
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO – UFMA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS – CCH 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSIFIA 

PROF-FILO MESTRADO PROFISSIONAL 

 

 

 

 

JOSÉ EVANDRO SILVA OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO LUIS 

AGOSTO DE 2025 

R
E

L
IG

IÃ

O
DE

MATRIZ-AFRICANA E A ESCO
L

A
:
F

IL
O

S
O

F
IA

D
A

A
N

C
ESTRALIDADENOENSINOANTIR

R

A
C

IS
T

A

SABERES ENTRE TERREIROS - 



 

 

JOSÉ EVANDRO SILVA OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Saberes entre terreiros - religião de matriz-africana e a escola: filosofia da 

ancestralidade no ensino antirracista 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós 

Graduação em Filosofia - PROF-FILO - Mestrado 

Profissional de Filosofia, da Universidade Federal do 

Maranhão, como requisito para obtenção do título de 

mestre em Filosofia. 

 

Orientador: Prof. Dr. Acildo Leite da Silva 

Linha de Pesquisa: Filosofia e Prática de Ensino. 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO LUIS 

AGOSTO DE 2025 



 

 

JOSÉ EVANDRO SILVA OLIVEIRA 

 

SABERES ENTRE TERREIROS - RELIGIÃO DE MATRIZ-AFRICANA E A 

ESCOLA: FILOSOFIA DA ANCESTRALIDADE NO ENSINO ANTIRRACISTA 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós 

Graduação em Filosofia - PROF-FILO - Mestrado 

Profissional de Filosofia, da Universidade Federal do 

Maranhão, como requisito para obtenção do título de 

mestre em Filosofia. 

Orientador: Prof. Dr. Acildo Leite da Silva 

 

Aprovado em ____/____/____ 

 

BANCA EXAMINADORA: 

 

________________________________________________ 

Prof. Dr. Acildo Leite da Silva (PROF-FILO/UFMA) 

ORIENTADOR 

 

 

 

________________________________________________ 

Prof. Dr. Ângelo Rodrigo Bianchini (PPGE/UFMA) 

MEMBRO EXTERNO 

 

 

________________________________________________ 

Íya Jô Brandão (Coletivo Dan EJI/MA) 

Josilene Brandão da Costa   

MEMBRO EXTERNO 

 

 

________________________________________________ 

Prof. Dr. Plínio Santos Fontenelle (PROF-FILO/UFMA) 
MEMBRO INTERNO 

 

 

 

 

 

SÃO LUIS 

AGOSTO DE 2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 

 

RESUMO 

OLIVEIRA, José Evandro Silva. Saberes entre Terreiros - Religião de Matriz Africana e a 

Escola: Filosofia da Ancestralidade no Ensino Antirracista. 2025. Dissertação (Mestrado em 

Filosofia) – Programa de Pós-Graduação em Filosofia (Prof-Filo), Universidade Federal do 

Maranhão, São Luís, 2025. 

 

Esta carta-dissertativa, desenvolvida no âmbito do Programa de Pós-Graduação em Filosofia 

(PROF-FILO) da Universidade Federal do Maranhão, propõe uma experienciação filosófico-

pedagógica sobre os saberes de tradição afro-brasileira a partir do terreiro e o seu cruzo com o 

terreiro da escola, assentada na filosofia da ancestralidade. O caminho rizomático se dá no 

cruzamento simbólico e epistemológico entre dois terreiros: o terreiro de Umbanda Santa 

Bárbara, situado na cidade Marabá, no Estado Pará, e o terreiro da Escola Estadual Walkise da 

Silveira Vianna, fincado território do mesmo bairro. A partir de uma abordagem cartográfico-

rizomática e de um percurso filo-poético em forma de cartas-ensaios, articula-se os conceitos 

de ancestralidade, encruzilhada, corpo-território, epistemologia do cruzo e pedagogia do xirê, 

para problematizar a exclusão histórica dos saberes afro-indígenas dos currículos escolares e 

propor um ensino de filosofia afroreferenciado, antirracista. Inspirado em pensadores e 

pensadoras da África e afrodiaspóricos como Imhotep, Wiredu, Mbiti, Marimba Ani, Achille 

Mbembe, Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí, Frantz Fanon e em intelectuais brasileiros como Eduardo David 

de Oliveira, Muniz Sodré, Vanda Machado e Renato Noguera, Sueli Carneiro, Conceição 

Evaristo. A carta-dissertativa enraíza a filosofia no chão da experiência vivida ao investigar 

práticas e cosmopercepções do terreiro Santa Bárbara, evocando uma filosofia viva, encarnada 

nos ritos, cantos e saberes transmitidos oralmente pelas lideranças religiosas e pelas 

comunidades afro-indígenas de terreiro da Amazônia Paraense. As pisadas na abordagem de 

imersão nos terreiros foram pelas trilhas e pistas cartográficas-rizomáticas realizada para uma 

intervenção pedagógica no ensino médio, por meio de trilhas de ensinagem baseadas nos 

princípios da circularidade, da corporeidade e do diálogo ancestral. Como produto educacional, 

forjou-se O Xirê de Pedagógico: Laroyê, Eparrêi, Ogunhê, uma proposta didático-filosófica 

para o ensino de filosofia no ensino médio, centrada na valorização das epistemologias 

ancestrais e na insurgência contra o epistemicídio promovido pela colonialidade do saber. A 

carta-dissertativa constitui-se como gesto de resistência e reexistência, descolonizando o 

pensamento pedagógico a partir de Marabá, território afro-rizomático. Nela, entrelaçam-se os 

saberes da escola e do terreiro, invocando Exu, Ogum, Iansã, Oxóssi e os encantados dos povos 

originários como mestres filosóficos. Assim, reabrem-se caminhos para que a educação pública 

se reafirme como espaço de dignidade, pertença e afirmação dos povos historicamente 

subalternizados. 

 

Palavras-chave: Ancestralidade, Encruzilhada, Filosofia Africana, Ensino Antirracista, 

Educação. 

 

ABSTRACT 

 

OLIVEIRA, José Evandro Silva. Knowledge Between Terreiros – African Diaspora Religion 

and the School: Philosophy of Ancestrality in Anti-Racist Education. 2025. Dissertation 

(Master’s Degree in Philosophy) – Graduate Program in Philosophy (Prof-Filo), Federal 

University of Maranhão, São Luís, 2025. 

 

This dissertation-letter, developed within the Graduate Program in Philosophy (PROF-FILO) 

at the Federal University of Maranhão, proposes a philosophical-pedagogical experimentation 



 

 

on Afro-Brazilian traditional knowledge, taking the terreiro and its crossing with the school-

terreiro as a starting point, grounded in the philosophy of ancestry. The rhizomatic path unfolds 

in the symbolic and epistemological crossing between two terreiros: the Umbanda Terreiro 

Santa Bárbara, located in the city of Marabá, Pará State, and the terreiro of the Walkise da 

Silveira Vianna State School, established in the same neighborhood. Through a cartographic-

rhizomatic approach and a filo-poetic journey in the form of essay-letters, the concepts of 

ancestry, crossroads, body-territory, epistemology of crossing, and pedagogy of the xirê are 

articulated in order to problematize the historical exclusion of Afro-Indigenous knowledge from 

school curricula and to propose an Afro-referenced, anti-racist teaching of philosophy. The 

work is inspired by African and Afro-diasporic thinkers such as Imhotep, Wiredu, Mbiti, 

Marimba Ani, Achille Mbembe, Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí, Frantz Fanon, and by Brazilian 

intellectuals such as Eduardo David de Oliveira, Muniz Sodré, Vanda Machado, Renato 

Noguera, Sueli Carneiro, and Conceição Evaristo. The dissertation-letter roots philosophy in 

the soil of lived experience by investigating practices and cosmoperceptions of the Santa 

Bárbara Terreiro, evoking a living philosophy embodied in the rites, songs, and orally 

transmitted knowledge of religious leaders and Afro-Indigenous terreiro communities of the 

Amazon region of Pará. The steps of the immersion approach in the terreiros followed 

cartographic-rhizomatic trails and clues, carried out for a pedagogical intervention in high 

school through teaching-learning pathways based on the principles of circularity, corporeality, 

and ancestral dialogue. As an educational product, O Xirê Pedagógico: Laroyê, Eparrêi, 

Ogunhê was forged, a didactic-philosophical proposal for the teaching of philosophy in high 

school, centered on the valorization of ancestral epistemologies and on the insurgency against 

the epistemicide promoted by the coloniality of knowledge. The dissertation-letter constitutes 

itself as a gesture of resistance and re-existence, decolonizing pedagogical thought from 

Marabá, an Afro-rhizomatic territory. Within it, the knowledge of school and terreiro are 

intertwined, invoking Exu, Ogum, Iansã, Oxóssi, and the enchanted beings of Indigenous 

peoples as philosophical masters. In this way, pathways are reopened so that public education 

may reaffirm itself as a space of dignity, belonging, and affirmation of historically subalternized 

peoples. 

 

Keywords: Ancestrality, Crossroads, African Philosophy, Anti-racist Education, Education. 

 

 

ÀKÓTÓ 

 

OLIVEIRA, José Evandro Silva. Àwọn Ìmọ̀ Láàárín Ilé Ìṣẹ̀ṣe – Ìsìn Ìbílẹ̀ Áfíríkà àti Ilé-Ẹ̀kọ́: 

Fílọ́sọ́fí ti Ìsìn Àwọn Bàbá ńlá nínú Ẹ̀kọ́ kàkà-rírí-awọ. 2025. Ìwé àkọ́sọ̀rọ̀ (Ìmò ̣ Ìjìnlẹ̀ 

Fílọ́sọ́fí) – Eto Amúgbálẹ́gbẹ́ Ìmò ̣ Ìjìnlẹ̀ Fílọ́sọ́fí (PROF-FILO), Yunifásítì Fẹderálì ti 

Maranhão, São Luís, 2025. 

 

Ìwé-ìròyìn-yìí, tí a dá lórí àṣà Prof-Filo ní Yunifásítì Fẹderálì ti Maranhão, ń ṣàfihàn ìrírí fílọ́sọ́fì 

àti ẹ̀kọ́ pẹ̀lú ìmọ̀ ìbílẹ̀ Áfíríkà ti a gbé kalẹ̀ láti inú ilé ìṣẹ̀ṣe àti ìpẹ̀yà rẹ̀ pẹ̀lú ilé-ìwé, tí a fi 

oríṣìíríṣìí mọ́ra nínú fílọ́sọ́fí ìsìn àwọn bàbá ńlá. Ìrìnàjò rizomáticò yìí ń bẹ láàrín ilé ìṣẹ̀ṣe 

Umbanda Santa Bárbara tó wà ní Marabá, ìpínlẹ̀ Pará, àti ilé-ìwé Walkise da Silveira Vianna, 

tó wà ní àgbègbè kan náà. Nípasẹ̀ ọ̀nà Ìtòp̣a-àwòrán Ìràpọ̀ àti ìrìnàjò fílọ́-poéticò ní irúfẹ́ ìwé-

àlàyé-létòkè, a darapọ̀ mọ́ àwọn àfihàn: ìsìn àwọn bàbá ńlá, ojú-pópó (encruzilhada), ara-

gẹ́gẹ́bí- ilẹ̀ (corpo-território), ìmọ̀ ìpẹ̀yà àti ẹ̀kọ́ ìyíká-ìyíká (pedagogia do xirê). Ẹ̀ka yìí ń fi hàn 

bí ìtọ́ka-ìtàn ṣe ti ṣe àfihàn ìparí àwọn ìmọ̀ Áfíríkà àti àwọn ará ìbílẹ̀ ní àwọn ìwé-ìkànsí, tí a sì 

ń dabaa ẹ̀kọ́ fílọ́sọ́fí tó dá lórí ìbílẹ̀, tí ó jẹ́ kàkà-rírí-awọ. Ìwé yìí gbà lórí ìmọ̀ àwọn amòye àti 

amòfin Áfíríkà àti àfíríkà-diaspórico bí Imhotep, Kwasi Wiredu, John Mbiti, Marimba Ani, 



 

 

Achille Mbembe, Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí, Frantz Fanon, àti àwọn olóye Brazil gẹ́gẹ́ bí Eduardo 

David de Oliveira, Muniz Sodré, Vanda Machado, Renato Noguera, Sueli Carneiro àti 

Conceição Evaristo. Ìwé náà ń fi gbígbé fílọ́sọ́fí sí ilẹ̀ ìrírí-àyé hàn nípa ìwádìí ìmúlò àti 

àgbéjáde-àyé-òṛun ilé-ìṣẹ̀ṣe Santa Bárbara, níbi tí a ti ń gba ìmọ̀ gbígbé, orin àti ìtàn tí àwọn 

olórí àti àwọn ará àjọsọpọ̀ Afro-ìbílẹ̀ ń kọ́. Ìrìnàjò náà gba ipa-ọ̀nà cartográfico-rizomático fún 

ìfọkànsìn pẹ̀lú àwọn ọmọ ilé-ìwé gíga, pẹ̀lú àkọ́lé ẹ̀kọ́ tó dá lórí ìyíká, ìtẹ̀sí-ara àti ìjíròrò ìsìn 

àwọn bàbá ńlá. Gẹ́gẹ́ bí àbájáde ẹ̀kọ́, a dá Xirê Pedagógico: Laroyê, Eparrêi, Ogunhê, ètò-

fílọ́sọ́fí fún ẹ̀kọ́ fílọ́sọ́fí ní ilé-ìwé gíga, tó da lórí ìyìn àwọn ìmọ̀ ìsìn bàbá ńlá àti ìjàkadi sí ìparun 

ìmọ̀ tí àkóso-kólóní ti dá. Ìwé-ìròyìn-yìí jẹ́ ìgbésẹ̀ ìfarahàn àti ìpadàsíwájú, tí ń bọ́wọ̀ fún ìmọ̀ 

ìsìn àti ìmọ̀ ìbílẹ̀ láti inú Marabá gẹ́gẹ́ bí ilẹ̀-afọ-rizomáticò. Nínú rẹ̀, ìmọ̀ ilé-ìwé àti ilé ìṣẹ̀ṣe 

dápọ̀, tí ń pè Èṣù, Ògún, Ìyánsàn, Òṣóòsí àti àwọn ẹ̀mí ìbílẹ̀ gẹ́gẹ́ bí olùkọ́ fílọ́sọ́fí. Ní báyìí, a 

tún ṣí ọ̀nà sílẹ̀ kí ìmọ̀ àti ẹ̀kọ́ àwùjọ gba agbára gẹ́gẹ́ bí ìbòwó, ìmọ̀lẹ̀ àti ìfarahàn àwọn ènìyàn 

tí a ti fi sílẹ̀ ní ìtàn. 

 

Àwọn Kókó-ọrọ̀: Ìsìn àwọn bàbá ńlá; Ojú-pópó; Fílọ́sọ́fí Áfíríkà; Ẹ̀kọ́ Olùjá-kàkà-rírí-awọ; 

Ẹ̀kọ́. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esta dissertação aos Orixás – Exu, Ogum, Iansã e Oxóssi – que 

me conduziram pelas encruzilhadas dos caminhos, abrindo picadas, 

soprando ventos e ensinando que o saber também gira, aos povos de 

terreiro, guardiões do axé que transformam silêncio em canto, folha em 

cura, tambor em filosofia e às populações negras do Pará e do 

Maranhão, cujas pisadas firmes na terra molhada de memória sustentam 

esta escrita como rio que corre, insiste e reencanta o mundo. 

 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS  

 

A Exu, senhor das encruzilhadas, que abriu caminhos e ensinou a transformar desvios 

em possibilidades. a Ogum, guerreiro do ferro, que fortaleceu minha escrita e limpou as matas 

das incertezas. À Iansã, senhora dos ventos, que soprou coragem sobre meus medos e reacendeu 

minha vitalidade. A Oxóssi, caçador da fartura, que guiou meu olhar para a precisão da caça do 

conhecimento. E aos encantados, que sustentaram minha travessia com memória, afeto e 

resistência. A eles, devo a força, a inspiração e o axé que tornaram possível esta caminhada. 

Às minhas ancestrais e aos meus ancestrais, primeiros professores e professoras que, 

antes da palavra escrita, já me ensinavam pelo canto, pelo gesto, pelo silêncio e pela força da 

memória. Que este trabalho seja também oferenda a vocês, que seguem vivos na encruzilhada 

do tempo. 

À Mãe Doguinha e ao Terreiro Santa Bárbara, lugar de axé, resistência e 

encantamento, onde aprendi que a filosofia pode ser também gira, que o saber pode nascer do 

tambor e que o corpo é território de memória e de futuro. 

Ao meu orientador, Prof. Dr. Acildo Leite da Silva, cuja escuta não foi apenas ouvidos, 

mas terreiro de acolhida onde ideias puderam girar; cujo rigor não foi prisão, mas forja em que 

se lapidou a coragem do pensamento, cuja confiança foi vento que empurrou esta pesquisa rumo 

ao encontro com a ancestralidade e à reinvenção do saber. 

Aos professores e professoras da Escola Estadual Walkise da Silveira Vianna, que, na 

labuta cotidiana, mostram que o chão da escola é também terreiro de saberes e resistências. Aos 

estudantes da turma M1TNM03, que me ensinaram, com sua presença viva, que filosofar é 

também partilhar, rir, duvidar e resistir. 

À Universidade Federal do Maranhão e ao Programa de Pós-Graduação em Filosofia 

(PROF-FILO), pela oportunidade de forjar este percurso de pesquisa e existência. 

À Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES), pelo 

apoio concedido por meio da bolsa de estudos, que tornou possível a realização desta pesquisa. 

Reconheço que este trabalho também é fruto do investimento público na educação superior 

brasileira, e reafirmo o compromisso de que os saberes aqui produzidos retornem como 

contribuição social, em especial à escola pública e às comunidades que sustentam a memória e 

a ancestralidade de nosso povo. 

Aos pensadores e pensadoras afro-brasileiros, afrodiaspóricos e africanos – Eduardo 

David de Oliveira, Muniz Sodré, Vanda Machado, Renato Noguera, Sueli Carneiro, Leda Maria 



 

 

Martins, Achille Mbembe, Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí, entre tantos – que abriram caminhos para que 

minha escrita pudesse encontrar voz e raiz. 

À Adriana Ferreira da Silva, minha esposa e companheira de gira, agradeço por ser 

vento que refresca quando o caminho se torna árido e raiz que sustenta quando a tempestade 

balança o corpo. Nos instantes de silêncio e de palavra, de lágrima e de riso, foste presença que 

não se desfez, canto que embalou minha travessia. Este trabalho também é teu, porque nasceu 

do teu cuidado, da tua paciência e do teu amor que, como axé, renova minhas forças e me 

lembra que a vida é mais forte quando compartilhada. 

À minha família, pelo amor, pelo orgulho de minhas caminhadas e pelas mãos que 

sempre me seguraram. 

Aos amigos e amigas, irmãos e irmãs de caminhada, que estiveram presentes nas salas 

e corredores da UFMA, nas rodas de conversa e nas encruzilhadas de vida que atravessam esta 

dissertação, em especial ao amigo/irmão Franckland Braga Reis. 

Por fim, agradeço ao povo de terreiro, aos povos indígenas e a todas e todos que 

resistem e reexistem. Este trabalho é parte de vocês. 

Axé! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

LISTA DE FIGURAS 

Figura 01 – Terreiro Santa Bárbara – Barracão......................................................................... 72 

Figura 02 – EEEM Walkise da Silveira Viana.........................................................................101 

Figura 03 – Residência da Mãe Doguinha e entrada do Terreiro Santa Bárbara.......................103 

Figura 04 – Doguinha Gomes – Mãe de Santo.........................................................................104 

Figura 05 – Localização geográfica de Marabá no Mapa do Estado do Pará............................109 

Figura 06 – Prática de saberes rizomáticos na Amazônia.........................................................111 

Figura 07 – Bairro São Félix – Marabá – Pará – Google Maps.................................................144 

Figura 08 – Ponte rodoferroviária sobre o Rio Tocantins – Marabá – PA................................152 

Figura 09 – Construção da segunda ponte rodoferroviária sobre o Rio Tocantins....................152 

Figura 10 – Exú – Orixá dos caminhos.....................................................................................156 

Figura 11 – Orixá Ogum..........................................................................................................158 

Figura 12 – Orixá Iansã............................................................................................................161 

Figura 13 – Festa para Iansã – Terreiro Santa Bárbara.............................................................169 

Figura 14 – Terreiro Santa Bárbara e EEEM Walkise Vianna da Silveira – Google Maps.......174 

Figura 15 – Santa Bárbara........................................................................................................178 

Figura 16 – Santa Bárbara no congá do Terreiro Santa Bárbara...............................................179 

Figura 17 – Congá do Terreiro Santa Bárbara..........................................................................180 

Figura 18 – Caboclo Pena Branca............................................................................................186 

Figura 19 – Oxóssi – Rei das matas..........................................................................................187 

Figura 20 – Mesa ritual para Exú.............................................................................................188 

Figura 21 – Mãe Doguinha......................................................................................................189 

Figura 22 – Festa-Gira para Exú..............................................................................................190 

Figura 23 – Evento “Educação não tem cor” ...........................................................................195 

Figura 24 – Equipe de professores da EEEM Walkise da Silveira Vianna...............................196 

Figura 25 – Livro didático de Ciências Humanas utilizado pela escola....................................211 

Figura 26 – Dinâmica “Objeto Memória” – Formação de Professores.................................... 214 

Figura 27 – Visita da turma M1TNM03 ao Terreiro Santa Bárbara.........................................221 

Figura 28 – Oficina de contação de histórias africanas – contos dos orixás..............................223 

Figura 29 – Gira no Terreiro Santa Bárbara.............................................................................231 

Figura 30 – A mulher como potência – Dramatização.............................................................242 

Figura 31 – Estação Filosófica.................................................................................................243 

Figura 32 – Gira de conversa – Gira do pensamento................................................................246 

Figura 33 – Roda espiralar de saberes ancestrais – Xirê Pedagógico.......................................247 



 

 

LISTA DE GRÁFICOS 

 

Gráfico 01 – Composição racial da população de Marabá-PA – IBGE/2022...........................129 

Gráfico 02 – Composição religiosa da população de Marabá-PA – IBGE/2022......................134 

Gráfico 03 – Identidade racial dos alunos da EEEM Walkise da Silveira Vianna....................199 

Gráfico 04 – Pertencimento religioso dos alunos da EEEM Walkise da Silveira Vianna.........201 

 

LISTA DE GRÁFICOS 

 

Quadro 01 – Marco situacional da EEEM Walkise da Silveira Vianna....................................101 

Quadro 02 – Cartografia técnica dos alunos da turma M1TNM03...........................................220 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMARIO 

CARTA-ENSAIO DE ABERTURA 

 

1ª CARTA-ENSAIO 

1 – CARTA-ENSAIO – ABRINDO A GIRA – as palavras iniciais.......................................15 

 

2ª CARTA-ENSAIO  

“Até que os leões tenham seus próprios historiadores,  

A história da caça seguirá glorificando o caçador” 

(Provérbio africano) 

2 - ABRINDO OS CAMINHOS E ENCRUZILHANDO OS FUNDAMENTOS ...............31 

2.1 NAS TRILHAS DAS ENCRUZILHADAS DOS FUNDAMENTOS AFRO-

ESPISTÊMICO ........................................................................................................................32 

2.2 TECENDO FUNDAMENTOS - O TERREIRO COMO LUGAR DE SABER E ECOS 

SOBRE A CATEGORIA DA ANCESTRALIDADE...............................................................45 

2.3 TECENDO TERREIROS ANCESTRAL: O TERREIRO DE UMBANDA.......................66 

2.4 O TERREIRO DA ESCOLA: CRUZANDO SABERES ....................................................77 

 

3ª CARTA-ENSAIO  

TRILHAS METODOLÓGICAS  

“Olhos, ouvido e pele são órgãos de um corpo que, “conforme trilha seu caminho no  

mundo, olha, escuta e tateia atentamente para onde está indo” (Ingold, 2008:1). 

3 “A CAMINHADA REVELA O CAMINHO” (Provérbio iorubá) .....................................89 

3.1 TRILHAS METODOLÓGICAS: PISTAS CARTOGRÁFICAS-RIZOMÁTICAS ..........90 

3.2 NAS TRILHAS CARTOGRÁFICAS/RIZOMÁTICAS DA PESQUISA: CONEXÕES E 

ATRAVESSAMENTOS COM A ANCESTRALIDADE........................................................96 

 

4ª CARTA-ENSAIO 

“Se quer ir rápido vá sozinho, se quer ir longe, vá acompanhado” 

 (Proverbio Africano) 

 4 - ABRINDO A ESTRADA DE FERRO – A CIDADE DE MARABÁ: UMA 

TESSITURA AFRO-RIZOMÁTICO.................................................................................108 

4.1 A HISTÓRIA E MEMÓRIA DE MARABÁ NA VOZ-ESCRITA DA FILO-POÉTICA DE 

GONÇALVES DIAS..............................................................................................................112 



 

 

4.2 ABRINDO OS TERREIROS DE MARABÁ: TERRITORIALIDADES AFRO-

INDÍGENAS...........................................................................................................................119 

4.3 ABRINDO A PORTA – CAMINHANDO PELA MATAS-TERRITÓRIOS DE MARABÁ: 

LUGARES ONDE ASSENTA O TERREIRO DO CENTRO UMBANDISTA SANTA 

BÁRBARA.............................................................................................................................128 

4.3.1. As Matas-Territórios de Marabá-Pa.............................................................................128 

4.3.2 Territórios e memórias Entre-Vistas: uma Cidade na trilha migratória 

.................................................................................................................................................136 

4.3.3. São Félix:  um terreiro e uma ponte na encruzilhada....................................................143 

4.3.4. Abrindo a carta-apresentação dos donos e dona do Terreiro Santa Bárbara: Orixá Exu, 

Ogum e Iansã ..........................................................................................................................155 

 

5ª CARTA-ENSAIO 

“Cada nação olha o meio dia da porta de sua casa” 

 (Proverbio Africano) 

5 – OS SABERES ASSENTADOS NO TERREIRO DE SANTA BÁRBARA E NO 

TERREIRO DA ESCOLA WALKISE VIANNA DA SILVEIRA....................................164  

5.1 TERREIRO CENTRO UMBANDISTA SANTA BÁRBARA    ......................................168 

5.1.1 Saberes das imagens, dos ritos, das entidades e das doutrinas.........................................174 

5.2 O TERREIRO DA ESCOLA WALKISE DA SILVEIRA VIANNA................................194  

5.2.1 O currículo na encruzilhada: imagens, saberes afro-brasileiros e o saber eurocentrado.202 

 

6ª CARTA-ENSAIO 

 

“Não é errado voltar atrás e buscar o que esquecestes”  

(Proverbio Akan) 

6 – EXPERIENCIANDO O ENSINO DE FILOSOFIA DA ANCESTRALIDADE........216  

6.1 DIÁLOGOS ANCESTRAIS NO TERREIRO DA ESCOLA...........................................224 

6.1.1 Vozes, batuques e símbolos de terreiro na escola........................................................... 228 

6.2 PEDAGOGIA DO TERREIRO.........................................................................................230 

6.2.1Chegamos à praia, e estamos de pé na areia.....................................................................233 



 

 

6.2.2 Pedagogia do Xirê: Laroyê Exu! Eparrêi Iansã! Ogunhê Pai!........................................236 

6.2.3 Experimentação, experiência e análise...........................................................................240 

 

CARTA-ENSAIO CONSIDERAÇÃO-COMEÇO  

“CABOCLO JÁ VAI” ......................................................................................................... 248 

REFERÊNCIAS................................................................................................................... 255 

ANEXOS E APÊNDICES....................................................................................................266 



15 
 

 

CARTA-ENSAIO DE ABERTURA 

1ª CARTA-ENSAIO 

Peço licença ao Senhor dos caminhos Èsú  

Exu 

tu és o senhor dos 

caminhos da libertação do teu povo 

sabes daqueles que empunharam 

teus ferros em brasa 

contra a injustiça e a opressão 

Zumbi Luiza Mahin Luiz Gama 

Cosme Isidoro João Candido 

sabes que em cada coração de negro 

há um quilombo pulsando 

em cada barraco 

outro palmares crepita 

os fogos de Xângo iluminando nossa luta 

atual e passada 

Ofereço-te Exu 

o ebó das minhas palavras 

neste padê que te consagra 

não eu 

porém os meus e teus 

irmão e irmãs em 

Olorum 

nosso Pai 

que está no 

Orum 

Laroiê! 

Abdias do Nascimento (1983, p. 27) 

 

Para começar essa escrita, Eu...  

Antes de mais nada peço licença, 

A todos que vieram antes de mim, 

A todos que cruzaram o meu caminho, 

Pois todo o emaranhado de mim se constitui desses encontros 

Meu com outros e comigo 

(José Evandro S. Oliveira, 2024) 

  



16 
 

 

1. CARTA-ENSAIO ABRINDO A GIRA – as palavras iniciais  

 

“Eu abro a nossa Gira com Deus e Nossa Senhora,  

Eu abro a nossa Gira samborê pemba de Angola.  

Gira, gira a Gira dos Caboclos, sem sua Gira eu não posso trabalhar, 

 assim, assim, na fé de Ogum, meu pai,  

sem gira eu não posso trabalhar”. 

(Ponto cantado) 

 

Este trabalho sobre saberes entre o terreiro da escola e o terreiro de religião de matriz 

africana, é uma escrita para pensar e exercitar uma epistemologia negra a partir da filosofia da 

ancestralidade e de uma filosofia africana. A “filosofia da ancestralidade está na encruzilhada 

do pensamento contemporâneo” (Oliveira, 2012, p. 30). Aqui entendemos a encruzilhada como 

de ponto de interseção, que é um novo espaço, um espaço atravessado, de encontros, 

desencontros, mudanças e alternâncias; um lócus de intermediação. Ele é formado na medida 

em que o entrecruzamento de duas ou mais vias, dois ou mais elementos, gera um lugar 

diferente dos primeiros. Pois, conforme as trilhas das escrita de Oliveira (2007) a encruzilhada 

liga todos os pontos, é o encontro, mas com os limites das especificidades, das diferenças. “[...] 

A fronteira denota o limite de um território e outro; a encruzilhada é o lugar mesmo em que se 

cruzam as fronteiras. Aqui, mesmo os limites se cruzam e confundem-se uns nos outros.” 

(Oliveira, 2007 a, p.116). 

Então, inicio a escrita dessa primeira Carta-Ensaio já demarcando a ancestralidade 

como categoria analítica, e também uma epistemologia, sob a signa do entendimento forjado 

por Eduardo D. de Oliveira (2021), como um território – lugar em que se dão trocas simbólicas, 

materiais, linguísticas, afetiva e energéticas marcada pelo princípio de reciprocidade. Onde 

tudo se inclui, passa e acontece. É o lugar da habitação da diversidade e da existência. Como 

categoria a ancestralidade está na pretensão de compreender o mundo.   

Pelo caminho da filosofia da ancestralidade busca-se entender a criação conceitual 

desde os contextos. Como uma filosofia em diálogo com os signos culturais africanos e afro-

brasileiros, procura-se ampliar a produção de sentidos acerca do real ao encontro das 

possibilidades de outros paradigmas ancorado na experiencia africana ressemantizada nos 

territórios brasileiros. Na potência de uma educação do olhar e da atitude, “educa-se desde um 

território, uma cultura, um paradigma, um regime de signo, uma experiencia singular, um 

objetivo; desde princípios, horizontes interpretativos, desde uma configuração estética, desde a 

práxis, a ética” (Oliveira, 2021, p.28). Essas encruzilhadas são fundamentais para o experenciar 

outros modos de ensinagem no ensino de filosofia.  



17 
 

 

Exercitar essas experiências das/nas encruzilhadas promovendo uma gira, que urge no 

campo da educação, um território afro-brasileiro marcado pela diversidade e, também, por outro 

lado, há que considerar a questão latente no próprio ensino da filosofia no Brasil, que 

historicamente negou, subalternizou e invisibilizou os conhecimentos relacionados a cultura e 

saberes africanos, indígenas e afrobrasileiros bem como à intelectualidade africana, e do pensar 

filosófico afrocentrado. Por isso, é significativo e necessário este estudo, que trilha por questões 

da Filosofia Africana no cruzo com a Filosofia da Ancestralidade para uma gira no ensino de 

filosofia na escola. Ancestralidade como categoria analítica – uma epistemologia que interpreta 

seu próprio regime de significados a partir do território que produz seus signos de cultura. 

“Ancestralidade teórica para compreender e intervir no campo   da educação, especialmente na 

educação das relações étnico-raciais brasileiras em conexão com o pensamento complexo e o 

paradigma da multirreferencialidade” (Oliveira, 2012, p.30). 

Aqui vemos o cruzo, como método, que não nasce da tradição epistemológica 

ocidental. Ele não se filia às linhas retas do pensamento moderno, nem aos esquemas de 

objetividade cartesiana que pretendem domar o conhecimento pela razão separada do corpo. O 

cruzo emerge das encruzilhadas, dos territórios simbólicos e materiais do povo de axé, das roças 

de santo e dos saberes dos povos originários, onde o saber não se organiza em categorias fixas, 

mas em travessias. Trata-se, portanto, de um sentido metodológico que se inscreve no corpo, 

na escuta, na relação e na experiência. É a antítese do método distanciado. Exige presença, 

implica o sujeito pesquisador como parte daquilo que investiga. Não se trata de extrair dados 

ou de aplicar instrumentos: trata-se de se deixar atravessar. O cruzo é escuta radical, é 

disposição para o imprevisível, é corpo que vibra na frequência do axé. 

Na caminhada, a encruzilhada se torna uma figura epistemológica. É nesse espaço que 

diferentes saberes se tocam sem se anular, onde o conflito não é um obstáculo, mas uma 

potência. O pesquisador não é o ponto de chegada, mas uma encruzilhada viva entre tradições, 

vozes, silêncios e resistências. Cada gesto, cada fala, cada silêncio se torna um ponto de 

passagem, um espaço-tempo em que se produzem saberes outros, não colonizados. Esse sentido 

metodológico desloca também a noção de corpo: não mais como um instrumento de coleta, mas 

como lugar de saber. O corpo aqui é território de memória, de afetação, de escuta e de expressão. 

É no corpo que os toques do tambor reverberam; é no corpo que a presença dos ancestrais se 

anuncia; é através dele que o conhecimento se faz vivência e não abstração. O cruzo exige, 

assim, uma implicação corporal e sensível que desafia os protocolos acadêmicos tradicionais, 

baseados na separação entre sujeito e objeto, razão e emoção, teoria e prática.  



18 
 

 

Na prática, o cruzo se encarna na partilha do alimento, no círculo de conversa, na 

feitura do ponto, na escuta do canto, no diálogo com a floresta e com os encantados. Ele é 

metodologia viva, que resiste ao enquadramento, porque não cabe em formulários nem se limita 

a indicadores. O cruzo é o movimento de um conhecimento que caminha com os pés descalços 

e os sentidos abertos. Por isso, o cruzo não é um modelo a ser replicado, mas uma postura ética 

e política diante do conhecimento: uma metodologia que se enraíza na ancestralidade, se move 

pela escuta e se realiza na coletividade. 

Ainda nesse caminhar da escrita inicial dessa carta filosófica sobre o ensino, faz-se 

necessário presentificar aqui, a explicação da Giras. Na Umbanda, gira é o nome dado às 

sessões ou trabalhos espirituais realizados nos terreiros. Mas o sentido da palavra vai muito 

além de uma simples reunião: gira é movimento circular, é roda sagrada, é dança ritual e é 

também conexão com os planos espirituais. A gira é mais que rito: é Njila – caminho – em 

Kimbundu. Mas não um caminho reto, e sim um movimento circular, espiralado, como os 

ventos de Iansã, como o corpo que gira para abrir passagem ao invisível. Gira é o tempo 

africano em movimento, onde presente, passado e futuro se encontram na encruzilhada. É a 

roda da memória viva que se acende no ponto cantado, na dança dos guias, no toque do 

atabaque. Cada gira é uma aula do corpo ancestral, uma filosofia em pé no chão, onde Exu 

ensina com passos, Ogum com firmeza, e os Pretos Velhos com o silêncio. Gira é caminho que 

volta, porque só retorna quem tem raiz. E na raiz, tudo gira. 

As Giras na religião de matriz africana trazem e nos levam a muitos conhecimentos 

importantes sobre a ancestralidade. Também é um caminho-circular de aprendizagem e 

encontro de umbandistas para a realização dos rituais de movimento do corpo dos médiuns, 

que, girando, se preparam para receber as entidades da Umbanda. Pois, segundo a definição de 

Nei Lopes (2011) a Gira é “sessão umbandista; roda ritual para o culto das entidades” (2011, 

p. 306). É uma forma de abertura de espaços, é o momento em que o espírito abre espaço no 

corpo do médium para poder trabalhar, se empossar com mais amplitude. 

Na semântica das Giras, a circularidade manifesta-se como um movimento contínuo 

de dobras e desdobras, espirais que se entrelaçam e se expandem em novas possibilidades de 

giro e experimentação. É nessa circularidade que emerge a buscagem por algo que desloque o 

centro, que nos desestruture, que nos convoque a girar para além do já sabido. As Giras nos 

empurram para o desconhecido, nos convocam à inquietude, ao estranhamento criador. Pela 

vivência e pela escuta das Giras, atentamos aos saberes e narrativas que nelas se encarnam e se 

resguardam no corpo do terreiro. As práticas das Giras são um modo ancestral de ensinagem. 



19 
 

 

Entre tambores, ventanias e pedagogias da encruzilhada, pensar as Giras é reconhecer 

que elas não se limitam a danças ou rituais. São mundos em movimento, corpos que se 

sintonizam com saberes que escapam às lógicas do tempo linear. A Gira ultrapassa a ideia de 

cerimônia: é um acontecimento filosófico, uma dobra no tempo onde se convocam presenças, 

forças e conhecimentos que a escola, muitas vezes, ainda não aprendeu a nomear nem a escutar. 

Na Gira, Exu não apenas gira – ele traduz o mundo em linguagem viva, reconectando 

o que foi separado pela lógica colonial. Suas encruzilhadas ensinam a complexidade, a escuta, 

a ética do caminho múltiplo. Ogum abre os matos do esquecimento com sua lâmina certeira, 

limpando o chão para que o saber floresça. Iansã espalha com seus ventos os cantos dos nossos 

mortos-vivos, relembrando que a ancestralidade é memória em movimento. A Gira é corpo que 

se faz terreiro, é chão que vira livro e ponto que vira escrita. Cada canto, cada tambor, cada 

palavra dita ou sussurrada no meio da roda, é pedagogia do axé – um saber que se transmite 

pelo ritmo, pela presença, pela vibração. Na Gira, educar não é apenas ensinar; é girar junto, é 

descer do púlpito, é descalçar os pés, abrir os sentidos e permitir que a mata, o rio, o silêncio e 

o gesto se tornem mestres. 

É assim que as giras nos oferecem epistemologias dançantes: formas de conhecer que 

não se encerram em teorias, mas que pulsam em rituais, em cantos, em corpos que reexistem. 

Entre o batuque e o quadro negro, se ergue uma escola outra – que escuta, que acolhe, que gira 

junto com o povo, que carrega a memória nos ossos. Nesse sentido, não é apenas rito: é ato 

político, é recusa em morrer. É quando o terreiro entra na escola e transforma o modo de 

aprender e ensinar. Quando o orixá ocupa a sala de aula e as vozes ancestrais se tornam parte 

do currículo, não como exotismo, mas como fundamento. É reencantar. É fazer do saber um 

tambor que pulsa com o coração da comunidade. Por isso, as Giras não apenas preservam uma 

tradição: elas inventam um futuro. Um futuro em que o saber se aprende com os mais velhos, 

com a mata, com os encantados, com o corpo. Um futuro em que a escola, enfim, aprende a 

girar. 

Considerando a busca de cruzo e a investigação dos aspectos da história da filosofia 

africana, da Antiguidade aos dias atuais, deparamos na atualidade, com demarcações no 

pensamento histórico-filosófico de que o pensamento africano, como ponto de partida e 

caminhadas para as encruzilhadas filosóficas, com foco no ensino, se apresenta como uma 

plêiade entre-mundos. Nessas trilhas encruzas encontramos aberturas para os estudos de 



20 
 

 

pensadores clássicos africanos, como Ptahhotep1, Imhotep2,  bem como os filósofos e filosofas 

africano contemporâneos como, por exemplo, Kwasi Wiredu (Gana, 1931-2022); John Mbiti 

(Quenia, 1931-2021); Sophie B. Oluwode (Nigéria, 1935-2018); Marimba Ani (antropóloga, 

EUA, 1964); Fatma Haddad-Chamakh (Tunísia, 1936-2013); Achille Mbembe (Camarões, 

1957); Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (Nigéria, 1957); Joseph Ki-Zerbo (historiador, Burkina Farso, 

1922-2006); o filosofo americano Olúfẹ́mi Táíwò (EUA, 1990)3 e os do caribe como por 

exemplo Frantz Fanon (1925-1961)4, dentre outros. Assim como possibilidades para examinar 

temas como: a influência da filosofia africana na filosofia afrodiaspórica, na filosofia afro-

brasileira bem como no ensino afrorreferenciado. 

Há que ressaltar que, foi na África viveu o primeiro multigênio do mundo. Nasceu em 

Kemet, Imhotep. Imhotep, homem africano, foi filósofo, considerado o verdadeiro pai da 

medicina, arquiteto, poeta, cientista e sacerdote. Foi o primeiro físico do mundo, astrônomo, 

escriba, grão-vizir do faraó, o embrião do ensino superior. Imhotep diagnosticou e tratou mais 

de 200 doenças, realizou cirurgias e praticou odontologia. O documento cirúrgico mais antigo 

do mundo é uma das provas de que os keméticos não apenas cuidavam da alma, mas também 

do corpo: o papiro de Edwin C. Smith5. Homero constatou que “na medicina, os egípcios 

deixam o resto do mundo para trás” (Homero apud Asante, 2000, p. 97). O escritor grego, 

Diodoro da Sicília, em Sobre o Egito, diz que muitos dos que são: “celebrados entre os gregos 

pela inteligência e ensino, aventuraram-se para o Egito nos tempos antigos, para que pudessem 

participar de suas tradições e copiar seus ensinamentos” (Asante, 2014, p. 118). 

A filosofia africana enriqueceu culturalmente a Grécia, especialmente Atenas, uma vez 

que Sólon aprendeu em Kemet a lei que obrigava a declaração anual dos rendimentos e, 

retornando, “adotou em Atenas essa lei, ainda hoje em vigor naquela cidade, por ser muito 

sensata e justa” (Heródoto, 2006, p. 219). É importante essa informação, pois vai ao encontro 

 
1 Uma das figuras egípcias mais importantes de sua época, é considerada um filósofo serviu foi consultor do faraó 

no final do século XXV, início do século XXIV a.C.  Conhecido por seu trabalho abrangente sobre comportamento 

ético e filosofia moral, chamado As Máximas de Ptaotepe. 
2 Foi um polímata egípcio, que serviu a Joser, faraó da III dinastia, na função de vizir ou chanceler do faraó e 

sumo-sacerdote do deus-sol Rá, em Heliópolis. O primeiro multigênio do mundo nasceu em Kemet: Imhotep. 

Imhotep, homem preto, foi filósofo, o verdadeiro pai da medicina, arquiteto, poeta, cientista, sacerdote, o primeiro 

físico do mundo, astrônomo, escriba, grão-vizir do faraó, o embrião do ensino superior. Imhotep diagnosticou e 

tratou mais de 200 doenças, realizou cirurgias e praticou odontologia. 
3 O trabalho teórico de Táíwò extrai liberalmente da tradição radical negra, pensamento anticolonial, filosofia 

transcendental alemã, filosofia contemporânea da linguagem, ciência social contemporânea e histórias de ativismo 

e pensadores ativistas. 
4 É preciso lembrar que Frantz Fanon é natural das Antilhas Francesas, da colónia francesa da Martinica, esteve 

envolvido com os movimentos políticos e teóricos na África e Diáspora Africana. 
5 Um dos mais antigos e importantes textos médicos conhecidos do Egito Antigo, datado de cerca de 1600 a.C. É 

nomeado em homenagem a Edwin Smith que o adquiriu em 1862. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/As_M%C3%A1ximas_de_Ptaotepe
https://pt.wikipedia.org/wiki/Pol%C3%ADmata
https://pt.wikipedia.org/wiki/Egito_Antigo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Joser
https://pt.wikipedia.org/wiki/Fara%C3%B3
https://pt.wikipedia.org/wiki/III_dinastia_eg%C3%ADpcia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Vizir
https://pt.wikipedia.org/wiki/Chanceler
https://pt.wikipedia.org/wiki/R%C3%A1
https://pt.wikipedia.org/wiki/Heli%C3%B3polis_(Egito)


21 
 

 

da desconstrução do argumento, insustentável, de que a África era “primitiva e selvagem”, pelo 

contrário, o ato de filosofar faz parte das civilizações, no caso africano, foi importante e 

fundamental para constituírem e refletirem estruturas políticas, econômicas em conselhos, 

assembleias, reuniões, tribunais etc. A célebre frase “conhece a ti mesmo” proferida por 

Sócrates, na verdade, já eram ensinamentos proferidos pelos filósofos keméticos. Essas 

palavras de poder estavam escritas nos templos egípcios. 

Nessa trilha investigativa, atentamos também, na observação de como a filosofia 

afrodiaspórica se desenvolveu a partir da experiência de escravização e racismo na diáspora 

africana, bem como do papel da filosofia como potencialidade para elaboração de estratégias 

de combate ao racismo estrutural no ambiente escolar, em caso especifico, na Escola Estadual 

Walkise da Silveira Vianna que fica localizada em Marabá no estado Pará. 

A filosofia dos povos africanos e afrodiaspóricos abrange uma ampla gama de temas 

e questões, incluindo concepções de Deus, a natureza da existência, a ética, a justiça social, a 

identidade e a política, que inclui sistemas de crenças como o Ubuntu e Ma'at (uma ética 

baseada na harmonia e equilíbrio) que precisam ser analisados a partir do ambiente escolar. 

Além disso, nessa filosofia, a vida é uma dinâmica de forças em movimento. Bem e mal, ordem 

e desordem, vida e morte não se anulam, mas se cruzam e se tensionam, produzindo 

aprendizado. O conflito, assim, não é algo a ser eliminado, e sim administrado como parte do 

caminho em direção à harmonia. A ética, nesse sentido, não apaga o conflito: ensina a atravessá-

lo sem perder o axé. De acordo com Oliveira & Nascimento (2016) temos: 

[...] que realizar esse exercício de se refletir sobre a África no campo da filosofia, isto 

é, pensar como que a filosofia contribuiu para a experiência da colonização e apontar 

para a importância da filosofia africana no resgate da humanidade. (Revista da ABPN 

- v. 8, n. 19 - mar. 2016 – jun. 2016, p.193) 

 

Realizamos um estudo in loco com intervenção no ensino de filosofia na educação 

básica, na tentativa de fazer uma cartografia de saberes entre o espaço de terreiro de umbanda 

e o espaço do terreiro da escola, com vista a experenciar o ensino de filosofia na escola com 

afro-referenciamento da filosofia da ancestralidade. Nesse caso, tivemos como desafio construir 

diálogos filosóficos, com vista a promover uma Trilha de Saberes entre os espaços-

terreiro/territórios/lugares do terreiro de Umbanda e da escola. Nessa tentativa levantamos a 

duas indagações sendo: 1) Como promover trilhas de saberes em cruzo na escola, no ensino de 

filosofia, a partir das encruzilhadas filosóficas dos terreiros de saberes da umbanda e escola, 

afrorrefenciada na filosofia da ancestralidade de um terreiro de umbanda? 

Atento ao ponto de umbanda: 

 



22 
 

 

Venho saudar a encruzilhada, 

Lugar sagrado, 

Onde Exu fez sua morada. 

Encruzilhada é cruzamento de caminhos, 

Venho pedir proteção para os seus filhos. (...) 

(Ponto de Umbanda Venho saudar a encruzilhada. Tradição oral. Registrado em rodas 

de Umbanda) 

 

Sobre o movimento de caminhar pelas encruzilhadas, buscamos ancoragem no 

“caboclo” Rufino (2019), atentando a passagem de sua escrita, muito interessante, na qual ele 

analisa a forma como o termo cruzo pode ser entendido e praticado: como um exercício 

epistemológico que podemos chamar de filosofia/epistemologia do cruzo procurando resolver 

problemas da vida. 

A potência da encruzilhada é o que chamo de cruzo [...]. O cruzo é o devir, o 

movimento inacabado, saliente, não ordenado e inapreensível. [...] versa-se como 

atravessamento, rasura, cisura, contaminação, catalisação, bricolagem. [...] é a rigor 

uma perspectiva que mira e pratica a transgressão e não a subversão, ele opera sem a 

pretensão de exterminar o outro com que se joga, mas de engoli-lo, atravessá-lo, 

adicioná-lo como acúmulo de força vital.  (Rufino, 2019, p. 15). 

 

Convém observar que, o reconhecimento das filosofias afrorreferenciadas enfrenta um 

universo de desconfiança frente ao pensamento filosófico ocidental eurocentrado, devido as 

situações históricas e culturais, no qual, as filosofias não referenciadas na razão eurocêntrica, 

muitas vezes, foram ou são marginalizadas, subalternizadas pelos estudiosos ocidentais que, 

tradicionalmente, apreende as correntes filosóficas europeias como referencialidades filosóficas 

universais e uno. Essa postura constitui um entrave ao reconhecimento e validação das tradições 

filosóficas africanas e afro diaspóricas na arena do conhecimento ontológico e epistemológico, 

como outra forma de conhecimento filosófico. 

Para o reconhecimento de outras formas e abordagens filosóficas, requer dos 

estudiosos e profissionais da filosofia se deslocar para outras abordagens reflexivas e crítica, 

que leve em consideração a complexidade e a diversidade das tradições filosóficas pautadas em 

outras formas de pensar, dentre elas o pensamento africano. Além disso, é importante promover 

a pesquisa, ensino e divulgação de outras filosofias, pois, “[...] o importante [...] não é invalidar 

a filosofia ocidental, mas questionar sobre o modo de ser filosófico, então é necessário não 

restringir a filosofia a uma disciplina acadêmica, a uma etnia ou a um lugar geográfico” (Dantas 

& Silva, 2016, p. 14).  

Mediante essas ponderações apresenta-se também, como problemática dessa trilha 

investigativa a questão: 2) Qual o conhecimento dos e das estudantes do 1º ano (M1TNM03) 

do ensino médio da escola Walkise da Silveira Vianna sobre a filosofia dos povos 

afrodiaspóricos e dos saberes do terreiro de umbanda? No enfrentamento dessa problemática 



23 
 

 

de pesquisa, buscamos compreender os fundamentos do conhecimento, da existência do ser, da 

ética, da moral, da política e de outros aspectos da vida humana referenciado no pensar de 

intelectuais e dos povos de origem africana e afrodiaspórico nessa kalunga grande para as 

Américas. Bem como apreender da Umbanda as expressões desses saberes do terreiro, que 

como um espaço polifônico, é um lugar de diversas vozes-saberes que se manifestam e 

transitam, através dos cheiros da defumação, velas acesas, roupas brancas, o som dos tambores, 

a água que é passada para molhar a garganta e melhor cantar os pontos, dos rituais realizados 

para manifestação dos encantados e entidades de Umbanda. 

Ao longo da história, diversas culturas ao redor do mundo desenvolveram suas 

próprias formas de filosofia, incluindo os povos africanos e afrodiaspóricos. No entanto, a 

inclusão dessas outras perspectivas filosóficas na educação escolar, além de ser um grande 

desafio de aproximar os conhecimentos da cultura popular ao conhecimento acadêmico, visa 

ampliar o conhecimento sobre o pensamento filosófico e a filosofia dos povos de origem 

africana na diáspora deste lado do Atlântico. 

 

(...) Não mexa com o povo da calunga 

Não mexa com o povo da calunga 

A cova pode ser rasa, mas a terra é profunda 

A cova pode ser rasa, mas a terra é profunda 

Não é brincadeira pense bem antes de entrar 

Tem guardião na porteira (...) 

Sentinela a vigiar6 

 

Nesse caminho, de acordo com Vanda Machado (2013), manifesta-se uma herança 

cultural que se expõe num conjunto de saberes ancestrais, tais como: o mito, o canto, a dança, 

os provérbios, as diversas narrativas vivenciadas. Um conjunto composto pelos 

atravessamentos do mundo e expressado pelo ato de educar “[...] em-sinando7 na 

excepcionalidade do cotidiano.” (Machado, 2013, p. 41). 

A possibilidade de investigação sobre o pensamento filosófico africano e seus 

desdobramentos na reflexão filosófica no e pelo mundo – as chamadas reflexões africanas e 

afrodiaspórica – são fundantes na constituição de desenhos curriculares abertos a partir do 

diálogo e cruzo com os saberes e cultura africana e afro-brasileira com vista a abertura para 

insurgências decoloniais no ensino de filosofia, com objetivo a atender a uma educação 

antirracista  como preconiza a Lei 10.639/2003 no contexto do ensino escolar.  

 
6 (Ponto de Exu – Não mexa com o povo da calunga, 2015) 
7 Em-sino aqui significa conduzir a pessoa para o próprio destino. 



24 
 

 

Para tanto, tivemos como Objetivo Geral: desenvolver uma experiência antirracista de 

ensino de filosofia em cruzo afrorreferenciada na filosofia da ancestralidade no ensino médio 

na Escola Estadual Walkise da Silveira Vianna. E os seguintes Objetivos Específicos:  

a) Cartografar os saberes ancestrais do terreiro de umbanda “Santa Bárbara” e os saberes 

filosófico africano e afro-brasileiro do terreiro da Escola Walkise da Silveira Vianna; b) 

Identificar as representações da religião de matriz africana, umbanda, dos povos africano e afro-

brasileiro junto aos estudantes de filosofia do ensino médio da escola Walkise Vianna; c) 

Analisar a experiência de gira no ensino de filosofia referenciada nos saberes africanos e 

afrodiaspórico dos terreiros umbanda-escola em cruzo com a filosofia da ancestralidade no 

ensino médio; d) Elaborar de um produto educacional para o ensino de Filosofia no Ensino 

Médio, o Xirê Pedagógico, referenciada na filosofia da ancestralidade. 

Nas linhas a seguir, a pesquisa orienta traçados cartográficos maleáveis por cartas-

filosóficas que transbordam na ação-pensamento como um rio-mar, propondo o pensar não 

como simples ato de significado ou significante. Sendo discutido a partir de Eduardo David de 

Oliveira, Muniz Sodré, Deleuze e Guattari – autores primários – e outros secundários, como: 

Luiz Rufino, Renato Noguera, Mogobe Ramose, Sueli Carneiro, Leda Maria Martins, Achille 

Mbembe, etc. 

Nesta trilha de estudos e escritas sobre os saberes de terreiro e o pensar filosófico 

afrodiaspórico, enveredamos pelo ensaio de uma abordagem cartográfica, com o propósito de 

cartografar os saberes que brotam do terreiro e das tramas educativas, políticas e filosóficas que 

neles se entrelaçam. É nesse desabrochar que emergem as Vozes-Terreiro-Escola, como 

abertura sensível aos processos e à problematização da condição do ser/devir negro na 

sociedade, bem como as Vozes das Religiões de Matriz Africana e Afro-brasileira – com 

destaque para personagens da Umbanda – que alternam entre vida e filosofia, fundindo 

existência e pensamento. Esse percurso marca o florescimento de uma vontade de potência que 

habita os corpos políticos na ação-pensamento. Ao mergulhar no ato de criação, abre-se espaço 

para fissuras que engendram micropolíticas, capazes de inscrever-se nos processos educativos 

desses povos. Este trabalho, é por isso, também um ato de amor altruísta, tecido na escuta, na 

presença ativa nos territórios de luta e nas escrevivências de vidas insubmissas das/os 

sujeitas/os da pesquisa. Trata-se de uma cartografia comprometida com a vida que pulsa nas 

encruzilhadas entre saber, espiritualidade e resistência. 

Nesta travessia-escrita primeira, como as raízes dos baobás cruzados com a sagrada 

árvore da Jurema, da Gameleira a fazerem conexões ou como a nascente dos rios de Marabá, 

rios Itacaiúnas e Tocantins, rios ainda subterrâneos em busca da superfície a imergir e seguir 



25 
 

 

os passos de uma pedagogia da encruzilhada para a liberdade, como em Hooks (2017, p.104), 

“fazer essa teoria é o nosso desafio”. 

Inicialmente, a pesquisa no terreiro da escola iniciou, navegando por experiências 

profissionais e acadêmicas de um “professor-caboco”8, em formação, no devir-liberdade de 

atuar no agô-palco das confluências entre a Filosofia e a educação/ensino. A partir dessa trilha, 

a experiência do terreiro da escola se torna um agô de resistência, onde o saber acadêmico 

dialoga com os saberes ancestrais, quebrando hierarquias tradicionais e instaurando outras 

formas de existência e ensino/aprendizagem. O terreiro da escola e o Terreiro Santa Bárbara se 

mostram como lugares simbólicos de encontro, onde a filosofia e a educação, mediadas pelo 

“professor-caboco”, criam um movimento de liberdade e pertencimento. É o palco onde a 

ancestralidade dos corpos negros e periféricos encontra eco, revelando os rastros da diáspora, 

os cantos, os gestos e as lutas diárias contra o silenciamento. São experimentações e 

encantamentos no Terreiro da Escola e no Terreiro Santa Bárbara com os estudantes, os 

professores e os membros da umbanda. 

Essas experimentações-encantamentos, então, são mais do que práticas pedagógicas, 

são um ato político de reposição do sujeito negro na história. Ao envolver estudantes, 

professores e membros da umbanda, articula-se um afro-rizoma, onde a multiplicidade das 

vozes e as histórias de vida se entrelaçam, forjando uma educação que reconhece a potência das 

epistemologias marginalizadas. Este processo performativo no terreiro da escola é uma forma 

de afirmar a ancestralidade como resistência, um devir-liberdade que não apenas narra a 

existência, mas a reinventa na encruzilhada da palavra, do corpo e do espírito. É o ato de 

inscrever nos espaços de ensino o que foi apagado, criando novas rotas de aprendizado, não 

mais lineares, mas rizomáticas e potentes como a própria memória negra. 

Esta pesquisa desenvolveu-se a partir da aproximação com o pensamento filosófico 

africano e afrodiaspórico, teorias afro-filosóficas, seguindo a proposta trans/interdisciplinar 

devido a abertura do Prof-Filo em diálogo com a história, a sociologia, a antropologia, a 

etnologia, a psicologia, arte, religião, com os orixás e entidades da umbanda que atravessam 

todo o trabalho nos levando a encruzilhas e giras, sob trilhas-rizomas. No rizoma, a perspectiva 

de formação é reticular a-centrada, sem entradas nem saídas, um princípio conectivo em que o 

processo cartográfico segue por conexão e heterogeneidade: “1º e 2º princípios: princípios de 

 
8 O termo “professor-caboco” pode ser entendido como uma metáfora filosófico-pedagógica que nasce da 

confluência entre saberes da escola e saberes do terreiro, da floresta e do rio. Caboclo” (ou caboco, na grafia 

popular) é uma entidade muito presente na Umbanda e em tradições amazônicas. Um “professor-caboc”o seria 

aquele que não transmite apenas conteúdos formais, mas que encarna uma pedagogia da ancestralidade. 



26 
 

 

conexão e de heterogeneidade. Qualquer ponto de um rizoma pode ser conectado a qualquer 

outro, e deve sê-lo. Isso é muito diferente da árvore ou da raiz, que fixam um ponto, uma 

ordem.” (Deleuze & Guattari, 1995, p. 15). 

Essa escritural textual apresentada como uma dissertação, foi escrita pelas ideias quase 

sempre abertas da cart(a)-ografia com uma linguagem ora filo-poética – fusão entre a 

profundidade reflexiva da filosofia e a sutileza estética da poesia, uma forma de comunicação 

que transcende o discurso meramente racional e abre espaço para a experiência sensível, 

evocando não apenas ideias, mas sensações, imagens e sentimentos. É a palavra que se veste de 

metáfora, ritmo e silêncio, tecendo uma tessitura que tanto pensa quanto encanta –, ora 

filosófica, ora técnica, ora filo-poética-técnica – um fio narrativo que articula a espessura 

reflexiva do saber filosófico, a sutileza estética da poesia e a clareza pragmática da técnica, 

tentativa de conjugar pensamento crítico, beleza literária e funcionalidade –, não exatamente 

nessa ordem.  

A dissertação divide-se em Cartas-Ensaios que fundamentam o estudo agora 

apresentado. A Carta-Ensaio de Abertura apresenta um texto-poema de Abdias Nascimento 

(1983), no qual pedimos licença à Exú para nossa caminhada e oferecemos nosso texto aos 

ancestrais do panteão africano. O poema transcende o tempo, pois resgata a memória histórica 

e conecta o passado ao presente. Abdias do Nascimento, como militante e escritor, utiliza a 

poesia para reivindicar a dignidade e a força de um povo que resiste através da fé, da cultura e 

da luta. Este poema é um chamado para que os caminhos da justiça continuem sendo trilhados, 

com Exu como guia. 

Na Primeira Carta-Ensaio, Abrindo a Gira – as palavras iniciais, na nossa introdução, 

a escrita adentra um território profundamente simbólico e potente, onde filosofia, ancestralidade 

e pedagogia dançam em uma mesma roda – ou gira, como sabiamente invocado. Nesse espaço, 

o terreiro da escola e o terreiro religioso dialogam em uma encruzilhada epistemológica que 

não apenas amplia os horizontes do pensamento filosófico, mas também propõe uma ruptura 

com os paradigmas coloniais que historicamente marginalizaram saberes afrocentrados. 

O conceito de ancestralidade como categoria analítica e epistemológica é essencial 

para esse movimento. Ao entendê-la como território – um espaço de trocas materiais, 

simbólicas e afetivas, conforme Eduardo D. de Oliveira (2021) – não apenas valorizamos a 

reciprocidade e a ancestralidade, mas também reconfigura a compreensão do que é aprender e 

ensinar. Nesse sentido, a escola pode se tornar um espaço de gira, onde as práticas educativas 

se entrelaçam com os saberes ancestrais para forjar novos modos de existência e conhecimento. 

A metáfora da gira é particularmente poderosa, pois, como nos rituais da Umbanda, evoca 



27 
 

 

movimento, abertura e transformação. Ao trazer o conceito Njila, do Kimbundu, fortalece a 

ideia de caminhos múltiplos e plurais que se cruzam na busca por uma educação comprometida 

com a diversidade e com a justiça epistemológica. Além disso, a gira como prática ritual 

incorpora a dimensão corpórea e espiritual no processo educativo, destacando a importância do 

corpo e da experiência no ato de conhecer e filosofar. 

Ao abordar as encruzilhadas no ensino da filosofia, propõe-se uma reconfiguração 

fundamental: incorporar perspectivas africanas e afro-brasileiras não como apêndices, mas 

como centrais no processo educativo. Escrever cartas filosóficas já carrega em si a marca da 

ancestralidade, remetendo à oralidade e à troca de saberes que caracterizam as tradições 

africanas. 

Na Segunda Carta-Ensaio, “Até que os leões tenham seus próprios historiadores, a 

história da caça seguirá glorificando o caçador”, abrimos os caminhos e encruzilhamos 

saberes, pois aqui apresenta-se e revela-se a força dos discursos dominantes na construção da 

memória e da história. Por séculos, as narrativas oficiais glorificaram os opressores, enquanto 

silenciaram os oprimidos, apagando suas trajetórias e resistências. O caçador, dotado de poder, 

impõe sua versão dos fatos, deixando a história dos leões - os caçados - em sombras e 

invisibilidade. Nesse contexto, o trecho de Eduardo D. de Oliveira (2012) em Banzo é um eco 

ancestral dessa luta pela narrativa. Ele nos lembra que somos pedaços vivos de uma África 

negada, uma história que resiste através da dor, do banzo, mas também da força vital de quem, 

mesmo esmagado sob o peso da opressão, sonha com o sol da liberdade. É a voz de avós e avôs 

que não se apagaram, que, apesar dos açoites do tempo, seguem clamando por reconhecimento 

e dignidade. 

Na Terceira Carta-Ensaio, Trilhas Metodológicas: “A Caminhada revela o 

caminho”, ao traçar uma pesquisa que explora o fenômeno educativo-filosófico-religioso em 

uma comunidade com uma rica tradição afro-brasileira, propomos uma visão filosófica que se 

entrelaça com as memórias e identidades dos sujeitos umbandistas. Nesse caso optamos pelo 

método cartográfico. Aqui, cartografia se apresenta como uma abordagem essencial na 

pesquisa, pois se conecta a pistas etnográficas, adaptando-se ao objeto e ao sujeito, 

atravessando-se nos saberes práticos e nos valores socioculturais. Esse método não é linear, ele 

se desdobra em multiplicidades, onde as trilhas e pistas rizomáticas permitem uma compreensão 

mais profunda das conexões entre passado e presente, entre educação e ancestralidade. 

Na Quarta Carta-Ensaio, “Se quer ir rápido vá sozinho, se quer ir longe, vá 

acompanhado”, apresenta uma sensível cartografia da cidade de Marabá a partir da perspectiva 

afro-rizomática, inscrevendo a presença negra e afro-amazônida como força constitutiva, 



28 
 

 

embora historicamente invisibilizada, do território. Com base em uma escrita filo-poética e 

decolonial, o texto percorre memórias, terreiros, migrações e saberes ancestrais que resistem à 

homogeneização histórica e ao epistemicídio. Inspirado por Gonçalves Dias, pelos conceitos de 

rizoma e territorialidade, e por vozes como Nego-Bispo, Muniz Sodré e Simas, propõe-se uma 

leitura da cidade como encruzilhada de culturas e afetos, onde os terreiros não são apenas 

espaços religiosos, mas potentes locais de produção de conhecimento, reexistência e filosofia 

viva. Marabá, assim, revela-se não apenas como cenário de transformações urbanas, mas como 

corpo coletivo vibrante, tecido por histórias, encantamentos e pedagogias do axé. 

Aqui destacamos a figura dos maranhenses no Afro-Rizoma dos Terreiros de Marabá 

entrelaçando Memórias e Resistências. Marabá, cidade de encantos e encontros, onde os rios e 

a terra se abraçam, carrega em seu seio uma riqueza cultural imensa, tecida por mãos e vozes 

de tantas origens. Entre essas vozes, a dos maranhenses ressoa forte, ecoando tradições afro-

brasileiras que encontram nos terreiros seu espaço de ser e resistir. São os maranhenses, 

guardiões das memórias ancestrais, que plantam e cultivam o afro-rizoma nas terras de Marabá, 

enfrentam com coragem o preconceito que, como erva daninha, tenta sufocar essa cultura viva. 

Na Quinta Carta-Ensaio, os Saberes entre terreiros: “Cada nação olha o meio dia da 

porta de sua casa”, entrelaça-se o Terreiro de Santa Bárbara e a Escola Walkise da Silveira 

Vianna como territórios vivos de saberes ancestrais e resistência epistêmica, propondo uma 

filosofia da ancestralidade que brota do corpo, do rito e da memória. Ao tomar o terreiro como 

metáfora e realidade de formação, a carta desafia o currículo eurocentrado e convoca a escola 

pública a reconhecer os saberes de Exu, Ogum, Iansã, Oxóssi e dos encantados como 

fundamentos legítimos do pensar e do ensinar. Nesse movimento, corpo e território tornam-se 

epistemologias em ação, e o terreiro da escola se transforma em encruzilhada de existências, 

onde o axé da ancestralidade cura o epistemicídio e recria possibilidades pedagógicas plurais, 

sensíveis e antirracistas. Evoca-se a ideia de uma interseção viva entre mundos, saberes e 

temporalidades. Fazemos menção ao Terreiro Ancestral Santa Bárbara e ao terreiro da escola 

Walkise da Silveira Viana para uma (re)semantização da noção de territórios de resistência – 

no caso da escola –, lugares onde os saberes ancestrais e pedagógicos se encontram e se 

tensionam para a construção de uma prática antirracista e ancestral. Podemos explorar essa 

relação entre o espaço sagrado e o espaço escolar como lócus de aprendizagem cruzadas. O 

terreiro, como lugar de memória ancestral, espiritualidade e vivências comunitárias, poderia ser 

visto como uma metáfora ou mesmo um modelo para a escola, desafiando a estruturação 

tradicional eurocentrada e tecnicista. Já na escola, como espaço formal de ensino, poderia se 



29 
 

 

abrir ao diálogo com os saberes dos pés descalços na terra, ampliando a experiência 

pedagógica para incluir narrativas decoloniais e afrorreferenciadas. 

Na Sexta Carta-Ensaio, “Não é errado voltar atrás pelo o que esquecestes”, mergulha 

na experiência do ensino de filosofia da ancestralidade como prática viva e encarnada na escola 

pública, convocando o terreiro como matriz pedagógica que integra corpo, memória, 

espiritualidade e política. A partir das Estações Filosóficas e da Pedagogia do Xirê, a carta 

revela que ensinar filosofia com os orixás – como Exu, Ogum e Iansã – é romper com a rigidez 

curricular e criar espaços de escuta, rito e encantamento, onde o saber se dança, se canta e se 

sente. Ao reinscrever a oralidade, o silêncio, o tambor e a gira como formas legítimas de 

produção do conhecimento, a carta afirma que a filosofia da ancestralidade é caminho de cura, 

reexistência e insurgência no cotidiano escolar, propondo uma educação antirracista enraizada 

nas cosmopercepções afro-ameríndias e na força coletiva dos saberes interditados. O provérbio 

nos convida a revisitar o passado, reencontrar os saberes esquecidos e ressignificá-los no 

presente. Inspirada por este ensino ancestral do terreiro Santa Bárbara, esta proposta pedagógica 

busca situar a filosofia da ancestralidade no espaço da escola, entendendo-a como uma prática 

educativa que emerge da encruzilhada – um lugar simbólico de múltiplas possibilidades, 

fascinantes e transformações.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



30 
 

 

2ª CARTA-ENSAIO 

“Até que os leões tenham seus próprios historiadores,  

a história da caça seguirá glorificando o caçador” 

(Provérbio africano) 

 

Inquisição  

Enquanto a inquisição interroga a minha existência, 

e nega o negrume do meu corpo-letra  

na semântica da minha escrita, prossigo.  

Assunto não mais o assunto  

dessas vagas e dissentidas falas.  

Prossigo e persigo outras falas, aquelas ainda úmidas,  

vozes afogadas, da viagem negreira.  

E, apesar da minha fala hoje desnudar-se  

no cálido e esperançoso sol de terras brasis,  

onde nasci, o gesto de meu corpo-escrita  

levanta em suas lembranças  

esmaecidas imagens de um útero primeiro.  

Por isso prossigo.  

Persigo acalentado nessa escrevivência  

não a efígie de brancos brasões,  

sim o secular senso de indizíveis negros queloides, 

selo originário de um perdido e sempre reinventado clã.  

Conceição Evaristo (2008) 

 

 

Neta carta retomo a companhia de caminhada com Exu, o 

Senhor brincalhão, da ordem e do caos, também conhecido como 

Odara, o bondoso, com vistas, nesta trilha, a tessitura escritural de 

uma epistemologia assentada no Axé sob a condução de Exu, o 

princípio de divindade iorubana de alimenta, retroalimenta e troca. 

Como aprendi com Muniz Sodré (1998, p. 67), o Axé “se deixa 

conduzir pelas palavras e pelo som ritualizado”, e, isso se faz com 

Exu., onde está estruturado toda a cosmogonia, os mitos, os ritos. 

Assim ensina Alexandre Osaniiy (2019, p.27): 

Exu evoca uma epistemologia preta, aberta a outras maneiras 

de ser humano, porque não exclui a diversidade e a diferença, 



31 
 

 

sendo elas fatores e não obstáculo para o crescimento. Colhe o 

vai e vem de conhecimentos que circulam, retroalimentando-

se na vida que existe em todos os ambientes, nos movimentos 

sociais, na luta dos camponeses e operários, nas favelas e nos 

bairros distantes das prefeituras.9 

 

2   ABRINDO OS CAMINHOS E ENCRUZILHANDO OS FUNDAMENTOS  

Trecho de BANZO 

 

Eu sei, eu sei que sou um pedaço d’África 

pendurado na noite do meu povo. 

Do fundo das senzalas de outros tempos 

se levanta o clamor dos meus avós 

que tiveram seus sonhos esmagados 

sob o peso de cangas e libambos 

amando, ao longe, o sol das liberdades…10 

 

Essa dissertação é sobre a minha morte. E também sobre o meu renascimento. É, antes 

de tudo, um rito de passagem. Escrevê-la significa romper com oito anos (ou mais) de 

sucessivos lutos, hesitações, medos paralisantes, autossabotagens, procrastinações, 

desumanizações, guerras internas, violências simbólicas e exílios. Dito isso, é importante 

ressaltar que este trabalho não tem a marca e nem a pretensão de uma escrita balizada na 

neutralidade. Nela tem a carne viva, o sangue, o suor, a saliva, o gozo e lágrimas, meus e de 

meus/minhas ancestrais. Tem DNA (DNA AFRO), célula, corpo, identidade, território e 

espírito. Faz parte das encruzilhadas e de longos caminhos. Não é aleatória, não é acidental, 

não é/foi por acaso. Tem curva, cruzo, acento, propósito e destino. Nasce do âmago de minhas 

inquietações, dores, sonhos, sabores e (des)ilusões. Emerge da experiência que se alinha nos 

atravessamentos da vida, com ou sem teoria. Minha mãe já dizia: “vocês são muito cheios de 

‘tiurias’11, quero ver encarar a realidade”. Assim, esta dissertação se inscreve como documento 

vivo de uma travessia: entre a morte e o renascimento, entre a dor e a esperança, entre o exílio 

e a retomada do axé. É escrita de encruzilhada, porque sou filho dela — e é por ela que sigo.   

Fui criado com essa expectativa: “Filosofar é bom, mas como a gente resolve, José 

Evandro?”. Eu gosto de traçar roteiros para as encruzilhadas ou para as saídas. Ao menos tentar. 

Neutralidade? Deixo-a para os produtos de prateleira: sabonetes, xampus, detergentes – esses 

sim se dizem neutros e cumprem bem sua função de limpeza impessoal. Já aqui, neste texto que 

 
9  CONFERÊNCIA EM TORNO DE UMA EPISTEMOLOGIA PRETA In: Revista Exitus, Santarém/PA, Vol. 

9, N° 4, p. 17 - 36, Out/Dez 2019 
10 (Por Eduardo D. de Oliveira. Publicado em: Site Geledés, 2012).  
11 Traduz aquele momento em que os mais jovens são chamados à reflexão, à maturidade e à ação prática. As 

"tiurias" representam as escapadas criativas e imaginativas, mas a realidade — dura e inescapável — pede coragem 

e enfrentamento. É quase uma poesia do cotidiano, onde a criatividade encontra o chamado para a vida real. 



32 
 

 

dança com a gira, a escrita não se pretende neutra, nem se esconde sob a fantasia da 

universalidade. O que aqui se apresenta é corpo-memória em trânsito, é saber ancestral que pisa 

firme no chão batido do Terreiro de Santa Bárbara, é filosofia que gira em direção a outros 

modos de pensar, viver e escrever. 

Neste momento, mais do que nunca, defender, de forma honesta, ideias e ainda 

demonstrar o percurso realizado para elaborá-las, mostrando-se vulnerável às críticas, aos 

questionamentos, às tensões, às projeções, aos acolhimentos e às defesas é algo raro. Produzir 

e defender um trabalho de mestrado em ensino de filosofia e educação, colocando-se no centro 

da encruzilhada de sentidos e efeitos que emergem da experiência, e assumindo a 

responsabilidade, as consequências e o protagonismo do dito e do não-dito, é excepcional. Que 

este trabalho, atravessado por vivências, sentimentos e saberes em movimento, possa servir 

como ponto de partida para trocas. Que, a partir do que somos, do que sentimos e vivemos, 

somado ao que aqui se apresenta, possamos seguir acreditando na potência dos (des)encontros. 

Porque, como nos ensina o mestre quilombola Antônio Bispo dos Santos (2015), “nem sempre 

o que se mistura se ajunta” (p. 89), mas, com certeza, se afeta. E é no terreiro desses afetos, 

muitas vezes dissonantes, outras vezes cúmplices, que germinam novas possibilidades de 

caminhar junto, mesmo quando os passos não são os mesmos. 

A quem lê, reconheço: há outras perspectivas – talvez mais palatáveis, talvez mais 

aceitas nas academias. Mas esta aqui é a minha: a da gira decolonial. A escrita que você lê agora 

não se reduz a método; ela é também reza, é corpo que dança, é palavra que escorre da boca do 

mais velho, é silêncio de Exu esperando quem sabe ouvir. 

 

2.1 NAS TRILHAS DAS ENCRUZILHADAS DOS FUNDAMENTOS AFRO-

ESPISTÊMICO 

 

Na cultura da religiosidade de matriz africana (candomblé) e da religião afro-brasileira 

(umbanda), os Nkisis, os Orixás iorubanos, os Voduns e Encantados, Caboclos também foram 

os ancestrais divinizados, pessoas magistrais que existiram em tempos imemoriais e se 

somaram aos elementos da natureza. Pessoas que se encantaram elevando-se à condição de 

intermediários diretos entre Olorum, o Deus supremo e incorpóreo dos iorubás, e os humanos, 

que através dos rituais sagrados selaram a contínua comunicação com esses seus protetores 

imediatos, os orixás. Para compreendermos melhor essa narrativa mítica, eis a explanação de 

um Babalaô (pai do segredo) para Verger (1989):  

Antigamente, os orixás eram homens.  

Homens que se tornaram orixás por causa dos seus poderes.  

Homens que se tornaram orixás por causa da sua sabedoria.  



33 
 

 

Eles eram respeitados por causa da sua força.  

Eles eram venerados por causa de suas virtudes.  

Nós adoramos sua memória e os altos feitos que realizaram.  

Foi assim que estes homens se tornaram orixás.  

Os homens eram numerosos sobre a terra. Antigamente, como hoje, muitos deles não 

são valentes nem sábios.  

A memória destes não se perpetuou.  

Eles foram esquecidos.  

Não se tornaram orixás.  

Em cada vila um culto se estabeleceu sobre a lembrança de um ancestral de prestígio 

e lendas foram transmitidas de geração em geração para render-lhes homenagem. 

(Verger, 1989 p.13) 

 

Este relato é bem representativo para dimensionarmos a força que a ancestralidade 

africana possui para a construção das principais divindades do culto aos orixás. Relato feito por 

um Sacerdote de Ifá, o adivinho iorubano, ao antropólogo Pierre Verger, e que abre o seu livro 

Lendas Africanas dos Orixás (1989). 

Os Orixás de acordo com a mitologia iorubana são forças da natureza. E se representam 

através das manifestações das suas formas naturais: a água, o fogo, o ar, a terra; mares e rios, 

chuvas e ventos, raios e trovões; folhas e frutos, ferro e pedra, minerais diversos e os animais. 

Quando se traduz o termo orixá de origem iorubá, que quer dizer cabaça-cabeça mais 

precisamente, encontra-se no sentido desta palavra fragmentos da grande complexidade que 

envolve o universo religioso de origem africana. A cabaça, para os africanos, é mais do que um 

simples recipiente: é um instrumento de guardar, de conter em seu interior as mais diversas 

substâncias – sólidas, líquidas ou vegetais. Por isso, pode-se dizer que, na cabaça, cabe o que 

representa o mundo. A cabaça é o símbolo do poder e do ventre, que se divide em duas partes: 

a metade superior representa o Orún, o plano da existência divina, e o Aìyé, na metade inferior, 

o plano da existência terrena. 

No Dicionário dos Símbolos (2015, p.151) encontro a escrita que “a cabaça é a 

imagem do corpo inteiro, do homem (mulher, grifo meu) e do mundo em seu conjunto”12. Para 

os povos africano bambaras, a cabaça é símbolo do ovo cósmico, da gestação, do útero em que 

se elabora a vida manifestada. Os bambaras chamaram a corda da cabaça de cordão umbilical 

da criança. E dessa relação nasceu a compreensão de que o ori humano ou, em português, a 

cabeça humana, seria o reservatório de toda energia cosmológica que configura as deidades 

chamadas Orixás. São estes Orixás que trazem a energia vital da vida, o Axé. Em Passos (2004):  

 

 
12 “O Nommo, deus da água, grande demiurgo da cosmogonia dos dogons, apresenta-se às vezes na terra sob forma 

de uma cabaça. A família das plantas associadas ao cabaceiro está ligada as noções de espaço, de extensão e de 

comércio; a cabaça é a imagem do corpo do homem, e do mundo em seu conjunto” (Dicionário de Símbolos - 

DIED,2015 p.151). 



34 
 

 

“podemos encontrar: o orixá é a força etérea e arquetípica presente em todos os 

elementos que compõem a Natureza. Cada divindade está associada a um elemento, 

que traduz os seus poderes divinos. Oxum domina a calma das águas doces, Oxóssi 

investe o seu poder na caça e nas florestas, Ossaim domina o mistério e o poder de 

todas as folhas, Xangô é o senhor do fogo e dos trovões, enquanto Obaluaiê domina 

a terra e os seus mistérios”. (Passos 2004, p.33) 

 

Como estamos sob os caminhos do Senhor dos Caminhos, começo pedindo licença a 

Exu. Pois, como diz o provérbio iorubano: “Exu matou um pássaro ontem, com a pedra que 

lançou hoje”. E diante disso tudo, reconheço que os tempos de Exu não seguem linha reta, sua 

lógica é circular, é encruzilhada. Por isso, antes de qualquer palavra, que venha o assentamento, 

o respeito, o axé. Exu, movimento e força de (re)caminho, sem o qual não estaríamos aqui; O 

dono da encruzilhada, do corpo e da palavra ofertada. Senhor de todas as porteiras e 

multiplicador de infinitos desejos. Boca que tudo devora e, portanto, tudo conhece-reconhece. 

Tenho gratidão por não me deixar refém das pobrezas epistemológicas e por permitir ir além 

do que a visão alcança. Exu é o melhor amigo de quem está na encruzilhada. Possibilitando 

diversos caminhos. Como bem anuncia o Ponto de Umbanda: 

 

A sua casa não tem parede 

Não tem janela 

E não tem nada 

Aonde é, aonde é 

Que Exu mora 

Exu mora 

Lá na encruzilhada (...)13 

 

 Cabe ressaltar que Exu não quer título nenhum, muito menos de filósofo. Se o 

inventamos como “filósofo” atentamos para o uso das aspas, mas por ser Exu uma figura 

complexa e antiga, que desempenha diversas funções e posições, uma vez que é o Orixá da 

ordem, da comunicação, do movimento e da fecundação. É também o guardião dos terreiros, 

das aldeias, das cidades e das casas. Nele está a preservação dos fundamentos essenciais da 

filosofia africana: a comunicação, a mudança, a não hierarquização do ser e do conhecer, já que 

percorre caminhos e descaminhos na filosofia ocidental com os pés dançantes sobre o terreiro 

da filosofia africana. Em Frege (2009, p. 134), “uma palavra que se encontre entre aspas não 

deve ser tomada como tendo sua referência costumeira”, ou seja, usual. Ao evocarmos a palavra 

filósofo temos de forma direta ou indireta uma imagem socialmente construída do que o ser 

Filósofo pode ser. 

 
13 Ponto de umbanda: A sua casa não tem parede. Aldeia de Caboclos, 2011. Disponível em 

https://www.youtube.com/watch?v=cbzT4fLnCqE 

https://www.youtube.com/watch?v=cbzT4fLnCqE


35 
 

 

Na filosofia ocidental, tal imagem, frequentemente associada ao branco masculino e 

ao modo de produção eurocêntrico de pensamento, necessita ser constantemente (re) visitada, 

desconstruída e reconstruída, aqui – e já nos escapa – habita Exu. Este é e não é filósofo”, pois 

para ele não existe porta fechada, e definição fechada não lhe cabe, não lhe aprisiona, Exu é 

livre como o ar que o representa no espiral dos redemoinhos. Como bem expressa o ponto de 

umbanda, a seguir: 

 

Sete porteiras, 

Sete encruzilhadas  

Exu é da banda cruzada  

Auê é banda cruzada. 

 

Na beirada do caminho 

Este Congá tem segurança 

Na porteira tem vigia 

Meia noite o galo canta. 

 

Exu fez uma casa, sem porteira e sem janela 

Exu fez uma casa, sem porteira e sem janela 

Ainda não achou, morador pra morar nela.14 

 

Pensando para além das regularidades de sentido que estabelece o fixo, me avizinho 

de Exu porque este preside e atravessa as minhas palavras, viabilizando experienciar e pensar 

o ensino de filosofia de outro modo. Distante de uma perspectiva hegemônica, recusando 

classificação, hierarquização, fixa(ação). Interessa-me, entender e não entender Exu como um 

Orixá da Filosofia, em especial a filosofia africana e a afrodiaspórica no cruzo com a 

ancestralidade, da qual Exu por ser seu princípio comunicador é uma figura fundamental e força 

impulsionadora. De acordo com Flor do Nascimento (2012): 

 

Podemos chamar de filosofia africana a este modo de pensar desde o continente 

Africano, com seus pressupostos afirmados a partir da cosmovisão histórica não 

meramente colonial, mesmo que para pensar assuntos relacionados com o ocidente 

europeu ou eurocêntrico. Desse modo, temos de considerar tanto a filosofia africana 

produzida sob os moldes eurocêntricos, como também o pensamento tradicional que 

vive constantemente no continente, produzindo uma filosofia desde o continente 

africano. (Flor do Nascimento, 2012, p. 82) 

 

Exu, como já dissemos, guarda os princípios vitais das filosofias de matriz ancestral 

africana: a troca, o movimento, a recusa das ordens fixas – sobretudo quando se trata de 

sobrepor um saber ao outro. Ele atravessa veredas e contramãos do pensamento ocidental com 

os pés vibrando nos giros das encruzilhadas dos terreiros afrodiaspóricos. Esta quando 

 
14 Ponto de Exu. Disponível em https://reidospontos.blogspot.com/p/pontos-de-exu-1-o-luar-o-luar-o-luar.html 

https://reidospontos.blogspot.com/p/pontos-de-exu-1-o-luar-o-luar-o-luar.html


36 
 

 

produzida sob os moldes eurocêntricos não se sobrepõe ao pensamento tradicional africano. 

Um caminho não é mais seguro, (in)certo e aceitável do que o outro. Ambos se cruzam. 

Nesse sentido – e não só –, apresentamos como proposta (re)pensar Exu como um 

filósofo, como um Orixá da Filosofia, que se comunica com outras experiências de pensamento, 

ao transitar entre os mundos do Òrun e do Àiyé, estabelecendo a comunicação entre eles. Da 

mesma maneira, (des)velar a filosofia que existe em Exu, pois está sempre a ensinar de forma 

filosofante e dançante. Visto que, em-sina com as palavras, instaura(ação), trans-figura-ação, 

(arte)manha, faz, desfaz, se move em muitas direções, avisa, brinca, (en)canta, caçador de 

mudanças. Pensamento que (des)anda no abstrato concreto. Sem Exu, como o principal Orixá 

que instaura o princípio, a vida não teria início, comunicação, inter-ação, pois ele é a força que 

dinamiza e vitaliza tudo e a todos. 

Exu, enquanto filósofo, encarna uma torção epistêmica que rompe com a linearidade 

do pensamento ocidental e desafia as dicotomias clássicas como corpo/mente e razão/emoção. 

Ele é linguagem viva, senhor da mediação e da comunicação, figura central de uma filosofia 

performática e ancestral que emerge dos terreiros, como o de Santa Bárbara, e das sabedorias 

indígenas, como as do povo Gavião. Segundo Eduardo David de Oliveira (2007), Exu 

representa um modelo ético-educacional, presente nas práticas cotidianas de saber e 

convivência nos terreiros. Sua filosofia se manifesta na escuta, na astúcia e na construção de 

sentidos coletivos, sendo fundamento de uma educação baseada na ancestralidade. Renato 

Noguera (2020) o reconhece como filósofo da diferença e educador da multiplicidade. Exu atua 

como operador da descolonização curricular, abrindo caminhos para uma pedagogia da 

encruzilhada que valoriza os saberes afro-brasileiros e combate o epistemicídio denunciado por 

Sueli Carneiro (2020). Assim, Exu não é apenas conteúdo, mas método e ética: educa pelo 

corpo, pelo improviso, pelo jogo, pela escuta e pela experiência. Sua presença na educação é 

um gesto político de insurgência, reencantamento e reconstrução de mundos a partir das 

encruzilhadas do saber. 

Falar de Exu, como um ente-ser principal, não significa aqui subestimar a importância 

dos outros Orixás, no entanto, quer dizer da necessidade, importância e lugar primeiro de Exu 

para a realização do culto aos Orixás, onde este leva e traz mensagens e ebós, funciona como 

intérprete linguístico dos Orixás. No Oráculo de Ifá é ele quem responde quando a Yalorixá 

(mãe de santo) ou Babalorixá (pai de santo) consulta os búzios15, além do papel que este 

 
15 Uma prática espiritual e divinatória amplamente utilizada nas religiões de matriz africana, como o Candomblé 

e a Umbanda. Por meio desse oráculo, o sacerdote ou sacerdotisa — conhecido como babalorixá ou ialorixá — 

estabelece comunicação com os orixás, espíritos ancestrais que regem diferentes aspectos da vida e da natureza. 



37 
 

 

desempenha na regência do cosmo, na visão dos iorubanos onde é parte individual e a energia 

vital de cada ser, sendo como Olodumaré parte constituinte de tudo que há no Órun e no Àiyé. 

Cabe a ele levar as oferendas dos humanos aos Orixás. 

Em sintonia com isso, é também papel de Exu nos ensinar a pensar por meio do diálogo 

– a refletir em linguagem de encontro. Dessa forma, seguimos abrindo escuta às palavras que 

ecoam da antropologia e da sociologia – saberes que também caminham conosco., que 

incessantemente escrevem sobre as religiões afro-brasileiras, possibilitando ampliar o nosso 

entendimento – ou não – da religiosidade de matriz africana aqui na diáspora. Dado que Exu 

está sempre desconfiado do que há por trás dos ditos e escritos. 

Dessa forma, não podemos considerar que “tudo” o que lemos em um artigo, 

monografia, dissertação, tese ou livro sobre as religiões de matrizes africanas e afro-brasileiras, 

se constituem especificamente daquele modo ou representam a verdade, uma vez que são 

realidades de experiencias e vivencias múltiplas, diversas, marcada por complexidades. As 

referidas religiões são de iniciação, segredo e multiplicidade. Ou seja, muita coisa que foi 

escrita, e que se escreve, pode ser um pôr na palha.16 

Em vista disso, se Exu é uma força vital que mobiliza tudo e a todos, é também uma 

força negada e desprezada, tal como a filosofia africana, em que antes de começarmos a falar, 

surge a desconfiança/descrédito da questão metafísica: a filosofia africana existe? Tanto quanto 

a propalada afirmação: Exu é diabo. Estas argumentações servem para imobilizar quem não se 

imobiliza. Exu é negro. Um poderoso e imenso orixá negro. É o orixá mais próximo dos seres 

humanos porque representa à vontade, o desejo, a sexualidade, a dúvida, a divindade 

controversa, pois é visto de diferentes formas. Conforme Ribeiro e Sàlámi (2015): 

 

Exu é personagem controversa, talvez a mais controversa de todas as divindades do 

panteão iorubá. Alguns o consideram exclusivamente mau, outros o consideram capaz 

de atos benéficos e maléficos e outros, ainda, enfatizam seus traços de benevolência. 

Em grande parte da literatura disponível Exu é apresentado como ser ambíguo, 

entidade neutra, entre o bem e o mal, ou ainda simultâneo bom e mau. (…). As muitas 

faces da natureza de Exu acham-se apresentadas nos odus e em outras formas de 

narrativa oral iorubá: sua competência como estrategista, sua inclinação para o lúdico, 

sua fidelidade à palavra e à verdade, seu bom senso e ponderação, que propiciam 

sensatez e discernimento para julgar com justiça e sabedoria. Essas qualidades o 

tornam interessante e atraente para alguns e indesejável para outros. (Ribeiro e Sàlámi, 

2015, p.140) 

 

A filosofia africana representa um pensamento desde o continente Africano, ou seja, 

que o leva em consideração. Dessa forma, o profundo desprezo a Exu e a permanente 

 
16 A fórmula “pôr na palha”, que consiste em enganar uma pessoa com alguma história improvisada quando não 

se pode dizer a verdade. 



38 
 

 

subalternização da filosofia africana, tida como ilegítima, estão alicerçados no racismo. Como 

pode-se perceber em Flor do Nascimento (2014): 

 

Entendido como conjunto de ideias e projetos de poder que hierarquizava – e, de modo 

levemente diferente, ainda hierarquiza – pessoas em todo o mundo para o proveito de 

algumas. O racismo moderno apareceu como uma das maneiras de naturalizar as 

relações de dominação existentes no mundo. As projeções assumiram muitas formas 

e, ainda hoje, passados quase meio milênio, sentimos seus efeitos de modo 

contundente (Flor do Nascimento, 2014, p. 11). 

 

Ante o exposto. Para experenciar um ensino de filosofia das Giras nos questionamos: 

Exu não pode? Isto deve ser levado em consideração, tendo em vista o cenário eurocêntrico, no 

qual está situado o ensino de filosofia no Brasil. Compreendemos que a implementação do 

Artigo 26-A da Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional, que determina o ensino da 

cultura e história africanas e afro-brasileiras nos currículos de todas as disciplinas, fornece um 

percurso que pode ser percorrido por cada uma e cada um de nós. Em se tratando do ensino de 

filosofia, essa caminhada deve ser na encruzilhada do Orixá da Filosofia – com Exu.  

Na Lei nº 9.394/1996, foi incluído – pela Lei nº 10.639/2003 – e alterado pela Lei nº 

11.645/2008 a obrigatoriedade do ensino da história e cultura afro-brasileira e indígena nas 

escolas. Abaixo está o texto atualizado: 

 

“Art. 26-A da LDB (Lei nº 9.394/1996): Art. 26-A. Nos estabelecimentos de ensino 

fundamental e de ensino médio, públicos e privados, torna-se obrigatório o estudo da 

história e cultura afro-brasileira e indígena; § 1º O conteúdo programático a que se 

refere o caput deste artigo incluirá o estudo da história da África e dos africanos, a 

luta dos negros no Brasil, a cultura negra brasileira e o indígena brasileiro, e o negro 

e o indígena na formação da sociedade nacional, resgatando a contribuição dos povos 

negros e indígenas nas áreas social, econômica e política, pertinentes à história do 

Brasil; § 2º Os conteúdos referentes à história e cultura afro-brasileira e dos povos 

indígenas brasileiros serão ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, em 

especial nas áreas de Educação Artística e de Literatura e História Brasileiras.” 

(Brasil, 2023, p. 134-136) 

 

No entanto, caminhar nas encruzilhadas, ainda é trilha negada, não (re)conhecida por 

muitos dos caminhantes no pensamento da colonialidade. Esse pensamento não se restringia a 

simplesmente explorar recursos naturais e mão-de-obra. “Ele padronizou pensamentos e 

virtudes a partir de modelos europeus, impondo referências morais, culturais, de como agir, ser, 

pensar” (Ballestrin, 2013, p. 272). Desse modo, os passos ficam sem ser efetivamente dados. 

Contudo, com a proposta da gira decolonial/contra-colonial, os caminhantes da encruzilhada 

não permanecem sem ser movidos, impulsionados e comunicados pelo Senhor dos caminhos. 

Assim, esse trabalho/estudo/pesquisa situa-se en(m)-contra-posição. Exu não lamenta a 

ignorância, os mal-ditos. Ao (in)verso, a potência interpretativa e compreensiva que emerge do 



39 
 

 

cruzamento entre a filosofia africana e afrodiaspórica supera, em muito, os limites do 

entendimento imposto pelo universalismo ocidental. Considerando esse modo de entendimento 

ocidental, voltado para apreensão – como se fosse possível capturar Exu –, concluímos que Exu 

não se prende: seu sentido é aberto, escorregadio, sempre em movimento. 

Exu é o próprio princípio do movimento, que tudo transforma, que supera limites. 

Assim, tudo o que contraria as normas sociais que regulam o cotidiano, são seus atributos. Ele 

é a revolução, a mudança gradual/radical de comportamento e pensamento humano. É o grande 

ojissé (mensageiro) dos Orixás, como bem referimos, fazendo a conexão entre os planos da 

materialidade e da imaterialidade, estabelecendo a comunicação entre todos os seres. Tudo que 

se refere ao ato de comunicar, tem relação intrínseca com Exu: a construção da linguagem, a 

gestualidade, a fala articulada, até ao poder da oralidade, que na filosofia africana é algo 

sagrado. Como escreve Elbein (1986): 

 

Exu não só está relacionado com os ancestrais femininos e masculinos e com suas 

representações coletivas, mas ele também é um elemento constitutivo, na realidade o 

- elemento dinâmico‖, não só de todos os seres sobrenaturais, como também de tudo 

que existe. Neste sentido, Exu não pode ser isolado, ou classificado em nenhuma 

categoria. É um princípio, e como o axé que ele representa e transporta, participa 

forçosamente de tudo. Princípio dinâmico e de expansão de tudo o que existe, sem ele 

todos os elementos do sistema e seu devir ficariam imobilizados, a vida não se 

desenvolveria (Elbein,1986, p. 130-131). 

 

Essa divindade é regente dos caminhos, das passagens, das entradas e saídas, Exu é 

um guia, tanto no sentido físico quanto no sentido energético do termo. Ele é a valorização da 

vida. Estar vivo, quente, pulsando, ou seja, estar com o ori (cabeça) e também com o okan 

(coração) funcionando e em harmonia, é estar em contato com Exu. Ele representa a vida em 

seu sentido mais amplo. Portanto, é a alegria da vida, é a celebração que gera vida, que auxilia 

no desenvolvimento do corpo e da alma. Nas giras das religiões de matriz africana e afro-

brasileira, Ele está ligado às pulsações físicas, à velocidade do ar que entra e sai do corpo, 

alimentando o sangue, que alimenta as células, deixando o corpo quente e ativo. Exu é vida ao 

máximo, é vida em todas as extensões possíveis. É um personagem que possui uma imagem 

afixada, a qual você vira, revira, transformando-a em tudo e nada. É o que protege a verdade e 

a palavra dada. No entanto, de todas as possíveis definições de Exu, a que parece ser a melhor 

é a que ele mesmo faz de si – “eu sou o infinito mais um!” expresso em um de seus orikis. 

Nessa escrita encruzilhada, considerando o Terreiro de Umbanda espaço-lugar de diálogo com 

o terreiro da escola, falaremos de outros Orixás no decorrer do dessa carta-ensaio, sobretudo os 

Orixás que estão no Assentamento do Terreiro Santa Bárbara - Iansã, Ogum e Oxóssi.  



40 
 

 

Continuando na escrita dessa carta-ensaio trago um mito da tradição bambara, “Conta 

um mito africano que uma mulher lançou uma corda para o alto e sem saber ao certo em que 

ela se sustentará começa a subir” (Verger, 1997, p.17). Certa vez, ouvi um estudioso17 fazer a 

seguinte observação: se o barroco das igrejas católicas invade as pessoas pelos olhos, as 

religiões afro-brasileiras arrebatam os fiéis pelos ouvidos. Considero essa observação muito 

pertinente, pois de fato o som dos atabaques, os cantos, as orações e o burburinho das pessoas 

criam uma atmosfera inebriante. Contudo, cada vez que entro em um Terreiro de Umbanda 

todos os meus sentidos são afetados. Visão, audição, olfato, paladar, tato – não há como ficar 

indiferente à multiplicidade de elementos que compõe estes mundos afro-brasileiro. 

O que isso tem a ver com uma pesquisa de mestrado profissional em ensino de 

filosofia? Ou, formulando a questão de outro modo: o que um terreiro tem a dizer sobre 

processos de aprendizagem no campo da filosofia africana e afrodiaspórica no cruzo com a 

ancestralidade? Para entrelaçar respostas a essas perguntas, é primeiro necessário desvelar os 

caminhos trilhados, as encruzilhadas que me fizeram e refizeram pesquisador, até que meu 

nome fosse soprado pelo vento da Gira, convocado ao terreiro dos saberes ancestrais. 

Quanto a mim, meu processo formativo habita a encruzilhada – entre a Sociologia e 

a Filosofia, entre os caminhos da universidade e as veredas do ativismo. Resta, então, seguir 

em movimento, guiado pelo sopro dos acontecimentos. Não posso se quer esboçar controle 

sobre o objeto escolhido. “Não, nem a pergunta eu soubera fazer, no entanto a resposta se 

impunha a mim desde que eu nascera, e fora por causa da resposta contínua que eu, em caminho 

inverso fui obrigada a procurar a que pergunta pertencia”. (Lispector, 2000, p. 38). Assim, 

“Exu, lhe agradeço de novo, agradeço seu povo, sua gira e sua missão, Exu.  Exu, sempre 

mostra a verdade, me traz força e coragem, com carinho e gratidão, Exu! Exu, outra vez lhe 

agradeço! Peço tudo que mereço, do fundo do coração, Exu!”18 

O trecho acima de Clarice Lispector (2000), em A Paixão segundo Victor Hugo, 

reverbera fundo em meu corpo-diáspora. É como se cada palavra dela encontrasse eco em 

minhas memórias de menino, formado entre o silêncio opressor da escola colonial e as gírias 

libertárias das ruas que me alfabetizaram na vida. Minhas vivências étnico-raciais não são 

apenas lembranças – são raízes em movimento, raízes que se recusam à fixidez do chão 

 
17 Refiro-me à apresentação realizada por Roger Sansi (Goldsmiths' College, University of London), intitulada 

“Encountering Images in Candomblé”, em 15 de junho de 2009, durante a Conferência “Territórios 

Sensíveis:diferença, agência e transgressão” no Museu Nacional – UFRJ. 
18 Diversas cantigas (Pontos Cantados) para os Exus. Disponível em https://girasdeumbanda.com.br/materia/ 

235/pontos-de-exu.html 

 

https://girasdeumbanda.com.br/materia/


41 
 

 

imposto. Por isso agradeço a Exú por me tirar do trilho do colonialismo e me deixar em qualquer 

lugar das encruzilhadas. 

As marcas no percurso da vida me levaram a buscar os caminhos inversos a qual se 

refere Clarice Lispector (2000), as respostas dadas pela sociedade me fizeram produzir 

perguntas políticas e a me reconstruir politicamente. Hoje, enveredar pelos caminhos das 

relações étnico-raciais é parte vital da minha busca por sentido. Por isso, a intenção de realizar 

essa pesquisa, deu-se por possibilitar reflexões acerca da produção do conhecimento e a 

valorização de saberes já existentes, saberes de povos que historicamente foram descolocados 

para margem, para a invisibilidade. 

Acredito que compreender as contribuições das religiosidades de matriz africana e 

afro-brasileira, especialmente nos centros de umbanda existentes em Marabá, pode me 

proporcionar a apreensão de saberes fundamentais e me conduzir por trilhas de reflexões 

essenciais para minha formação pessoal e profissional. Trata-se de um caminho que articula a 

construção de processos educativos libertadores – pautados na descolonização do corpo e do 

saber – com a afirmação de identidades forjadas no/com o bairro São Félix, onde moro, na 

cidade de Marabá, e nos coletivos dos quais participo: o terreiro, a escola em que atuo e o 

movimento negro da minha cidade. 

Ressalto que o uso da posição política decolonial nesta pesquisa relaciona-se a 

pesquisa sobre colonialidade do saber, a mesma está pautada na denúncia de que a produção 

do conhecimento segue uma lógica colonial. Segundo Quijano (2005, p.342) “o fim do 

colonialismo não acabou com as relações de colonialidade nos âmbitos econômicos sociais e 

políticos”, por isso o autor desenvolve o conceito de colonialidade do poder para denunciar a 

continuidade da dominação colonial e o sistema de hierarquização das relações étnico-raciais 

em escala global que se constitui em uma de suas bases. Esse posicionamento de Quijano (2005) 

mostra a necessidade de construirmos outras epistemologias para a produção do conhecimento. 

Neste sentido, a escolha do tema de pesquisa emerge de um enraizamento profundo 

na minha formação e trajetória como professor de Filosofia e Sociologia no ensino médio da 

rede estadual do Pará, especialmente na Escola Estadual Walkise da Silveira Vianna, localizada 

no bairro São Félix, em Marabá no estado do Pará. É nesse terreiro amazônico, de múltiplas 

ancestralidades e histórias silenciadas, que venho desenvolvendo práticas pedagógicas voltadas 

para a reflexão crítica sobre identidades, diversidades e enfrentamento do racismo estrutural. 

Foi nesse contexto que, em 2014, fundamos o Observatório Étnico-Racial da Escola Walkise, 

com o intuito de criar um espaço colaborativo de escuta, intercâmbio de saberes e articulação 

de vozes plurais dentro da escola pública.  



42 
 

 

Minha formação em pós-graduação lato sensu em Promoção das Políticas de 

Igualdade Racial na Escola, com ênfase nos Saberes Africanos e Afro-Brasileiros na Amazônia 

(UFPA – Universidade Federal do Pará), possibilitou a sistematização de um projeto de 

intervenção que se enraizou na escuta dos sujeitos escolares e na valorização das epistemologias 

negras e indígenas. Tal experiência se articula organicamente com os fundamentos da minha 

pesquisa de mestrado, na qual busco elaborar uma filosofia da ancestralidade a partir do diálogo 

entre os saberes de terreiros, particularmente os do Terreiro de Santa Bárbara, e o cotidiano 

escolar. Assim, a escola deixa de ser apenas espaço de ensino e se torna também território de 

resistência, onde os saberes entrecruzados – dos povos tradicionais, das juventudes periféricas 

e dos orixás – convocam novas possibilidades de existência e pensamento no currículo. 

Com isso, a escolha de um tema referente as filosofias africanas e afrodiaspórica com 

ênfase na filosofia da ancestralidade parece fazer bastante sentido, pois além de ter uma ligação 

com minha formação e atuação como professor, este estudo buscou fazer um movimento de 

afirmação epistêmica, política e cultural, do pensamento dos povos africanos e afrodiaspóricos 

no cruzo e atravessamento com o pensamento ocidental nas aulas de filosofia do ensino médio 

da Escola Walkise da Silveira Vianna. 

O desafio deste trabalho se consistiu em transitar por uma produção acadêmica, 

trilhada por uma prática pedagógica do ensino de filosofia afrorreferenciada na ancestralidade. 

Um plano de se trabalhar por um viés filosófico não eurocêntrico, o que implicou em pensar a 

filosofia e o seu ensino, por outras perspectivas, a exemplo do pensar filosófico africano, 

afrodiaspórico e afro-brasileiro, que se estabelece como um modo descolonizador do fazer da 

filosofia. Como bem diz Dantas (2022): 

 

[...] o ato de escrever uma filosofia no Sul global acontece pelo ato de cultivar o 

“diálogo pela escuta”, incluindo perguntas, respostas e, especialmente, expectativas. 

Uma tríade exposta pela percepção como via de intepretação de realidade, já que ela 

alarga os sentidos e transgride as fronteiras disciplinares e conceituais, para então 

afirmar que o “[...] pensamento de matriz cultural africana não comporta especialistas. 

(Dantas, 2022, p. 183) 

 

Propor uma pesquisa sobre o ensino de filosofia com foco em trilhas e cruzos, implica 

em fazer uma opção de estudo que não quer apenas romper com o modelo eurocêntrico. Nossa 

intervenção promoveu debates na escola, entre filosofia da ancestralidade e as outras filosofias, 

entre elas, a filosofia eurocêntrica, com vista a atender a uma educação antirracista no contexto 

do ambiente escolar. 

Promovemos uma intervenção no ensino de filosofia que levou em conta a diversidade 

de saberes e experiências presentes na educação, sociedade brasileira, no próprio ensino de 



43 
 

 

filosofia, com o cruzamento de conteúdos e metodologias das tradições filosóficas africanas, 

afro diaspóricas, ancestralidade, as tradições da filosofia ocidental. Considerando os valores 

afro-brasileiros – principalmente dos pensadores dessa perspectiva, com os valores gestado no 

Terreiro Santa Bárbara, no bairro de São Félix, na periferia de Marabá. 

É fundamental pensar a ancestralidade como fonte de conhecimento e inspiração para 

a reflexão filosófica. É a ancestralidade africana e afro-diaspórica quem nos permite pensarmos 

e produzirmos dentro de uma cosmovisão africana e afro-brasileira, como caminho de 

questionamento na perspectiva de saída do silenciamento, tanto acerca da produção filosófica 

do continente africano, quanto dos saberes afrodiaspóricos, mediado pela história e cultura 

africana e afro-brasileira. A ancestralidade é uma inspiração formativa. E pode ser utilizada 

como inspiração para outras epistemologias, bem como a filosofia africana pode mediar a 

história e cultura africana e afro-brasileira, na perspectiva da indicação de Macedo (2012), que: 

 

A experiência formativa sempre dirá algo ao currículo (...). Em realidade configura-

se aqui, saberes e fazeres em metamorfoses incessantes, queiramos ou não, saibamos 

ou não, concordemos ou não, até porque qualquer experiência aprendente nos conduz 

a alguns lugares não habitados, [...] nem sempre formativos (Macedo, 2012, p. 68). 

 

Um ensino de filosofia em cruzo com filosofia africana e atravessado pela 

ancestralidade fornece todos os conteúdos e subsídios para o ensino de história e cultura 

africana e afro-brasileira, assim como se constitui num modo de pensar e agir, onde o corpo-

falante se apresenta como preocupação fundamental com vista a valorização e reconhecimento 

da alteridade e com implicação na experiência formativa. Macedo (2012) nessa sua itinerância 

reflexiva sobre os sentidos da formação nos apresenta a ideia de formatividade, apropriada da 

filosofia da formação de Bernard Honoré (1992), “como o conjunto de condições, mediações, 

experiências e formulações implicando o fenômeno da formação [...]” (Macedo, 2012, p.67). O 

autor continua explicando que: 

 

[...], a formação, enquanto fenômeno-tema, não é propriedade privada da pedagogia. 

A vida já tem a sua “formatividade” (Honoré, 1992), e em muitos contextos não 

pertencentes à tradição pedagógica a formação já se faz um fenômeno prioritário e 

pensado a partir da especificidade desses contextos. Vejamos, por exemplo, como a 

formação emerge no mundo do trabalho e da cultura, enquanto uma pauta política de 

negociações significativas e tensas. De todo modo, mesmo que compreendamos a 

formação como um fenômeno que se realiza no sujeito, como ontogênese, ou seja, 

como caminhada do Ser para seu aperfeiçoamento infindável, aqui, como implicação 

política e opção analítico-reflexiva, não a desvinculamos do contexto da organização 

e da experiência curricular-formativa, contexto esse, em que as pessoas experimentam 

práticas “formativas” veiculadas por iniciativas das mais diversas intenções e matizes 

e que se propõem a agir orientadas por um currículo e por políticas que as orientam 

(Macedo, 2012, p.68). 

 



44 
 

 

A filosofia ocidental é um campo marcado por tradições eurocêntricas que de maneira 

violenta tentou subalternizar as tradições africanas e afro diaspóricas. Tradições que contribuem 

para uma filosofia mais sensível às questões de gênero, raça, classe e outras dimensões da 

experiência humana que estão sendo colocadas na encruzilhada da educação no Brasil. Na 

valorização de outras matizes e formatividades.  

A sociedade brasileira estruturada no racismo, tem forjado a construção de estereótipos 

que subalternizaram os africanos e seus descendentes e que tiveram como consequência a 

invisibilização dos saberes das comunidades afro-brasileiras e do pensamento e filosofias 

africanas e afrodiaspóricas. Isso tem efeito bastante perverso. É necessário caminhar por outras 

epistemologias e ontologias, por outras maneiras de pensar a educação assim como por outras 

formatividades, principalmente no âmbito escolar.  

A Lei de Diretrizes de Bases da Educação Nacional (LDBN), lei nº 9394/1996, e as 

Diretrizes Curriculares Nacionais: diversidade e inclusão (DCN) do ano de 2013, para o ensino 

no Brasil orientam a formação para a cidadania. Esse documento contém Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura 

Afro-Brasileira e Africana, Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Indígena 

na Educação Básica, Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola na 

Educação Básica.  Para tanto, a escola busca o desenvolvimento de competências e habilidades 

com vista a compreensão da sociedade que vivemos. Esta sociedade deve ser entendida como 

uma produção dinâmica dos seres humanos, um processo permanente de construção e 

reconstrução. O entendimento deste desenvolvimento da cidadania também significa a 

capacitação para saber avaliar o sentido do mundo em que se vive, os processos sociais bem 

como o papel de cada um nesses processos. A filosofia assume um papel fundamental nesse 

itinerário de (re)construção e desconstrução onto-epistêmico. 

Os conhecimentos em filosofia, elencados através dos trinta pontos dos objetos do 

conhecimento sugeridos no documento para o Ensino Médio – as Orientações Curriculares 

para o Ensino Médio (OCNEm) –, apresentam temáticas ligadas da tradição eurocêntrica. No 

entanto, o documento traz aquilo que seria a possibilidade de inserção de outros temas: 

 

Outros temas de feição assemelhada também podem propiciar a mesma ligação entre 

uma questão atual e uma formulação clássica, um tema instigante e o vocabulário e o 

modo de argumentar próprios da Filosofia, além de ligarem a formação específica do 

profissional que pode garantir a disciplinaridade da Filosofia com a formação 

pretendida do aluno (Brasil, 2006, p. 34). 

 

Diante desta constatação, temos como desafio uma dupla obrigatoriedade ou melhor, 



45 
 

 

comprometimento: a) ensinar Filosofias (eurocentradas e afrocentradas); b) promover o ensino 

relações étnico-raciais atendendo ao estudo de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. 

“Este desafio duplo passa por uma análise filosófica da própria filosofia” (Nogueira, 2018, p. 

20). Nesse caminhar duplo emerge algumas questões: O que a Filosofia tem a dizer sobre o 

racismo antinegro? Existem cruzamentos entre a filosofia e a história da África? As culturas 

africanas e afrodiaspórica, em especial a afro-brasileira, são relevantes para o entendimento da 

filosofia? Por isso se faz necessário o cruzo dessas tradições – filosofia africana, filosofia 

afrodiaspórica, ancorada na ancestralidade. 

Essa tessitura afro-rizomática é que nos impulsionou para o estudo e escrita na busca 

de cruzo de saberes do terreiro da religião de matriz africana e matriz afro-brasileira com o 

terreiro da escola, comumente referido como o “chão da escola”. Em suma, Saberes entre 

terreiros da religião de matriz-africana e da escola: ancestralidade africana no ensino de uma 

filosofia antirracista é um estudo e, também, uma intervenção que intencionou colocar o ensino 

de filosofia na encruzilhada com as tradições filosóficas africanas e afrodiaspórica – a filosofia 

da ancestralidade e a filosofia eurocentrada. Seguindo a lição de Ramose (2011): 

 

[...] experiência humana é o chão inescapável para o começo da marcha rumo à 

sabedoria. Onde quer que haja um ser humano, há também a experiência humana. 

Todos os seres humanos adquiriram, e continuam a adquirir sabedoria ao longo de 

diferentes rotas nutridas pela experiência e nela fundadas. (Ramose, 2011, p. 11). 

 

Em busca desses saberes assentados, germinados e ainda em brotamento – no terreiro 

das religiões de matriz africana, no chão fértil das tradições afro-brasileiras e no terreiro-escola 

onde pulsa a vida cotidiana – que traçaremos a trilha da tessitura conceitual do que é terreiro e 

do que é ancestralidade. 

 

2.2 TECENDO FUNDAMENTOS - O TERREIRO COMO LUGAR DE SABER E ECOS 

SOBRE A CATEGORIA DA ANCESTRALIDADE 

 

 
“...todo idioma é um modo de pensar.” 

(Ensinou Frantz Fanon (2008, p. 39), 

 

Subvertendo velhas perspectivas: 

(...) a máxima “penso, logo existo”, cunhada por Descartes, vem a ser 

rasurada por outras trançadas nas esteiras das práticas dos terreiros. 

São elas, o “vibro, logo existo”, “danço, logo existo”, “toco, logo 

existo”, “incorporo, logo existo” e “sacrifico, logo existo” 

 (Simas, Rufino, 2018, p.29). 

 

Mesmo passado já mais de duas décadas de vigência da Lei 10.639/2003 (alterada pela 

11.645/2008 que incluiu a história e cultura dos povos indígenas no Brasil), que inseri a história 



46 
 

 

e cultura africana e afro-brasileira, no processo acadêmico vigente, sobretudo, nos cursos de 

formação de professores e professoras, existem poucos debates que corroboram para ampliar 

os saberes e tecnologias negras advindas com a diáspora bem como dos povos originários – os 

povos indígenas do nosso país. Prevalece, de modo geral, a compreensão do(a) Ser negro(a) 

como sujeito(a) subalterno(a) e escravizado(a). Pouco se mergulha na diversidade dos saberes 

e fazeres, da cultura negra africana e afro-brasileira e nem nas epistemologias negras. Neste 

sentido, Nilma Lino Gomes (2023) ressalta que é necessário entender que, 

 

A cultura negra pode ser vista como uma particularidade cultural construída 

historicamente por um grupo étnico/racial específico, não de maneira isolada, mas no 

contato com outros grupos e povos. Essa cultura faz-se presente no modo de vida do 

brasileiro, seja qual for o seu pertencimento étnico. Todavia, a sua predominância se 

dá entre os descendentes de africanos escravizados no Brasil, ou seja, o segmento 

negro da população. (Gomes, apud Candau, 2000, p.77) 

 

Portanto, compreender o movimento do trânsito diaspórico como uma metáfora que 

presentifica o sofrimento e resistência da kalunga grande é de suma relevância. Diáspora 

consistiu no processo forçado de deixar para trás o solo, o seu território, ambiente denominado 

lar, e a reconstrução de novos significados, mesmo diante do desejo constante de retornar ao 

que ficou para trás. O texto de Adi Hakim (2020), com base em George Shepperson (1993), 

apresenta a origem e consolidação do conceito de diáspora africana. A expressão ganhou força 

entre as décadas de 1950 e 1960, em meio ao fim do colonialismo africano, as lutas antirracistas 

nos EUA e a independência de países do Caribe. Como campo de estudo, o conceito se firmou 

em 1965, durante o Congresso Internacional de Historiadores Africanistas na Tanzânia. 

Contudo, a ideia já existia antes, como mostra o discurso do afrodescendente caribenho Edward 

Wilmot Blyden em 1880, reconhecido por Shepperson como um manifesto da diáspora africana. 

Assim, a noção de diáspora surge no século XIX como resposta à desvalorização da África na 

história mundial.  

O termo-categoria diáspora é um emaranhado complexo que vem de um tempo 

histórico de longa duração e que, na atualidade, se tem constituído um campo de estudo e 

reflexão teórico metodológico consolidado. Um conceito para referir diferentes formas de 

abordagem, conforme ressalva os escritos de Lúcia Helena Oliveira Silva e Regina Célia Lima 

Xavier (2018); 

 

Diáspora pode ser entendida como um conceito com múltiplos significados. Em 

termos gerais o termo diáspora tem designado a dispersão forçada do povo africano 

pelo mundo atlântico especialmente no hemisfério ocidental. Por extensão o termo 

passou a ser estendido a processos históricos semelhantes tanto no Mediterrâneo 

quanto nos mundos do Oceano Índico. O surgimento deste conceito foi originalmente 



47 
 

 

tirado da bíblia a partir das traduções gregas, baseando-se na etimologia muito citada 

do termo do grego diá mésou que significa “através” e speirein que significa “semear” 

ou “Dispersão”. O termo é encontrado no livro do Deuteronômio 28:25 (Silva e 

Xavier, 2018, p.11). 

 

Caminhando pelas trilhas da escrita de Lucia Helena Silva e Regina Célia Xavier 

(2018), sobre a categoria Diáspora, no que se refere a polissemia dos seus significados, segundo 

as autoras é um conceito que apresenta múltiplos significados. No seu caráter geral, circunscrito 

a escravização negra, por exemplo, tem sido entendida como movimento de dispersão forçada 

do povo africano pelo mundo atlântico especialmente no mundo ocidental. Quanto ao sentido 

e uso no tempo pretérito, o termo era entendido como processos históricos de deslocamentos 

de povos e grupos que ocorreram tanto no mundo Mediterrâneo quanto nos mundos do Oceano 

Índico. Como bem já referido, a gênese do conceito está no texto bíblico. O seu uso também é 

aplicado para definir a migração dos judeus dispersos pelo mundo, desde o tempo do cativeiro 

da Babilônia à contemporaneidade. É usado para designar migrações traumáticas. O 

alargamento do sentido do termo vai ocorrer na segunda metade do século XX. 

Na década de 1960 já deparamos com publicações, em que o termo é usado para 

referir-se as diásporas de outros povos, no sentido de dispersão, agora, o termo passou a ter seu 

sentido lato nos escritos do historiador e africanista britânico George Shepperson (1966), que 

se dedicou a história do Malawi e história afro-americana, quando forja, pela primeira vez, o 

termo diáspora africana. Ao fazer essa aproximação, visou traçar paralelo, entre outras 

diásporas, com a judaica e com a dispersão de africanos como consequência do tráfico negreiro. 

Essa conexão, diáspora africana, já tinha o reconhecimento dos afro-americanos, como por 

intelectuais caribenhos que faziam essa conexão.  

Por exemplo, no movimento do Pan-africanismo já encontramos nos escritos dos 

intelectuais desse movimento, um pensar no sentido de diáspora, em que visavam um discurso 

de aglutinação dos interesses culturais e políticos dos povos africanos com as de seus 

descendentes em todo o mundo. Desde os primeiros escritos de intelectuais como W.E.B. Du 

Bois (1947), Marcus Garvey (1923), Kwame Nkrumah (1963) e outros. O Pan-Africanismo 

emergiu como uma plataforma/fundamento que reconhecia a fragmentação causada pela 

escravização e pelo colonialismo, mas que também enxergava na diáspora um potencial de 

reconstrução identitária e emancipação coletiva. Esse pensamento promovia a ideia de que, 

apesar das distâncias físicas e culturais, existia uma conexão profunda entre os africanos e seus 

descendentes no mundo todo, fortalecida pela memória compartilhada de luta e resistência.   

Du Bois sugere que 



48 
 

 

a diáspora africana, embora originada pela escravidão e pela opressão, também 

resultou na preservação e transformação de uma herança cultural, que continua a 

influenciar as civilizações do Ocidente e do Novo Mundo. Ela representa uma 

continuidade histórica, onde os descendentes da África não são apenas vítimas da 

violência histórica, mas agentes ativos na criação de um novo mundo, que se sustenta 

tanto no legado africano quanto nas adaptações forçadas pela diáspora. (Du Bois, 

1947, p. 68) 

 

Stuart Hall (2003) sobre essa experiencias de corpo diaspórico, apresenta uma 

interessante definição sobre um intelectual diaspórico, pois ressalva que “conheço intimamente 

os dois lugares, mas não pertenço completamente a nenhum deles. E esta é exatamente a 

experiência diaspórica, longe o suficiente para experimentar o sentimento de exílio e perda, 

perto o suficiente para entender o enigma de uma ‘chegada’ sempre adiada” (Hall apud Chen, 

2003, p. 415). 

No processo diaspórico, Hall apresenta o dilema dos processos da perda e do exílio, 

do sofrimento do corpo e uma tentativa de reformular o velho arranjo com o novo apresentado, 

agregando entre a dor da perda e chegada, demarcando que o outro colonizado sempre ampliou 

narrativas de ressignificar o perdido. De fato, permanece a sensação de nunca ter chegado. O 

contexto do cenário diaspórico aborda o cerne da metáfora de sofrimento provocada pelo 

colonialismo nas relações de poder que têm silenciado o/a outro/a colonizado/a ao longo da 

história, entre o processo da diáspora e o movimento pós diaspórico.  

Essa experiência de dispersão, circunscrita do movimento de escravização, nominada 

de Diáspora forçada, no contexto africano, teve o impulso inicial pelos anseios de servidão 

árabe no período da expansão do islamismo (século X) e, em segundo, pela perversa vontade 

de acumulação de capital dos europeus (século XV), com razões e finalidades muito diferentes.  

Há de destacar que, os povos árabes e europeus promoviam diásporas forçadas no formato de 

escravização para a exploração do trabalho escravo. Esse modo de desapropriação de corpos 

negros forjou as injustiças raciais frutos da diáspora forçada e da colonização.  

Essa disporá forçada tem mobilizado diversos intelectuais, movimentos organizados e 

instituições que vem buscando explicações e análises crítica sobre a situação do negro nas 

diásporas bem como no continente africano, como os apresentados pelos do movimento Pan-

africanista.  Segundo Nascimento (1980): 

 

O Pan-Africanismo é a teoria e a prática da unidade essencial do mundo africano. Não 

há nenhuma conotação racista nessa unidade. Ela se baseia, não em critérios 

superficiais de cor, mas na comunidade dos fatos históricos, na comunidade da 

herança cultural de identidade de destino em face ao capitalismo, do imperialismo e 

do colonialismo. [...] O pan-africanismo reivindica a unificação do continente 

africano, e a aliança concreta e progressista com uma diáspora unida.” (Nascimento, 

1980, p.73). 



49 
 

 

 

Enquanto movimento político o Pan-africanismo com suas pautas foi importante por 

reunir, de forma pioneira, os primeiros encontros entre negros africanos e afrodiaspóricos que 

discutiam e reivindicavam as pautas raciais. Assim, o pan-africanismo significou considerar as 

diásporas negras como africanas, independentemente do local de residência. Sobre essa questão 

Carlos Moore escreveu em seu livro A África que incomoda: 

 

Devemos lembrar que o Pan-africanismo surgiu, na diáspora, em situações de 

escravidão para nós, africanos deste lado do Atlântico, ao tempo em que se dava o 

início da colonização de todo continente africano. Assim, os escravos africanos das 

Américas foram condenados, ao mesmo tempo, a pensar o fim da escravidão e do 

colonialismo da África, de modo que o término da escravidão no continente americano 

coincidiu com o fim das independências dos países africanos. (Moore, 2010, p. 90) 

 

Pelas trilhas das escritas pan-africanistas, compreende-se o afrodescendente como um 

africano em diáspora, cuja identidade não pode ser dissociada do sequestro forçado e da 

travessia transatlântica. Ainda que violentos, esses processos não foram suficientes para romper 

as conexões culturais, religiosas, sociais e geográficas estabelecidas entre as Américas e o 

continente africano. Nas terras deste lado do atlântico, diversos corpos em dispersão, movido 

pela colonização, carregaram consigo e trocaram entre si as formas de produzir e organizar o 

espaço, apesar da colonização tentar destruir as raízes estabelecidas. Conforme Fanon (2015), 

o intento da colonização se concretizou por meio de sua ferramenta mais eficaz: a dominação 

dos corpos negros. Se, de um lado, a violência física impôs o terror, foi sobretudo a colonização 

psicológica que enraizou a subjugação, moldando consciências e perpetuando a opressão. Como 

bem escreve em seu texto, “o povo colonizado não é apenas um povo dominado. Sob a ocupação 

alemã, os franceses permaneceram homens. Sob a ocupação francesa, os alemães 

permaneceram homens” (Fanon, 2015, p. 288). 

É fundamental, nos estudos sobre a diáspora, considerar o diálogo profícuo com a 

história atlântica, conforme apontam os escritos de Paul Gilroy (2001). Em O Atlântico Negro: 

Modernidade e dupla consciência (2001), Gilroy analisa a influência da diáspora negra na 

construção da modernidade. Nesta análise desenvolve-se o conceito de Atlântico negro, 

conjunto cultural extranacional que se manifesta nas diversas expressões artísticas negras em 

países que estiveram envolto no sistema escravagista. Mediante esta perspectiva cunha-se o 

conceito de cultura do Atlântico Negro, compreendida como aquela resultante das experiências 

negras em diferentes regiões durante a diáspora africana, de caráter híbrido e transnacional. 

Com foco nos corpos negros e na narrativa histórica latino-americana, pode ser entendida como 

uma forma de se observar a presença desta cultura em diferentes regiões onde houve escravidão 



50 
 

 

africana. Este novo olhar sobre passado possibilita apreender a percepção de como estes corpos 

femininos e masculinos utilizaram a memória e sua cultura como fontes de resistência ao terror 

da escravização. Além disso, nessa mesma perspectiva, apontando a constituição das 

identidades híbridas e transculturadas que se desvelam ao ultrapassar as fronteiras das 

(tradicionais) identidades nacionais, étnicas e de gênero. 

O autor nos convida a enxergar o Atlântico Negro como um espaço fluído, onde 

identidades, culturas e saberes foram moldados em resistência às violências do colonialismo e 

da escravização. Sua abordagem rompe com visões estanques de nação e território, sugerindo 

que a diáspora africana deve ser compreendida como um rizoma cultural, marcado por trocas, 

deslocamentos e recriações contínuas, com ênfase ao atlântico africano. Fazendo a referência à 

África sob a ideia de refletir por um viés que tenha outros olhares além do eurocêntrico. 

Vejamos: 

A ideia do Atlântico Negro [...] propõe uma perspectiva transnacional e intercultural, 

em que os fluxos, trocas e espaços intermediários criados pela diáspora africana 

rompem com as identidades fixas dos estados-nação e com as narrativas lineares da 

modernidade. (Gilroy, 2001, p. 19) 

 

A história atlântica, ao se definir dentro de um espaço específico, apresenta-se como 

uma unidade geográfica e conceitual singular, caracterizada por uma expressiva diversidade, 

que não se pode prescindir da história dos africanos. Neste sentido, abre-se um caminho, como 

bem demostra Hall (A identidade cultural na pós-modernidade, 2005), para se interrogar sobre 

as questões étnicas e as identidades africanas acompanhando o impacto da dispersão de alguns 

sujeitos e sujeitas, ou grupos, como suas capacidades de se reagrupar no contexto da diáspora.  

No contexto da experiência brasileira, é necessário reler a história do Brasil e da 

América Latina a partir da diáspora africana, dos povos escravizados, que construíram com os 

seus corpos e suas vozes negras as riquezas deste país e continente. No movimento da diáspora 

negra, nos saberes e fazeres que envolvem a ancestralidade, se cultiva um novo fenômeno 

sociocultural, denominado de africanidades, isto é, o encontro de várias culturas africanas, 

reestruturando suas raízes e não se rendendo a cultura colonial. 

Pensar o termo africanidades, ou seja, a condição, qualidade ou caráter do que é 

africano, instiga-nos, primeiramente, a considerar sempre o uso do termo no plural. Pensar o 

termo na forma plural configura-se um artifício para se tentar apreender os movimentos ou as 

historicidades de identidades que foram social e culturalmente construídas, que foram tecidas, 

recriadas, ressignificadas sob diversos olhares, escritas e temporalidades. Assim, as 

africanidades seriam, portanto, um esforço de reler a produção, a reprodução e a operação de 

categorias identitárias não só de nação, de raça-etnia, mas também de condição social, de classe, 



51 
 

 

de sexo-gênero. Um esforço de apreensão de enunciados de certos significados e, sobretudo, 

das condições históricas que engendraram interpretações sobre o ser brasileiro, identidade 

tantas vezes tingida de negritudes, e embebida de sentidos que remetem às influências de certas 

africanidades. 

Conforme os estudos de Waldman (1998) os grupos de copos negros e negras que 

vieram forçadamente do continente africano para o Brasil, trouxeram consigo suas expressões 

de africanidades, pensadas como valores civilizatórios. Os valores civilizatórios abrangem 

significados sociais, culturais e históricos bem como modus de pensar em sociedades negro-

africanas tradicionais. Eles demonstram as especificidades e a sensibilidade ao se reportar à 

África-sujeito. Seguindo ainda, sob a escrita do supracitado autor, a expressão  

 

“‘continente africano’ – para além de uma perspectiva geográfica – denota [...] o 

modo de ser e de pensar do negro africano, peculiar às suas opções históricas e 

culturais [...], o que conforma similitudes marcantes que se mesclam ao seu cotidiano 

e permitem delinear uma [...] unidade civilizatória própria [...], mesmo diante da 

diversidade de práticas culturais”. (Waldman, 1998, p. 226). 

 

Importante, também, ressaltar que a diáspora negra forçada colocou em contato 

diferentes povos e culturas africanas. As africanidades apresentam as culturas híbridas, que 

segundo Hall (2003), “constituem um dos diversos tipos de identidade distintivamente novos 

produzidos na era da modernidade tardia” (Hall, 2003, p. 89). Neste sentido, há uma 

ressignificação das africanidades, a partir da experiência da diáspora, do processo de 

escravização, originando, dentre outras manifestações, a cosmovisão da Religião de Matriz 

Africana e de Matriz Afro-brasileira como um sinal de resistência, motivo pelo qual a 

ancestralidade, para os participantes dessa tradição religiosa, é fundamental.  

Diante das mazelas e barbáries da diáspora negra advindas de um sistema colonialista 

e escravagista, reclama a necessidade de descortinar o processo de resistência na epistemologia 

da ancestralidade, caminho que quebra a primazia da razão como definidora de verdades. Esta 

epistemologia da ancestralidade apresenta-se como possibilidade para compreender as 

diferentes lógicas que podem ser encontradas onde os corpos negros, em diáspora, coabitaram 

e territorializaram. Muito embora, a epistemologia eurocentrada tenha propagado sua 

universalidade, é através destas propostas epistemológicas, assentadas nos territórios de cultura 

negra, que se possibilita percorrer os caminhos da diversidade, e tecer redes que deem conta de 

conectar os pontos comuns e divergentes destas epistemologias criadas e recriadas pelo mundo. 

Pois, segundo Bernardo (2018): 

 



52 
 

 

Ao longo dos séculos e milênios, diversas civilizações e suas clivagens produziram 

um repertório empírico e linguístico com status ético-jurídico que se traduz no que 

estamos chamando de ética-ancestralizada e corporificada no campo da moralidade 

política. Uma ética jurídica nasceu e se manifesta subjacente aos modelos 

institucionalizados e formalizados dos extratos formais do direito e justiça, e 

determina um modo de vida para além do que normalmente chamamos de costumes, 

tradição ou valores da cultura popular. Para Oliveira, a ancestralidade se constitui no 

seguinte axioma: “as regras morais e os princípios éticos que norteiam as sociedades 

negro-africanas são artefatos dos antepassados”19 (Bernardo, 2018, p 233) 

 

Bernardo (2018), adverte que, enquanto categoria, a ancestralidade requer sempre uma 

memória e uma história, que, por outro lado, essa história requer uma identidade. Todo debate 

sobre a identidade exige considerar e refletir sobre a diversidade e a diferença. Quanto a 

dimensão ético-político, referido pelo autor, aparece como uma força arrasadora e determinante 

sobre os temas da religiosidade, da estética e da cultura. Cada povo/nação ou comunidade tem 

seus modos éticos e políticos de viver nesses espaços assim como sua estética e cultura. 

A ancestralidade, apreendida como um fenômeno epistemológico de dizer e explicação 

ontológico, bem como de dar sentido, apresenta-se como orientações significativas para a 

prática da compreensão: “o dizer (a anunciação da palavra), o explicar (a descrição da palavra) 

e traduzir (as compreensões da palavra). [...]. Esta atitude ética ancestralizada em palavras, 

pessoas, lugares, remontam a história de todas as civilizações do planeta e nos parece como 

uma prática recorrente entre os humanos (Bernardo, 2018, p 233). 

Mediante essas considerações, a ancestralidade é a nossa categoria teórica principal, 

por ser um conceito amplo e fundamental na resistência à diáspora negra forçada. Ela tem a 

ver com a dimensão da coletividade de sujeito e sujeita que está inter-relacionado(a) com a 

comunidade e com a sabedoria das gerações anciãs. De acordo com Eduardo D. de Oliveira: 

 

[...] a ancestralidade é uma categoria de conjunto e jamais uma categoria individual. 

A ancestralidade é o que torna comum a diversidade africana. Ancestralidade como 

precedência é o que unifica a comunidade. [...] O indivíduo não fica subsumido na 

comunidade. Pelo contrário, há uma ética da responsabilidade que densifica o papel 

social de cada um na sociedade africana, apenas que o princípio maior desta ética é o 

bem comunitário. A ancestralidade, no entanto, como categoria coletiva, atinge seu 

ápice de vida comunitária na medida em que o indivíduo vence as etapas de sua vida 

(nascimento, trabalho, iniciações, casamento, filhos) e torna-se ancião. [...] 

Interessante notar que a ancestralidade é um valor universal entre os africanos, mas 

como o universal africano comporta-se sempre como território, ela precisa 

singularizar-se em contextos bem definidos e ganhará a forma cultural de comunidade 

específicas. Como categoria universal a ancestralidade se realiza na sabedoria dos 

anciãos – máxima territorialização de uma norma universal. (Oliveira, 2007, p. 275-

276) 

 
19 OLIVEIRA, Eduardo D. Cosmovisão africana no Brasil: elementos para uma filosofia afrodescendente. 

Fortaleza: LCR, 2003, p.68. 



53 
 

 

Considerando que a cultura da ancestralidade não pode se restringir, por exemplo, a 

um único país ou continente, é preciso reconhecê-la como uma rede viva de memórias, saberes 

e práticas que atravessam fronteiras e se reinventam na diáspora, uma vez que ela pode ser 

encontrada em qualquer parte do planeta. Mas por imposição histórica e sociocultural, nesta 

escrita a opção é pela ancestralidade africana e pelo recorte de pensar a África que interessa ao 

Brasil, em especial aqui na região norte-nordeste. No Brasil do norte-nordeste africanizado 

desde essa África aqui reconstruída. Daí a importância de apreender como um processo-

movimento pensado a partir da diáspora e não apenas como uma categoria conceitual 

explicativa do universo.  

Em outras palavras, o legado deixado para entender a ancestralidade africana recupera, 

a priori, os processos que permearam o tráfico escravagista por mais de três séculos no Brasil. 

Mesmo completando mais cento e trinta e cinco anos de extinção da escravatura, discorrer sobre 

qual/quais nação/nações contribuiu/contribuíram para a construção deste país, para além de um 

trabalho atroz, nos faz pensar nos saberes, fazeres, práticas sobre os processos culturais, 

intelectuais, religiosos, entre outras facetas, que foram obra, também, das diversidades de 

nações, de homens negros e mulheres negras. 

Conforme os estudos de Inikori (1980)20, a produção histórico-cultural do Brasil foi 

forjada pela contribuição essencial dos povos de origem Bantu e Iorubá, cujas mãos de trabalho, 

escravizadas, garantiram a sustentação dos ciclos econômicos que permearam o período 

colonial e imperial. Esses povos, cujas energias foram subjugadas ao labor forçado, foram os 

alicerces das riquezas que sustentaram os latifúndios da cana-de-açúcar no Norte e Nordeste, 

as minas de ouro e os latifúndios cafeeiros do Sudeste, assim como as fazendas de gado e 

produção de charque no Sul. Em um território vasto e heterogêneo, a presença africana, tanto 

dos indivíduos escravizados quanto de seus descendentes, constituiu-se como a espinha dorsal 

da população, configurando, portanto, o enredo social do Brasil. Assim, os povos africanos no 

Brasil não apenas moldaram a economia, mas também infundiram nas formas de ser e existir a 

identidade cultural que ainda ressoa na trajetória dos afro-brasileiros. Em sua trajetória de 

resistência e reinvenção, não apenas marcaram, mas continuam a marcar as formas de ser e 

estar no mundo, tecendo a identidade cultural brasileira como um tecido entrelaçado de 

ancestralidade e modernidade.  

Através de suas vivências e manifestações, os africanos e seus descendentes fundaram 

um modo de existência que transcende o tempo, moldando a consciência coletiva e a 

 
20 Inikori, J. E. Africa and the Africans in the Making of the Atlantic World: 1400-1800. Cambridge University 

Press, 1980. 



54 
 

 

subjetividade de um povo. Nesse processo, a identidade cultural brasileira não é um corpo fixo, 

mas uma criação contínua, que se refaz na dialética entre o passado de dor e a constante luta 

pela afirmação do ser, onde o presente se torna a expressão viva dessa memória ancestral. 

Assim, os africanos no Brasil não se limitam a um legado distante, mas se renovam a cada 

gesto, a cada ação, inscrevendo sua presença no contínuo da história e na pluralidade do ser. 

Em um contexto social brasileiro, onde historicamente se buscou anular, silenciar e 

negar a presença marcante da riqueza cultural africana, testemunhamos a emergência de 

movimentos, organizações e territórios que se erguem como local de resistência e afirmação. 

Contra a tentativa de desarticulação de suas raízes culturais, esses espaços reconstroem, 

filosoficamente, a memória coletiva e o ser-no-mundo africano, reafirmando a ancestralidade 

como fonte inesgotável de identidade e transformação. Essa luta pela preservação e recriação 

do legado africano transcende a mera resistência cultural, configurando-se como um projeto 

ético-político de existência, que desafia a hegemonia e reinscreve novas possibilidades de ser e 

pertencer no horizonte da história brasileira. Esses processos de resistência, segundo Munanga 

e Gomes (2006), geraram uma “ressignificação mítico-religiosa de atribuição de novos 

significados às coisas e ao mundo que nos rodeiam, por parte de nossos ancestrais com suas 

divindades e crenças” (Munanga e Gomes, 2006, p. 140). O espaços-territórios de religião de 

matriz africana e de matriz afro-brasileira estão assentados nos valores civilizatórios advindo 

com a ancestralidade negra. Ressalta Prandi (2000), sobre esse ato de criar espaços como um 

lócus de “[…] reconstituição cultural mais bem acabada do negro no Brasil, capaz de preservar-

se até os dias de hoje: a religião afro-brasileira” (Prandi, 2000, p. 59).  

As configurações dessas religiosidades afro-brasileira, conforme já referimos, bem 

como sua organização cultural, social, espaço de dimensão política, ganhou nas regiões 

brasileira várias denominações. Na Bahia, essa religião passou a ser conhecida como 

Candomblé. Já em Pernambuco e Alagoas, recebeu o nome de Xangô, no Maranhão ficou 

conhecida como Tambor-de-Mina e, no Rio Grande do Sul, foi chamada de Batuque. Prandi 

(2000) salienta que a organização dessas práticas religiosas foi estabelecida na forma de grupos 

de nações: as nações do Candomblé.  

 

Na Bahia surgiram os candomblés ketu e ijexá e mais recentemente o efã, todos de 

origem acentuadamente nagô ou Iorubá, além de um candomblé de culto aos 

ancestrais, o candomblé de egungum. Também da Bahia é o candomblé jeje ou jeje-

mahi, enquanto no Maranhão o tambor denominado mina-jeje dependeu mais de 

tradições dos jejes daomeanos, ali também se criando uma denominação mina-nagô. 

Em Pernambuco sobreviveu a recriação da nação egbá, também chamada nagô, e no 

Rio Grande do Sul, as nações iorubanas oyó e ijexá. Em Alagoas criou-se um culto de 

nação xambá, igualmente nagô, hoje praticamente extinta. (Prandi, 2000, p. 60). 



55 
 

 

Referir-se à filosofia da ancestralidade há que considerar essas configurações e nações 

para abordar esse saber negro que vem pelo mar, pelo Atlântico, pela travessia de povos 

escravizados de partes do continente africano para o trabalho forçado deste lado do Atlântico. 

Posteriormente, esse movimento resultou na formação cultural, na estética e em muitos dos 

valores civilizatórios presentes na sociedade atual. Como bem, observa Oliveira (2012), ela se 

articula na estratégia de resistência política e cultural, além de fundamentação ética, estética e 

epistemológica.  É uma forma de ver e estar no mundo não só dos vivos e das coisas, mas de se 

relacionar com as divindades, os deuses e os ancestrais.  Seria algo que tem relação com o 

universo em sua totalidade, se dando na imanência e na transcendência. Oliveira (2012) escreve 

com maior autoridade: 

 

A filosofia da ancestralidade propõe uma compreensão do ser humano em sua 

totalidade, integrando dimensões materiais e espirituais, e reconhecendo a 

importância das relações com os ancestrais e as divindades na construção de uma ética 

e estética próprias (Oliveira, 2012, p. 20). 

 

A apropriação da ancestralidade está ligada com as linhagens que envolvem os 

antepassados e os mortos. Implica, sobretudo, em valorizar os antepassados, a história dos mais 

velhos e o aprendizado dos seus ensinamentos. É ainda o que nos fornece uma identidade 

coletiva, propiciando um sentimento de pertencimento. E ainda, a circularidade demarca um 

papel fundamental como tecido da ancestralidade – o princípio de circularidade na relação entre 

os seres, os tempos e as coisas. A interconectividade do ethos ubuntu reforça esse princípio, 

afirmando a relação comunitária que nos perpassa, pois, uma pessoa é uma pessoa por meio de 

outras pessoas. Eu sou, porque nós somos. 

A ancestralidade ergue-se, em sua essência, sobre o alicerce das oralidades. Assim 

como na cultura africana a oralidade desponta como o núcleo pulsante de transmissão de saberes 

e memórias, a filosofia da ancestralidade também se inscreve como expressão singular de um 

pensamento e filosofia africana, estruturado na palavra viva. Trata-se de uma filosofia que não 

apenas registra o vivido, mas o recria continuamente, entrelaçando temporalidades e conferindo 

sentido ao existir por meio da voz, do rito e da coletividade. Conceição Evaristo manifesta esta 

dimensão da ancestralidade profética no seu poema Vozes-Mulheres: 

 

A voz de minha bisavó 

ecoou criança 

nos porões do navio. 

ecoou lamentos 

de uma infância perdida. 

A voz de minha avó 



56 
 

 

ecoou obediência 

aos brancos-donos de tudo. 

A voz de minha mãe 

ecoou baixinho revolta 

no fundo das cozinhas alheias 

debaixo das trouxas 

roupagens sujas dos brancos 

pelo caminho empoeirado 

rumo à favela. 

A minha voz ainda 

ecoa versos perplexos 

com rimas de sangue e fome. 

A voz de minha filha 

recolhe todas as nossas vozes 

recolhe em si as vozes mudas 

caladas engasgadas nas gargantas. 

A voz de minha filha 

recolhe em si a fala e o ato. 

O ontem – o hoje – o agora. 

Na voz de minha filha 

se fará ouvir a ressonância 

o eco da vida-liberdade.  

(Evaristo, 2008, p.10-11) 

 

A poesia de Conceição Evaristo retrata as memórias, como uma tradição oral viva das 

mulheres negras, do ontem, do hoje e do agora, na dimensão histórica do sofrimento, da 

resistência e do movimento contínuo da luta por vida-liberdade. A ancestralidade fortalece a 

luta por dignidade das mulheres negras e dos homens negros. A ancestralidade, sob esta ótica, 

é uma inserção numa comunidade, com sentimento de pertencimento alimentado pela 

capacidade de traçar genealogia e contar as histórias do coletivo. Isso se aproxima das trilhas 

escritas por Hampaté Bâ (1982), “a escrita é uma coisa, e o saber, outra. A escrita é a fotografia 

do saber, mas não o saber em si. O saber é uma luz que existe no homem” (Hampaté Bâ, 1882, 

p. 209).  É o historiador que vai escrever que, “todo africano tem um pouco de genealogista, 

por remontar um passado distante em sua própria linhagem” (Hampaté Bâ, 1882, p. 211). Sendo 

assim, essa tradição é um pilar fundamental para cultura negra como transmissão da matriz 

simbólica do grupo, em um processo de e pleno movimento do tempo e dos lugares, nessa 

perspectiva de tradição afasta-se da visão estática. 

A tradição oral tem sido um elo de aproximação da diversidade africana no próprio 

continente de origem, assim como na diáspora. Os terreiros de religião de matriz africana e 

afro-brasileira configuram aquilo que Vansina (2010) definiu para os grupos étnicos africano, 

como “sociedades da palavra falada” (Vansina, 2010, p.157). Nesse sentido, circula nesse 

espaço um rol de narrativas, contos, cantos que figuram aspectos da cultura africana e 

afrobrasileira. Essas culturas orais dos terreiros, elege a palavra ao patamar do sagrado: como 

criadora, já que “a tradição africana, portanto, concebe a fala como um dom de Deus. Ela é, ao 



57 
 

 

mesmo tempo, divina, no sentido descendente, e sagrada, no sentido ascendente” (Hampâté Bâ, 

2003, p.150). 

Nesses contextos, entre falas proverbiais, contos e cantos, encantamentos e, muitas 

vezes, conteúdo e alegoria iniciáticos, a oralidade engendra significados e orientações para a 

vida. Os saberes são perpassados também pela estética da narrativa oral e do canto que seria, 

numa concepção africana: “[...] o ensinamento que há mantido o relato durante séculos, nas 

distantes aldeias de África Ocidental, pode também ser recebido, entendido e interpretado por 

ouvidos muito distintos daqueles a que estavam destinados no princípio. (Agboton, 2004, p. 12-

13).  

Na tradição oral, manifesta-se profundamente a relação diá entre mestre e aprendente, 

em que o processo de transmissão transcende a simples repetição, implicando um compromisso 

ético com a fidelidade ao relato. Esse vínculo não apenas perpetua o conteúdo narrado, mas 

também celebra o valor ontológico da palavra, erigindo a oralidade como um eixo fundamental 

de saberes e de existência coletiva, onde memória e palavra se fundem em um ato de criação e 

recriação contínua. Na África Subsaariana, vê-se uma representação importante enquanto 

veículo de sua transmissão: a figura simbólica do griot. No sentido francês e generalizante, os 

griots21 constituem “castas, com regras, direitos deveres, interditos, privilégios. Assim, nessas 

cadeias de transmissão oral desses contos e cantos, eram repassados os valores que 

substanciavam a cultura, a busca por sua manutenção, tendo em vista que a “[...] memória, onde 

cresce a história, que por sua vez a alimenta, procura salvar o passado para servir o presente e 

o futuro.” (Le Goff, 1994, p.477). Le Goff nos ajuda a refletir sobre a relação entre história e 

memória, destacando como a memória alimenta a história, enquanto a história, por sua vez, 

busca preservar o passado, reinterpretando-o em função das necessidades do presente e das 

possibilidades do futuro. A citação reforça o caráter dinâmico e interdependente entre essas 

duas dimensões. 

Com isso, emerge outros modos/caminhos de dizer a história desses corpos negros e 

de se fazer filosofia sob uma epistemologia com vista a desconstruir modelos que engessam as 

possibilidades de reconhecimento do outro e sua oralidade. A filosofia que se propõe ao diálogo, 

mas que não se omite de dizer o seu lugar e as epistemologias que a constituem, é um 

 
21 Músicos profissionais, animadores públicos, genealogistas, adivinhos e tradicionalistas que contam histórias por 

meio de música, poesia e contos. Porém, a tradição oral africana não se limita a histórias, lendas contos ou 

mitológicos ou históricos. Nesse sentido, os griots também não são os únicos guardiões e transmissores 

qualificados da palavra, sendo que ele não deve ser concebido necessariamente como um tradicionalista, apesar 

de poder tornar-se um, caso seja sua vocação. (Hampâté Bâ, 2010). O griot é uma figura central na tradição oral 

de várias culturas da África Ocidental. Ele é um guardião da memória coletiva. 



58 
 

 

mecanismo relevante para que se consiga promover encontros com múltiplas expressões, 

mediados pelo ethos comum, a terra – o território – o terreiro. No terreiro há tradição oral 

ancestral, ou seja, uma filosofia da ancestralidade. Eduardo D. de Oliveira (2009), conceitua 

ancestralidade como categoria analítica, uma epistemologia que interpreta seu próprio regime 

de significados a partir do território que produz seus signos de cultura. Vejamos o que diz o 

texto do filósofo baiano: 

 

Ancestralidade, aqui, é empregada como uma categoria analítica e, por isso mesmo, 

converte-se em conceito-chave para compreender uma epistemologia que interpreta 

seu próprio regime de significados a partir do território que produz seus signos de 

cultura. Minha referência territorial é o continente africano, por um lado, e o território 

brasileiro africanizado, por outro. Por isso, meu regime de signos é a cultua de matriz 

africana ressemantizada no Brasil. Cultura, doravante, será o movimento da 

ancestralidade (plano de imanência articulado ao plano de transcendência) comum a 

esses territórios de referência. (...) a ancestralidade torna-se o signo da resistência 

afrodescendente. Protagoniza a construção histórico-cultural do negro no Brasil e 

gesta, ademais, um novo projeto sócio-político fundamentado nos princípios da 

inclusão social, no respeito às diferenças, na convivência sustentável do Homem com 

o Meio-Ambiente, no respeito à experiência dos mais velhos, na complementação dos 

gêneros, na diversidade, na resolução dos conflitos, na vida comunitária entre outros. 

(Oliveira, 2009, p. 3-4) 

 

Tanto as instituições de ensino superior quanto o paradigma filosófico de matriz 

eurocêntrica estruturaram-se sobre alicerces racistas, como reflexo do constructo histórico de 

uma sociedade brasileira que, ao mesmo tempo, internalizou o racismo em seu pensamento e 

repudiou sua nomeação enquanto palavra-realidade concreta – racismo. Esse constructo racial 

configura não apenas a organização social, mas também os modos de produção de 

conhecimento, moldando, de forma indelével, a formação cultural e epistêmica do Brasil. Pois, 

na cultura brasileira quem traz essa palavra-realidade para a discussão-problematização da 

realidade racial brasileira são os movimentos negros. A resistência do povo negro no Brasil 

remonta aos primórdios do sistema escravagista, instaurado há mais de quatrocentos anos. 

Desde o início do processo de escravização, forjado pela violência colonial e pela racialização 

estrutural da sociedade, já germinava a luta contra a opressão e o racismo. Essa resistência não 

se limitou às grandes insurreições e quilombos, como o emblemático Quilombo dos Palmares, 

mas também se manifestou nas sutilezas do cotidiano: nas práticas culturais preservadas, na 

espiritualidade ancestral, e nos atos silenciosos de subversão. Assim, a luta negra no Brasil não 

é uma reação contemporânea, mas uma continuidade histórica que atravessa os séculos, 

enfrentando e desafiando os alicerces de uma sociedade marcada pela exclusão racial. 

Dessa forma, esta dissertação constitui uma trilha de aberturas para as potências da 

filosofia da ancestralidade, bem como movimentos políticos e libertários, em devir, que 



59 
 

 

proporcionam alegrias nos mergulhos da criação de outras possibilidades de ações educativas 

da escola em aproximação com as potências do terreiro assentado na tradição oral. Cruzar e 

aproximar esses terreiros – escola e terreiro ancestral –, potencializa a epistemologia da 

denúncia e resistência, em direção a construir práticas antirracista nas tessituras das pistas-

rizomas com a Filosofia Africana em cruzo com a Ancestralidade pelas escritas cartográficas 

do cotidiano que se aproxima dos conceitos deleuziano, larrosiano e bisposiano22 da 

experiência. 

Sobre o conceito, Deleuze (2008), explicitou, em uma aula ministrada no ano de 1981, 

sua desconfiança quanto ao conceito de experiência, pelo menos a compreensão vulgar de 

experiência, aquela que remete sempre a um conhecimento relativo ao passado, ou seja, a que 

expressaria uma “racionalização retroativa sobre algo ocorrido alhures” (Deleuze, 2008, p. 

431).  Continua explicando o filosofo, que se trata de um conhecimento cujas pretensões são de 

caráter abrangentes e universais, descontados os desvios passíveis de serem produzidos pelas 

ditas variáveis, capazes de orientar futuras ações de indivíduos quaisquer.  

Para contrapor essa ideia de experiência, considerada por Deleuze (2008) estática e 

incapaz de ser vivenciada em ato, sugere operar-se com o conceito de experimentação, 

compreendido como uma espécie de experiência ativa. Para o filosofo, a experimentação seria 

um processo vital infinito, impossível de chegar a termo, por vezes confundida com o próprio 

pensar.  Na sua escrita com Guattari, apresenta a seguinte argumentação: 

 

Pensar é experimentar, mas a experimentação é sempre o que se está fazendo – o novo, 

o notável, o interessante, que substituem a aparência de verdade e que são mais 

exigentes que ela. O que se está fazendo não é o que acaba, mas menos ainda o que 

começa. A história não é experimentação, ela é somente o conjunto das condições 

quase negativas que tornam possível   a experimentação de algo que escapa   à história. 

Sem história, a experimentação permaneceria indeterminada, incondicionada, mas a 

experimentação não é histórica, ela é filosófica. (Deleuze; Guattari, 1992, p. 143) 

 

Caminhando com esses filósofos, há que considerar a indissociabilidade entre 

experimentação, pensamento e experiência. Essa tríade indissociável requer ser vivenciada 

como processual contínuo, um fluxo, que sempre se está fazendo. Ao contrário de outras 

concepções, a experimentação deleuziana e deleuzo-guattariana não está preocupada com a 

verdade, a essência dos objetos ou algo semelhante, mas, apenas com a criação de outros 

possíveis ou espaços de experiência não condicionados por um transcendente. Assim, Deleuze 

rejeita a ideia de que a experiência é determinada por uma identidade fixa. Ele destaca a 

 
22 O adjetivo aqui se refere ao filósofo do quilombo: Antônio Bispo dos Santos – Nego-Bispo. 



60 
 

 

importância da multiplicidade e da diferença, sugerindo que a realidade é composta por uma 

variedade de elementos heterogêneos que estão em constante transformação. Circunscrito a esse 

contexto, o conceito de devir, que é central na filosofia de Deleuze, também tem sua relevância 

em situação de experimentação. Ele se refere ao processo de tornar-se, enfatizando a dinâmica 

e a transformação contínua. Num devir há uma produção de diferença e não uma 

homogeneização de potências vitais. No movimento de devir as diferenças não são, de modo 

algum, igualadas ou reduzidas. Um devir faz passar uma destruição e uma criação, uma 

desterritorialização e uma reterritorialização. Escreve os filósofos: “O devir não produz outra 

coisa senão ele próprio. É uma falsa alternativa que nos faz dizer: ou imitamos, ou somos. O 

que é real é o próprio devir, o bloco de devir, e não os termos supostamente fixos pelos quais 

passaria aquele que se torna” (Deleuze; Guattari, 1997, p. 18). 

Como bem já referimos, na perspectiva deleuziana e deleuzo-guattariana, a experiência 

não é vista como algo estático, mas como um contínuo processo de mudança. Ele destaca a 

importância dos acontecimentos na constituição da experiência. Esses acontecimentos não são 

eventos isolados, mas são entendidos como parte de processos mais amplos que envolvem 

relações complexas entre diferentes elementos. Experiência é marcado pela rejeição de modelos 

fixos e estáticos, em favor de uma abordagem que abraça a multiplicidade, a diferença e o devir.  

Outro pensador que nos convida a pensar sobre este conceito – experiência – é Jorge 

Larroza em seu texto “Notas sobre a experiência e o saber de experiência.” (2002). O pedagogo 

explora o conceito de experiência como o sopro essencial da existência, o que nos atravessa e 

nos molda, aquilo que nos fere, nos afaga e nos transfigura. Não é o mero desenrolar dos 

acontecimentos ou o acúmulo de informações que escorrem pela superfície de nossa atenção, 

mas o que se inscreve em nossa carne e espírito, rompendo a banalidade do cotidiano. É o 

instante em que a vida se revela em sua potência sensível, quando o ordinário é suspenso e 

somos convidados a habitar o imponderável, deixando-nos ser afetados e transformados por 

aquilo que verdadeiramente nos chega. Ele argumenta que, embora muitas coisas ocorram ao 

nosso redor diariamente, poucas realmente nos acontecem no sentido de provocar uma mudança 

interna significativa. Larrosa destaca que a experiência não pode ser programada ou produzida 

intencionalmente: ela pertence aos fundamentos da vida, manifestando-se nos momentos em 

que a existência treme, se quebra ou desfalece.  

Larroza (2002) apresenta essa definição em sua escrita: 

 

A experiência é o que nos passa, o que nos acontece, o que nos toca. Não o que se 

passa, não o que acontece, ou o que toca. A cada dia se passam muitas coisas, porém, 

ao mesmo tempo, quase nada nos acontece. Vivemos em um mundo saturado de 



61 
 

 

informações e de acontecimentos, mas é raro encontrar algo que realmente nos atinja, 

nos transforme, que rompa a superfície de nossa existência. A experiência exige 

silêncio, tempo, disposição para o outro e para o mundo, e, sobretudo, uma abertura 

para que o inesperado nos alcances. No entanto, vivemos em um tempo em que tudo 

é planejado, medido, controlado, onde não há espaço para o imprevisto, para a 

fragilidade de simplesmente deixar-se afetar. (Larroza, 2002, p.21) 

 

Antônio Bispo do Santos, o Nego-Bispo (2010), pensador quilombola, também nos 

provoca a deslocar nosso olhar sobre o conceito de experiência. Para ele, a experiência não se 

reduz a um acúmulo individual de vivências, nem a um conhecimento legitimado pelo crivo da 

epistemologia eurocentrada. Sua visão enraíza-se na memória coletiva, no saber ancestral, no 

que ele chama de escrevivência e tecnologias do encantamento: dimensões que articulam vida, 

território e espiritualidade. 

Ao falar de experiência, Nego-Bispo invoca a oralidade, a corporeidade e os modos de 

existência dos povos quilombolas, indígenas e de matriz africana. Para ele, a experiência não 

pode ser separada do fazer comunitário, da relação com a natureza e da resistência contra as 

imposições coloniais. A experiência, nesse sentido, não é apenas uma narrativa do vivido, mas 

um modo de ser no mundo, uma forma de conhecimento que não se encerra na escrita, mas que 

se espalha em cantos, ritos, modos de plantar e de criar. Ela é insubmissa, pois desafia os 

paradigmas da ciência e da razão instrumental, reivindicando outras formas de saber, como a 

ancestralidade e o encantamento, que são, para ele, potências políticas. 

Nessa pesquisa, essa perspectiva pode fortalecer a ideia de que a escola não é apenas 

um espaço de transmissão de conhecimento formal, mas um terreiro onde se entrecruzam 

saberes, memórias e tecnologias ancestrais. A experiência, nesse sentido, não se dá apenas pela 

teoria, mas pelo corpo que aprende dançando, pela palavra que encanta e pelo tempo que não é 

linear, mas circular, rizomático. Assim, somos convidados a pensar a experiência para além das 

fronteiras tradicionais, explorando as potencialidades e as transformações contínuas que 

caracterizam a vida. Por isso é necessário experimentar, a experimentação, a vida e reescrevê-

la – escrever-inscrevendo-e-se-vendo. 

Esse escrever-inscrevendo-e-se-vendo é um ato subversivo. Esse modus de 

escrevivências está explicitado na escrita de Lima Barreto, por exemplo, ao escrever suas 

experiências como memórias da pele, ele escreve sua realidade como espelhos e outros ou 

outras podem se ver, assim como a escritora mineira Conceição Evaristo (2020), que tem sua 

escrita marcada por sua condição de mulher negra e reverbera sentidos das outras mulheres que 

a leem e se veem. Sua voz-escritora diz: “Gosto de ouvir, mas não sei se sou a hábil conselheira. 

Ouço muito. Da voz outra, faço-a minha, as histórias também” (Evaristo, 2020, p. 8). Sua escrita 



62 
 

 

é alteridade, sua escrita é um ato político ao captar as potências do mundo em que vive, das 

vivências que ouve, escreve como intervenção de uma escrita encharcada por afetos e sentidos 

que fazem suas narrativas desaguarem e tocarem seus leitores. A escritora que é pesquisadora, 

linguista e escritora afro-brasileira, ao estudar escritores negros como Lima Barreto, Machado 

de Assis e Cruz e Sousa, em sua dissertação de mestrado Literatura negra: Uma poética de 

nossa afrobrasilidade, enfatiza que: “É deste lugar social, o subúrbio, que Lima Barreto 

constrói o seu escrever-inscrevendo-e-se-vendo. É deste lugar social que ele vê, observa, sonha, 

inventa e realiza a sua escrita. É deste lugar social que Lima constrói a sua ousadia” (Evaristo, 

1996, p. 27). 

Como devir, essa voz-escrita emerge como um movimento contínuo de potência 

trágica, capaz de romper os contornos rígidos de uma existência cristalizada. Sua expressão é a 

afirmação vital do fluxo incessante da diferença, um ato de autossuperação que nos lança ao 

encontro do inesperado, do intempestivo. É um pulsar que desestabiliza o ser, convocando-o a 

abandonar a repetição do mesmo e a abrir-se ao porvir, àquilo que ainda não tem nome, forma 

ou sentido pré-estabelecido. É uma afirmação da vida, uma produção de diferença, um diferir 

de si mesmo que nos remete ao inesperado, ao intempestivo, ao inaudito. As escrevivências e 

as tramas de vida de personagens, permitem cruzamentos com outras personagens, se conectam 

com a vida de quem escreve e podem ser importantes ferramentas para os estudos étnico-raciais 

na educação e na filosofia da ancestralidade, pois o vivível perpassa por uma multidão de todas 

as Vozes-negras. Nos gritos ancestrais reverberam as vozes silenciadas de nossos(as) 

antepassados(as). O sangue rebelde lateja nas veias dos filhos e filhas, borbulha espumoso, ao 

rememorar essas vozes silenciadas, forçadas a baixar a cabeça ao eurocentrismo e à supremacia 

branca. Essas Vozes-negras ficaram presas na garganta, sedentas de um grito de liberdade.  

Outro ensinamento que a ancestralidade africana nos legou é a concepção do corpo 

como território sagrado, um corpo-templo que carrega e preserva saberes ancestrais. Esse corpo 

não é apenas matéria, mas a inscrição viva de uma memória que atravessa gerações, guardada 

e transmitida pela oralidade, pelo gesto e pela experiência compartilhada. É na vivência coletiva 

que se manifesta uma cosmovisão ancestral, que desafia as imposições do colonialismo ao 

afirmar a centralidade do corpo como espaço de resistência, criação e recriação do mundo. O 

corpo se faz escritura viva de uma epistemologia insurgente, que renega o apagamento e celebra 

a potência da ancestralidade em diálogo com o presente. Heloisa da Silva França (2019) afirma 

que: 

 



63 
 

 

O corpo é a própria morada da espiritualidade, e esse espírito é múltiplo. A 

espiritualidade é a ancestralidade. São as memórias que carregamos desde o ventre da 

nossa mãe, as histórias que habitam nossas entranhas, as palavras que ecoam pelos 

tempos. São também as memórias que nossa mãe guarda desde o ventre da nossa avó 

e, assim, por diante, em uma linha infinita que tece a existência. Cada gesto, cada 

canto, cada silêncio é um elo nessa corrente. O corpo, portanto, não é apenas matéria; 

ele é a síntese viva da ancestralidade, a encruzilhada onde o passado encontra o 

presente para se lançar ao futuro. É no corpo que a vida pulsa como memória coletiva, 

resistindo ao apagamento e afirmando a força de uma espiritualidade que é raiz, 

movimento e eternidade. (França, 2019, p.19) 

 

A ancestralidade também constitui a base das tradições religiosas afro-brasileiras, 

estruturando seus cantos, danças, comidas e formas de organização. Esses elementos estão 

profundamente enraizados na memória da escravização e nos processos históricos de 

resistência, permanecendo vivos e ressignificados até os dias atuais. O terreiro é o lugar social 

e ancestral. Nele se apresenta os elementos da Tradição Religiosa Afro-Brasileira como o 

Candomblé e Umbanda. Um lugar de resistência à diáspora africana e uma forma de cultivar a 

ancestralidade. Segundo Muniz Sodré (1988),  

 

“o terreiro é uma construção substitutiva destinada a preencher brechas da separação 

entre e escravizados e a terra de origem, mas como um núcleo reelaborador e criador 

de símbolos suscetíveis de exprimir uma experiência original do mundo 

desconhecido” (Sodré, 1988, p. 170). 

 

As comunidades de terreiros se constituem com um importante micro-organismo de 

poder e sociabilidade, tem como base o sagrado como reintegração social e política nas suas 

práticas de acolher, preservar e restabelecer a vida individual como projeto articulador da vida 

física, social e coletiva. Onde a integralidade corporal conecta-se ao ambiente, reconstituindo 

os valores africanos e fortalecendo a vivência coletiva mesmo na dispersão para o Ocidente. 

Conforme Muniz Sodré (1999):  

 

A comunidade de terreiro é, assim, um repositório vivo e pulsante de saberes e práticas 

ancestrais. É núcleo reinterpretativo de um patrimônio simbólico que se revela e se 

perpetua através de mitos, ritos, crenças, valores, formas de poder, culinária, técnicas 

corporais, cânticos, ludismos, língua litúrgica e inúmeras outras práticas. Nesse 

espaço sagrado, a ancestralidade é mais do que memória; ela é recriação constante, 

uma dinâmica histórica que reinventa e ressignifica suas expressões diante das 

transformações do tempo. O terreiro é, portanto, mais do que um lugar físico: é um 

território espiritual e cultural, onde se inscrevem e se transmite os fundamentos de 

uma cosmovisão coletiva, enraizada na tradição, mas aberta à reinvenção. É no 

terreiro que se cultivam não apenas os ensinamentos dos orixás e entidades, mas 

também os valores de solidariedade, resistência e pertencimento, que se opõem às 

forças do colonialismo e afirmam a vitalidade de uma espiritualidade múltipla e 

insurgente. (Sodré,1999, p. 170). 

 



64 
 

 

As cantigas das religiões de matriz africana (orikis) e os itãs (histórias) entoados 

oralmente mediam o sagrado e a vida cotidiana, ou seja, a sacralização dos elementos sagrados, 

ritualizados pelos pontos-cantados, as canções rituais, e as narrativas orais, integralizam o 

território corporal aos demais territórios, fortalecendo a autoestima e reelaborando as 

identidades, promovendo nos iniciados(as) vivenciadores e na comunidade um sentimento de 

pertencimento às realidades cotidianas. 

Nesse contexto de integralidade, as práticas vivenciais não se limitam a gestos 

isolados, mas se enraízam em um modelo ou arquétipo que acolhe e sustenta uma infinidade de 

expressões possíveis. Os terreiros, enquanto espaços sagrados e simbólicos, promovem uma 

visão profundamente integradora, onde o ser humano não é visto como entidade separada, mas 

como parte de uma rede relacional. Eles entrelaçam os indivíduos entre si, com a natureza e 

com a comunidade, reafirmando a interdependência e a harmonia que sustentam a vida. Essa 

visão transcende dualismos e fragmentações, convidando à vivência de um ethos coletivo e 

cosmológico, no qual o humano, o natural e o espiritual se encontram e se reconhecem como 

partes de um todo indivisível. Os terreiros promovem uma visão integradora dos seres humanos 

entre si, com a natureza e a comunidade. 

Na concepção do terreiro, o retorno ancestral está na religação com o Umbigo da 

matriz África (Feitura do Ori), matriz esta que traz o reencontro, autoconhecimento e a 

valoração do ser negro e negra como sujeito e sujeita em processo de reafricanização que 

reaprende dentro de estágios cíclicos. Os diálogos com o sagrado e o mundo em constantes 

contradições, vivendo o tempo, continuam no terreiro, em confronto com os valores 

civilizatórios lineares das sociedades ocidentais.  

Para Reginaldo Prandi (2001),  

 
 

reafricanização constitui as tentativas, dos corpos negros e negras em diáspora, deste 

lado do atlântico, constituir comunidade de retomada dos valores africanos no que diz 

respeito a (re)-conexão ou construção de tradições que possam expressar a 

particularidade de uma identidade negro-orientada. Esse fenômeno aponta para o 

sentido de que existia uma religião africana que ao chegar no Brasil sincretizou-se 

com o catolicismo como forma de resistência. O momento de retorno à essa África 

mítica e política visa (re)encontrar suas origens. (PRANDI, 2001, p, 17) 

 

O terreiro como território/espaço/corpo/tempo na cosmopercepção africana, ligados 

aos princípios do sagrado, valoriza, integra e respeita os espaços como simbiose entre homens, 

mulheres, natureza e as relações de comunidade, que estão inscritas na concepção de divindade. 

Conforme Muniz Sodré (1988, p. 180), “nessa existência todos os elementos são comuns 

humanos, vegetais, minerais, líquidos, tudo o que está na natureza e dotado de forma própria e 



65 
 

 

provém da mesma fonte: o cosmo.” Sendo assim homens, mulheres e divindades como matéria 

relacionada com ambiente da natureza. Na tradução dos textos orais, estão contidos elementos 

de transformação e têm significados que podem vir a ser um importante instrumento de 

desconstrução do preconceito e o racismo, e apontam princípios orientadores para um novo 

pacto social que inclua as populações negras. 

As matrizes filosóficas dos terreiros afrobrasileiros, baseadas nos valores africanos, 

demonstram que ao experenciar, rememorar as práticas que envolvem os territórios recriados, 

identificamos o papel filosófico contido na religação com os princípios existenciais e na 

descolonização das mentes quando nos religamos aos Orixás, Voduns  e Inquices bem como 

com os Caboclos e Encantarias afro-brasileiros, que carregam os elementos reveladores das 

cosmopercepções23  – o sagrado, as tradições, a ancestralidade e o tempo. 

Os povos de diversas etnias africanas se identificaram nos olhares, cheiros, toques, 

sorrisos, gemidos, abraços, fala gestual e ressignificaram os valores, crenças, ritos, costumes 

culinários, artes, cultura e o trabalho, bem como modelo organizacional baseados nos princípios 

do sagrado que parecia comum a todos e todas. A nova trilha-cartográfica-rizoma negra, 

espacial e temporal, unificou-os nas suas diferenças, e readaptaram-se para sobreviver e resistir 

às diversas formas de violências que estavam submetidos. 

Esse elo de reorganização transcendeu as inimizades territoriais que existiam em 

África e construiu novos jeitos de caminhar que ajudaram e ajudam a reconduzir suas trajetórias 

desviadas e silenciadas, na medida em que os nossos valores africanos são diluídos por uma 

lógica europeia, judaico-cristã. Diferentes povos africanos chegaram no Brasil escravizados. A 

diáspora africana foi cruel. Ela destruiu famílias, comunidades inteiras. Às africanas e aos 

africanos que chegaram ao Brasil impuseram a tentativa de perda de suas identidades e foram 

forçados ao trabalho. Vieram de grupos e tradições diferentes da África. Aqui no Brasil 

precisaram aprender de forma forçada a viverem juntos. Escravizados/as foram considerados 

um outro, sem direitos, simplesmente uma mercadoria de troca. 

Há uma dívida histórica, tecida nos alicerces da diáspora africana, inscrita no açoite e 

na expropriação de corpos e espíritos negros. Este é um débito não apenas econômico ou 

político, mas ontológico, enraizado na violação de humanidades inteiras e na tentativa de 

silenciar vozes ancestrais que carregavam o axé de mundos plenos. Essa dívida exige, portanto, 

uma revisão profunda, não apenas das narrativas que sustentam o presente, mas das próprias 

bases que definem a existência coletiva. Trata-se de uma necessidade ética e filosófica de 

 
23 Machado e Petit (2018, p. 10), definem as cosmopercepções como “modos de perceber e sentir, pensar de corpo 

inteiro; em outras palavras: corpo e pensamento em ação”. 



66 
 

 

ressignificar o passado a partir de perspectivas que rompam com a lógica colonizadora. A 

história dos corpos negros não pode ser contada somente como sofrimento, mas como 

resistência, invenção e reafirmação de valores que desafiam a hegemonia ocidental.  

A escravização dos corpos negros necessita ser revista, por outras perspectivas. Novos 

olhares, a partir de novas epistemologias assentada no global sul, portanto, necessita-se sulear 

as propostas teóricas e práticas de nossos diferentes espaços de vida e educação. Trilhar 

caminhos da memória ancestral que encontramos no terreiro é um dos elementos fundamentais 

para a resistência negra e apreensão da cosmopercepção africana-afrobrasileira. Considerando 

que ao referir-se à cosmopercepção africana, toma-se como fundamento a ancestralidade, 

oralidade, tempo, corpo material e espiritual, essa conexão, interligação com às afro-referências 

conforme ressalta o filósofo Eduardo D. de Oliveira (2006), é o que nos africaniza. Sobre esse 

movimento, de um certo retorno à África, em que nossas percepções afrorreferenciadas buscam 

dar sentido ao cosmos, sobretudo, envolvendo os espaços, tempos e movimentos no/do mundo, 

Oliveira escreve que, “o pensamento sincrônico dos africanos constrói o universo, então, como 

uma “teia de aranha”, onde eventos objetivos e subjetivos estão interligados”. (Oliveira, 2006, 

p. 20). 

A ancestralidade é uma categoria complexa que nos liga aos antepassados e tem aí a 

sua riqueza. A força da categoria se encontra na relação com a comunidade, nunca se é alguém 

apenas individual, mas se é junto com o/a outro/a. Portanto, é um conceito que necessita ser 

aprofundado, especialmente, no tempo em que cresce o individualismo e diminui a importância 

da comunidade. A ancestralidade também foi e continua sendo fundamental para o 

fortalecimento da construção do ser cultural, e um de seus expoentes está na religião – a religião 

afro-brasileira que nasceu na resistência à escravização. Foi na religiosidade que muitos 

africanos/as encontraram novamente a sua dimensão e reconexão dos laços de família e de 

comunidade.  

 

2.3 TECENDO TERREIRO ANCESTRAL: O TERREIRO DE UMBANDA 

 

Terreiro pra mim, 

é qualquer espaço praticado na dimensão do encantamento do ser no 

mundo 

uma esquina pode ser terreirizada, 

uma rua, 

uma praça, 



67 
 

 

uma sala de aula. 

A Marquês de Sapucaí, 

uma avenida inóspita a maior parte do ano, 

que terreiza-se quando uma escola de samba faz a curva 

e entra tomando o asfalto. 

Por isso eu acho lindo, um verso do samba da Grade Rio, 

que diz o seguinte: 

“É foça de caboclo, vodum e orixá, 

Meu povo faz curva, como faz na gira, 

Chama Jarina, Erundina e Mariana.” 

Meu povo faz curva, como faz na gira. 

Eu penso a curva da Marquês de Sapucaí, 

a entrada da escola na pista, 

encantando o espaço, 

terreirizando o espaço, 

na dimensão bonita da experiência do ser 

que se encontra coletivamente 

com o assombro do mundo.  

(Simas, In Mata do Katendê [Facebook], 27 de fevereiro de 2025) 

 

“Voltar à África não para ser africano nem para ser negro, mas para 

recuperar um patrimônio cuja presença no Brasil é agora motivo de 

orgulho, sabedoria e reconhecimento público (...)” 
Prandi (1998, p.161) 

 

A tradição religiosa afro-brasileira, espalhada por todo o território brasileiro, é a 

expressão viva de um território-saberes enraizada nas múltiplas histórias e trajetórias que 

formaram nossa sociedade. Ela não se apresenta como uma unidade rígida, mas como um 

mosaico de resistências, recriações e espiritualidades. Essa diversidade é, ao mesmo tempo, 

testemunho e movimento, fruto das diferentes formas de enfrentamento e reconstrução que 

negros e negras imprimiram a partir de suas experiências locais. As religiões afro-brasileiras, 

como expressões desse movimento, não são estáticas nem monolíticas; são fluxos dinâmicos, 

verdadeiros rizomas que interligam o sagrado, o humano e a natureza em constante diálogo com 

o tempo e o espaço-território. 

Pensar filosoficamente esse território-saberes é reconhecer que não há um único 

centro de verdade religiosa, mas múltiplos eixos de existência e transcendência, onde cada 

tradição reafirma a dignidade e a centralidade do humano frente ao divino. É entender que a 



68 
 

 

resistência dos corpos negros não é apenas física ou social, mas também metafísica, revelando 

que a espiritualidade é, em si, um ato político de reconstrução de mundos. 

É plural, pois a história de cada lugar é diferente, bem como a resistência desenvolvida 

pelos indivíduos. Esse fenômeno religioso, portanto,  requer ser entendido com sua riqueza 

histórica e cultural, sendo este um aspecto fundamental para a superação do racismo e da 

intolerância religiosa e cultural no Brasil. Urgente se faz conhecer as encruzilhadas das lutas 

do povo negro brasileiro, a partir do fato histórico da diáspora africana, da luta e resistência 

contra a escravização, dos espaços-territórios forjados por esses corpos negros sob a trilha da  

ancestralidade e da construção das diferentes manifestação de religiosidade: Umbandas, 

Candomblés, Quimbandas, Tambor de Mina, Terecô, Batuques etc. objetivando a construção 

de uma sociedade pluriversal, antirracista, respeitosa da diversidade cultural e religiosa 

brasileira. É fundamental que estas epistemologias e perspectivas façam parte dos cotidianos e 

currículos escolares, pois as transformações nas relações passam pelo processo educativo. As 

ausências necessitam se fazer presenças, para isto é necessário conhecer e reconhecer as 

encruzilhadas do povo negro no Brasil e a sua importância na formação da sociedade brasileira. 

As religiões de matriz africana e de matriz afro-brasileira se configuram como um 

campo dinâmico e plural, onde a ausência de uma unificação normativa ou doutrinária não é 

uma falha, mas sim uma potência. Diferente e ao contrário das religiões cristãs, que 

frequentemente se estruturam em torno de textos sagrados canônicos e organizações 

hierárquicas – não contam com organizações ou documentações que regem de forma a unificar 

as suas práticas –, essas tradições florescem como redes rizomáticas, tecidas pela oralidade, 

pela experiência comunitária e pela relação direta com o sagrado. Nesse contexto, o saber não 

está aprisionado em dogmas ou escrituras imutáveis, mas é vivido, reinventado e transmitido 

no corpo, no canto, na dança, no toque do tambor e na prática cotidiana. É uma espiritualidade 

que pulsa em harmonia com a diversidade, reconhecendo que cada terreiro, cada região, cada 

história carrega um modo singular de acessar o divino. 

Essa ausência de centralização não é fragmentação; é resistência. É a recusa de uma 

lógica hegemônica que busca unificar, categorizar e controlar. As religiões afro-brasileiras nos 

ensinam que o sagrado não pode ser confinado em um único modelo, pois ele está no fluxo, na 

multiplicidade, no diálogo entre o humano, o ancestral e o cósmico. Filosoficamente, esse modo 

de existência nos convida a repensar a própria ideia de verdade religiosa. Em vez de buscar a 

unidade como sinônimo de universalidade, aprendemos com essas tradições que a diversidade 

é o verdadeiro fundamento do real. Cada terreiro, com suas práticas e maneiras particulares-



69 
 

 

peculiares, são reflexos do princípio maior: o axé, a energia vital que conecta tudo e todos em 

um eterno movimento de criação e recriação. 

Isso faz com que não exista uma forma única de vivenciar ou explicar essas religiões. 

São baseadas nas práticas orais, vão ganhando interpretações variadas ao longo dos séculos, 

com formas distintas de um terreiro para outro: isso acontece tanto nas mais populares, como 

Umbanda e Candomblé, quanto nas menos conhecidas, como Culto a Ifá e Quimbanda (que 

também pode ser grafada como Kimbanda). Segundo Ribas (1989), Umbanda significa na 

etimologia angolana (línguas bantu) arte de cura, e na mesma gramática o prefixo “ki” designa 

o agente, o ministrante do ofício, sendo kimbanda a pessoa que faz a arte de cura. 

Nesse movimento de recriação da ancestralidade, conforme já referido, forja-se a 

religião afro-brasileira. Aqui atravessaremos o pensamento filosófico encruzilhando suas trilhas 

com atenção especial a religião denominada de Umbanda, uma religião afro-brasileira cujo 

perfil seria menos ligado a regras e formalismos, mais próxima ao campo da oralidade e da 

espontaneidade poética, sendo seus mitos e saberes narrados e construídos coletivamente. O 

seu panteão espiritual não se estabelece em fronteiras rígidas ou divisões precisas, mas uma 

rede combinatória entre orixás, guias, caboclos, encantados e santos católicos que compõem 

um conjunto elaborado, amplamente descrito e constituído de saberes e fazeres tanto 

materiais/culturais como também espirituais/filosóficos, que se caracterizam enquanto matriz 

religiosa – espiritual-religiosa – de uma complexidade e pluralidade. Uma matriz espiritual-

religiosa com fundamentos. Com bem afirma o ponto cantado: 

 

Corre ronda pai Ogum  

Filhos quer se defumar 

 A umbanda tem fundamento 

 E é preciso preparar 

 Queima incenso e benjoim  

Alecrim e alfazema 

 Ai defumai filhos de fé  

Com as ervas da Jurema24 

 

A Umbanda, como manifestação espiritual ancestral, encontra-se entrelaçada nas teias 

do racismo estrutural, da perseguição e da intolerância religiosa. Sua essência, que celebra a 

pluralidade das forças cósmicas e a sabedoria dos ancestrais, é frequentemente alvo de 

perseguições, especialmente por parte de organizações cristãs que, pautadas em visões 

hegemônicas, deslegitimam as raízes afro-indígenas que sustentam a religião. Esse embate 

reflete não apenas uma disputa de crenças, mas a permanência de uma ferida colonial, onde a 

 
24 https://www.youtube.com/watch?v=RD4pG3d_8WQ 



70 
 

 

espiritualidade de matriz africana é sistematicamente inferiorizada, enquanto narrativas 

eurocêntricas se arrogam como universais. 

Como dito acima, a Umbanda é uma das religiões vítimas do racismo. Os estudos 

ressaltam também a forte marca do sincretismo com outras espiritualidades, como bem expressa 

o estudo de Silva (2012). Esta pode ser uma estratégia de proteção a esse processo 

discriminatório, em que as entidades espirituais teriam desenvolvido o que ele chamou de uma 

“dupla face”, ora expondo um lado mais católico, pela via da caridade e identificação com os 

santos, ora expondo um lado indígena e africano pelas plantas sagradas. Esse segundo lado, 

por vezes, é visto/representado como demoníaco. “A Quimbanda, nesse contexto, aparece como 

uma dupla face da Umbanda, expressando a dimensão transgressora e marginalizada das 

religiões de matriz africana no Brasil.” (Silva, 2012, p. 454). 

Há que destacar que, a demonização do culto, principalmente em relação a entidades 

como os Exus e sua versão feminina, as Pombagiras, vistos pela sociedade hegemônica 

eurocêntrica, de moral judaico-cristã, como um desafio à moral e à ética católica, reproduzindo 

assim, um histórico de sistemáticas perseguições de terreiros, atreladas à discriminação racial, 

considerados antagonismos à vida moderna (Negrão, 1996; Silva, 2012).  Na umbanda os exus 

são entendidos como espíritos de pessoas desencarnadas com algumas qualidades que os 

aproximam desse tipo religioso. No universo da chamada linha de esquerda que eles integram, 

situam-se também as pombagiras, entidades descritas como representantes do subversivo e do 

feminino, que oferecem um lugar simbólico para o carnal, e em última instância para o desejo 

(Barros, 2013; Barros; Bairrão, 2015). “A pombagira, entidade feminina do panteão 

umbandista, contesta estereótipos de gênero e oferece à comunidade afro-brasileira 

possibilidades de elaborar a maneira como compreendem o ‘feminino’ e a ‘mulher’.” (Barros; 

Bairrão, 2015, p.145) 

Considerando os outros espaços sagrados na Umbanda, como o cemitério e a rua, que 

são territórios de culto e conexão com o divino. No entanto, sua sacralidade frequentemente 

encontra barreiras de incompreensão e perda, fruto de uma visão limitada que não permite esses 

lugares como legítimos campos de vivência e experimentação da religiosidade. O simbolismo 

do cemitério está ligado ao mar, à Kalunga, e aos ancestrais (Slenes, 1992), o cemitério é mais 

do que um local de sepultamento; ele se conecta simbolicamente ao mar, à Kalunga, e aos 

ancestrais, representando um espaço liminar entre o mundo dos vivos e o dos mortos. Esse 

simbolismo reflete uma visão cosmológica em que a morte não é fim, mas passagem, e o 

cemitério torna-se um território sagrado, fundamental para a relação entre os que partiram e os 

que permanecem, entre o material e o espiritual. Nessa prática e dinâmica ritualística, ganha 



71 
 

 

relevância, também, a mata, segundo esses porta-vozes da tradição ancestral, traz mais força 

ao ritual uma vez que os caboclos fazem a proteção do lado de fora (no caso, uma mata, 

território de caboclos). 

 Além da mata como elemento ritual, destaca-se nessa prática religiosa a importância 

dos pretos-velhos, concebidos como espíritos de antigos africanos escravizados, bem como da 

capela, onde pode encontrar uma grande cruz estendida no chão. A cruz é descrita na 

cosmologia bantu (cosmograma Kongo) como a junção entre o mundo dos vivos e o mundo dos 

mortos (Souza, 2002; Thompson, 1983). As duas linhas em cruz formam uma encruzilhada, o 

encontro de caminhos, onde nesses cultos cujo território é de Exus, o orixá que tem a função de 

abrir os caminhos, guiando o/a caminhante a responsabilidade sobre o caminhar. A cruz 

representa um conjunto complexo de memórias e suas conexões tanto com a cosmologia cristã 

quanto com cosmologias africanas, resulta de um processo continuo de negociação nas 

tradições afro-brasileiras, entre esse lado e outro lado do atlântico (Souza, 2002). 

Enquanto espiritualidade sensível e acolhedora, os terreiros de matriz africana e de 

matriz afro-brasileira, sustentada na memória coletiva, tem em sua prática religiosas a evidência 

de uma concepção moral não compreendida linearmente, mas na circularidade exuística, uma 

vez que Exú é movimento, então deve se atentar mais ao corpo do que a regras doutrinárias. 

Nos cultos afro-brasileiros usa-se o ritual para iniciação espiritual, e também com o intuito de 

resolver as questões da vida como um todo.  

Conforme Sidnei Nogueira (2022) em entrevista  

 

[...] Precisamos voltar para o centro da encruzilhada [...] quando falamos sobre 

africanos, sabendo que o continente africano é muito diverso, há um fio condutor 

filosófico sobre o qual nós podemos falar. A cultura africana é do movimento, da 

palavra e da circularidade. A circularidade de Exu tem a ver com isso. É por isso que 

em Exu ninguém nunca morre, porque nós estamos dentro do círculo, vamos sempre 

nos reencontrar. Sempre falo que não existem encontros, são sempre reencontros, a 

partir desta perspectiva epistêmica. O círculo é pura mobilidade social e diversidade 

existencial. Ninguém teme o círculo” (In: Libero, 2022, p,19).  

 

O ritual é uma forma de transmitir saberes; nele, o gesto e a prática religiosa carregam 

significados que atravessam os sentidos, dispensando explicações, pois há vivências que não 

cabem em palavras. É preciso ter conhecimento de causa, saber o que se faz. Saber fazer é ter 

sabedoria, estar envolvido na ação com responsabilidade e consciência. Nas tradições orais, o 

fazer e o pensar caminham juntos, inseparáveis no fluxo da experiência vivida. 

Tecer essa escrita sobre a Umbanda é afirmar a urgência de inscrever, nesta 

encruzilhada escritural, os entrelaçamentos históricos e simbólicos entre a trajetória da religião 



72 
 

 

e a vivência concreta de um espaço sagrado: o Terreiro de Umbanda Santa Bárbara. Este 

assentamento, que sustenta e orienta o presente estudo, é regido por Iansã, senhora dos ventos 

e das tempestades, que comanda a casa como força matricial e princípio de movimento. 

Localizado na Amazônia paraense, o terreiro se inscreve no corpo vivo da floresta e da cidade, 

entre rios e tambores, manifestando a vitalidade da cultura afro-brasileira que, ali, resiste, recria 

e funda modos outros de existência e saber. 

Figura 01: Barracão -Terreiro Santa Bárbara (novembro de 2023) 

 
Fonte: Acervo fotográfico particular de José Evandro Silva Oliveira 

 

Antes de adentrarmos na apresentação do Terreiro de Umbanda Santa Bárbara – 

território de saberes enraizados e corpo-território de uma cartografia viva –, faz-se necessário 

um breve movimento de retomada sobre a historicidade e a definição da Umbanda. Como uma 

religião afro-brasileira, a sua origem é marcada pela complexidade e perpassa por vários 

meandros, com reflexão variada sobre a fundação até a definição conceitual sobre esse ramo da 

religião de matriz africana. Deparamos com diversas classificações não consensual sobre essas 

questões. Trazendo parte dessa escrita, por exemplo, os estudos de Emanuel Zespo (1946, p. 15 

apud Cumino, 2015, p.111), referem a umbanda como religião-ciência por não ser um puro 

dogmatismo e trazer para o culto um grau de organização a qual indaga e questiona. Já, por 

exemplo, aqui na região da Amazônia, os estudos sobre a Umbanda, temos o trabalho: 

Umbandização dos cultos populares na Amazônia: a Integração ao Brasil? de Yoshiaki Furuya 

(1994), o qual expõe sobre o desenvolvimento, expansão, popularização e definições de 

terreiros umbandistas na Amazônia brasileira.  

Furuya (1994) distingue dois movimentos: a umbandização, trazida do Sul, e a 

nagoização, relacionada às práticas de matriz africana como o Tambor de Mina. A 

umbandização incorporou ritmos e entidades nacionais, mas inicialmente não assimilou 



73 
 

 

plenamente os espíritos nativos da Amazônia. Já a nagoização resgata mais fortemente as raízes 

africanas, mantendo genealogias e práticas ancestrais. Um dos episódios centrais envolve os 

chamados caboclos da zona franca, que surgem como adaptadores de uma figura híbrida: nem 

totalmente indígena, nem afrodescendente. Para os adeptos locais, esses caboclos simbolizam 

as massas populares da Amazônia, assumindo uma contraposição simbólica ao modelo oficial 

de caboclo nacional idealizado pelo Estado. 

O autor argumenta que o processo de umbandização reflete contradições na integração 

colonizadora: enquanto o Estado se impõe como agente modernizador, os cultos de matriz afro-

amazônica oferecem uma narrativa crítica e alternativa, dando voz aos sujeitos populares que, 

de outro modo, seriam silenciados. Sigamos com um trecho do hino da Umbanda, 

 

Refletiu a luz divina 

Com todo seu esplendor 

É no reino de Oxalá 

Aonde há paz e amor 

Luz que refletiu na terra 

Luz que refletiu no mar 

Luz que veio de Aruanda 

Para nos iluminar 

A Umbanda é paz e amor 

Um mundo cheio de Luz 

É força que nos dá vida 

E a grandeza nos conduz25 

 

Nos tempos, antes que a Umbanda ganhasse forma e nome, suas sementes já 

germinavam no terreno fértil da espiritualidade brasileira. Era uma trama viva, tecida pelas 

tradições africanas e indígenas, que se entrelaçavam em solo de luta, resistência e 

transformação, criando raízes profundas no coração do povo. Nesse período, as casas de culto 

eram espaços de acolhimento, onde os povos, apesar da opressão e da marginalização, se 

reuniam para praticar suas crenças. O candomblé, as práticas indígenas e as influências do 

catolicismo popular formaram um caldo cultural vibrante, que preparou o terreno para o 

surgimento da Umbanda. 

Os guias, entidades que hoje vemos tão claramente nas Umbandas, já começaram a se 

manifestar nas opiniões populares. A figura do Preto Velho, por exemplo, simbolizava a 

sabedoria ancestral e o acolhimento, enquanto as entidades indígenas traziam o respeito à 

natureza e à terra. Esses espíritos, dotados de uma força única, eram convocados em rituais que 

buscavam cura, proteção e orientação. Os rituais eram um espaço de libertação, onde a 

ancestralidade era celebrada, e a esperança renascia a cada canto de atabaque e a cada oferenda. 

 
25 Hino da Umbanda. Disponível em https://www.google.com/search?q=hino+da+umbanda&oq 



74 
 

 

Enquanto manifestação e vivência do sagrado, essa religiosidade traz em seu escopo 

dois gestos de caráter relevante e eminentemente político: a resistência e a oposição a toda 

forma de discriminação e preconceito. Estes gestos políticos marcaram o surgimento desta 

religião tipicamente afro-brasileira e que não se perderam, nem se enfraqueceram, ao contrário, 

caracterizam-se, até hoje, como uma de suas mais fortes determinações. Com efeito, o ato de 

origem da Umbanda não poderia se furtar de sua determinação política e do reconhecimento de 

uma dívida histórico-cultural. 

Diferentemente da história de outras denominações religiosas, no caso umbandista, o 

teológico e o político não se separam, tampouco o político é sublimado no teológico para se 

apresentar como uma pura questão de fé, como se nunca possuísse nenhuma determinação 

material. As determinações materiais da fé dão as diretrizes daquilo que depois ganhará 

realidade em um corpo de afirmações e prescrições práticas. De fato, importa para a 

fundamentação de uma crença religiosa e estabelecimento de um novo sentido no campo do 

simbólico não apenas as discussões teológicas, mas também seu caráter ético-político. 

Ora, o gesto primeiro que deu origem a Umbanda tem sua gênese na não aceitação de 

um preconceito racial e, não apenas de uma questão religiosa. Segundo alguns estudos sobre a 

manifestação religiosa umbandista, em seus primórdios ela se relaciona com o kardecismo, do 

qual herda práticas como os trabalhos mediúnicos e os ritos de incorporação. A relação entre a 

Umbanda e o Espiritismo Kardecista é tema de estudos acadêmicos diversos. No artigo A 

Umbanda nos romances espíritas kardecistas, Concone; Rezende (2010) analisam como a 

Umbanda é retratada em obras literárias do Espiritismo Kardecista, destacando as percepções e 

interpretações apresentadas nesses textos. Os autores apontam então, que a Umbanda é descrita 

nos romances espíritas analisados por eles, de maneira preconceituosa, o que reflete a visão 

preconceito dos autores espíritas em relação a alguns elementos afro-brasileiros. Vejamos: 

 

Nas análises que fizemos identificamos que a concepção de Umbanda nos romances 

se refere à chamada “Umbanda branca”. Várias das colocações dos textos confirmam 

esta identificação e mostram também que esta é a “Umbanda Verdadeira”. Nestes 

romances outras práticas ritualísticas que envolvem os Orixás, tais como as atividades 

do Candomblé ou as da Quimbanda, são conceituadas como desvios da Umbanda e 

tratadas como atividades de menor cunho evolutivo (Concone; Rezende, 2010, p.57). 

 

Por isso, o seu desligamento com a doutrina de Alan Kardec, se deu em virtude de os 

espíritas não aceitarem o trabalho daquelas entidades que se identificavam e se identificam 

como caboclos (indígenas) e pretos-velhos (homens e mulheres negros que viveram em 

condição de escravidão). Ali, se expressava um preconceito racial que não encontra qualquer 



75 
 

 

relação de sustentação com princípio teológico. Tratava-se de colocar para fora da nova religião 

que chegava ao Brasil – o espiritismo kardecista –, aqueles que, por sua identificação espiritual, 

partilhavam a condição de inferioridade social, bem como aqueles de ascendência negra e 

indígena. 

Eram as determinações sociais direcionando práticas sobrenaturais. Identificando-se 

como tais, os caboclos e preto-velhos que supostamente não possuiriam o grau de evolução 

necessária, nem intelectual, nem moral para estarem em um espaço simbólico que até hoje se 

autoproclama a mais racional das religiões: tanto que pretende ser a um só tempo: religião, 

filosofia e ciência. Esta prática religiosa e filosófica, considerada a última geração das religiões, 

não se desapegou das suas condições materiais iniciais, sobretudo do contexto social-intelectual 

em que emergiu. Atendendo, dessa maneira, muitas vezes aos anseios de uma classe média que 

enxerga no som dos atabaques e nos rituais afrodescendentes uma forma exagerada de 

exotismo. A Umbanda seria então uma religiosidade que não se coadunaria com uma noção de 

civilidade herdada do colonizador e mantida pelo colonizado. O que fazer então com aquelas 

entidades de pretos-velhos e caboclos?  

O culto de Umbanda, cada vez mais marcado por contornos afro-brasileiros, resistiu 

ao preconceito racial presente na vertente kardecista da própria religião, muitas vezes 

disfarçado sob um discurso religioso. Nessa nova configuração, profundamente enraizada na 

cultura popular, predomina a tradição oral: não há livros sagrados oficiais nem versículos que 

sustentem relações de mando e obediência A Umbanda não é uma religião que se caracteriza 

por excomungados e malditos. Esse universo está longe do regime do vigiar e punir, uma vez 

que a noção judicial de pecado não aparece. Na Umbanda, há o reconhecimento de que o 

sagrado pode se manifestar nas mais diversas expressões, ritos e práticas religiosas. 

A anátema pública não faz parte da prática da Umbanda. Não há catedrais colossais, 

nem templos de Salomão, pois a crença e manifestação religiosa se dá no terreiro, em espaço 

chamado de casa ou barracão, e, também, se realiza no corpo de cada praticante. É o 

reconhecimento do corpo em sua realidade mais imediata, como a mais forte presença sensível, 

mas também com toda sua debilidade, tal como é a carne de qualquer ser vivo. O corpo não é 

o lugar impuro que se santifica pela passagem de um hóspede digno: o espírito. Não há hóspede 

para o corpo, uma vez que ele não é uma morada vazia, nem um templo sem conteúdo.  

Nos caminhos da fé umbandista, a dignidade do corpo não é imposta de fora, mas 

reconhecida em sua própria essência. Sua dignidade reside nele mesmo, não está em um outro, 

cujo lugar é o sobrenatural, mas na sua naturalidade. Então o corpo não está além de sua 

condição sensível, pois ir além disso é fazer do corpo algo que não é ele mesmo. O corpo, desse 



76 
 

 

modo, não se reduz ao incruento sacrífico do altar, nem é uma metáfora, aquela do corpo místico 

para expressar a organização da assembleia dos fiéis, nem é, portanto, uma realidade 

mistificada, que só será glorioso no pós-morte e com a ressureição. Em Umbanda, sua “glória” 

e seu valor se mostram tal como ele é agora: em toda sua debilidade e fortaleza. É o corpo vivo 

que se movimenta, transpira, gesticula, que deseja e se sacia, pois é sua condição natural, onde 

as entidades e caboclos se manifestam. 

A Umbanda é chamada a resistir como no seu nascimento, mas desta vez contra a 

histeria de denominações religiosas e projetos educacionais que se dizem verdadeiros e 

acreditam possuir o monopólio do sagrado e do saber. Por isso, foi preciso erguer a cabeça e 

gritar pela dignidade do sagrado, que não está apenas nas religiões judaico-cristã. Assim, 

prevaleceu a força da resistência dos orixás, caboclos e preto-velhos que romperam 

preconceitos estabelecendo um novo modo de compreensão do sagrado e novos sentidos 

simbólicos. Esta força, este axé, agora são mais que necessárias. Desses modos de fazer e saber 

dos terreiros de religião de matriz africana e afro-brasileira devem emergir outros projetos 

pedagógicos, políticos e filosóficos fundados nas epistemologias pretas do terreiro. Esse saber 

dos terreiros se afirma na ancestralidade que cerca e habita a nossa existência. Os ancestrais 

africanos e afro-brasileiros estão pavimentando o chão epistêmico para o reencontro visível e 

vivo, para uma educação subversiva e antirracista. 

No terreiro prevalece a epistemologia da ancestralidade que traz para encruzilhada a 

importância do conhecimento ancestral na preservação e revitalização das culturas, estratégias 

de difusão do conhecimento ancestral nos terreiros bem como a relação entre as epistemologias 

e construção de identidades culturais, valorização dos saberes tradicionais em contextos 

contemporâneos com vista a promoção da justiça social, da equidade e de outros modos de 

ensinar no terreiro da escola. A possibilidade de experimentar outro modo de ensinagem, 

articulando as filosofias da ancestralidade com os conteúdos ensinados em filosofia no terreiro 

da escola, abre caminhos potentes já indicados no estudo de Eduardo David de Oliveira (2020). 

“[...] Neste caso, os termos para pensar identidades não seriam mais com a fundamentação 

epistemológica apenas eurocentrada, mas também, ancestral e afrorreferenciada” (Oliveira, 

2020, p. 15). 

 

2.4 O TERREIRO DA ESCOLA: CRUZANDO SABERES  

 

“Não percamos tempo em litanias estéreis ou em mimetismos nauseabundos. 

Deixemos esta Europa que não pára de falar do homem ao mesmo tempo em que o 

massacra por toda parte em que o encontra, em todas as esquinas de suas próprias 



77 
 

 

ruas, em todos os cantos do mundo. Há séculos... que em nome de uma suposta 

aventura espiritual, ela sufoca a quase totalidade da humanidade.” 

 (Frantz Fanon, 1961)  

 

Nesta encruzilhada de escrita suleada e seus atravessamentos, emerge o desafio de 

pensar, por outros caminhos, o comumente referido chão da escola, que nestas palavras 

dissertativas estamos chamando de terreiro da escola. No referido terreiro propõem-se 

aproximar e exercitar o pensar filosófico de predominância eurocentrado com e a partir dos 

saberes do terreiro de umbanda forjado nas terras paraense. Sob o foco das filosofias da 

ancestralidade, como abordagem filosófica-epistêmicas. Priorizará a valorização e a 

importância da conexão com nossas raízes negras ancestrais, reconhecendo nelas a força de 

uma memória viva que orienta nossos passos, sustenta nossas lutas e alimenta nossa identidade. 

Nesse exercitar de uma experimentação de ensinagem afrorreferenciada, busca-se um 

movimento de atravessamento com outras tradições filosóficas. Essa perspectiva de ensinagem 

parte do reconhecimento que somos seres históricos e culturais, e que nossas identidades e 

formas de conhecimento são moldadas por nossas origens e pela história coletiva do nosso 

povo. Podemos ver o mundo por outras lentes nos (des)territórios da Educação. 

 

A educação ajuda a pensar tipos de homens, mais do que isso, ela ajuda a criá-los 

através de passar uns para os outros o saber que o constitui e legitima. Produz o 

conjunto de crenças e ideias de qualificação e especialidades que envolvem as trocas 

de símbolos, bens e poderes que, em conjuntos constroem tipos de sociedades 

(Brandão, 2006, p.11). 

 

Essa afirmação nos remete a pensar na relação que existe entre a produção do homem 

e da mulher, da sociedade e da cultura. A educação trabalha como uma intersecção na produção 

dos(as) mesmos(as). Esse processo se dá a partir da produção de símbolos, bens e poderes. É a 

minha condição social e as relações de poder desiguais que permeiam as nossas vivências desde 

a infância e que levam a educação.  

Todavia, os processos educativos que temos experienciado nas instituições escolares 

– sobretudo neste terreiro onde este professor-pesquisador se inscreve como “educador-

caboco”, corpo de axé em território de saberes encruzilhados – não têm favorecido a formação 

de sujeitos e sujeitas enraizados em sua ancestralidade, capazes de refletir criticamente sobre 

suas existências e transformar os mundos que habitam. Pelo contrário, muitas vezes reforçam 

silenciamentos, apagamentos e a lógica colonial do conhecimento. É contra essa corrente que 

nos colocamos, com firmeza e coragem dos orixás, propondo neste trabalho – e, mais ainda, na 

vida – um outro modo de educar: um modo que escute os tambores do Terreiro, que acolha os 



78 
 

 

cantos dos povos originários, que reconheça nos saberes afro-ameríndios uma potência de 

reinvenção do mundo. 

A criação da escola universal está diretamente relacionada à instauração da 

Modernidade e à formação do Estado-nação. Nesse contexto, a escola surge com o propósito 

de contribuir para a humanização dos considerados não-humanos e para a formação dos sujeitos 

enquanto cidadãos da república. Nessa perspectiva, assim como as identidades nacionais foram 

construídas por meio de uma imposição colonial e violenta de homogeneidade racial, sustentada 

por uma falsa noção de igualdade entre os indivíduos, a escola também se desenvolve sob o 

mito de uma infância e de uma adolescência homogêneas e desterritorializadas. Essas infâncias 

e adolescências são nomeadas – ou mesmo inventadas – como alunos, sujeitos que devem se 

adequar a padrões, normas, atitudes e saberes definidos por um modelo hegemônico de poder-

saber. 

No final da década de 1950 e na alvorada dos anos 1960, em meio às brechas da 

história oficial, começaram a emergir no Brasil vozes insurgentes, que ousaram desvelar as 

máscaras do projeto de desenvolvimento dominante, alicerçado em uma lógica excludente, 

eurocentrada e elitista. Questionavam-se os pilares da educação e da cultura institucionalizadas, 

denunciando um sistema que silenciava corpos e saberes populares, que apagava territórios 

ancestrais e interditava o direito à palavra de quem habitava as periferias. É nesse contexto que 

ganham corpo e voz os movimentos populares como o MCP (Movimento de Cultura Popular), 

do qual Paulo Freire foi parte fundamental, semeando o verbo-libertador; o MEB (Movimento 

de Educação de Base), articulado com setores progressistas da Igreja Católica que escutavam o 

clamor dos pobres da terra; e o CPC (Centro Popular de Cultura), vinculado à UNE. Esses 

movimentos não apenas desnudaram a exclusão vivida pelas classes subalternizadas, como 

também apontaram o autoritarismo estrutural do sistema educacional brasileiro, forjado na 

negação dos saberes ancestrais, afro-ameríndios e periféricos. 

Pensar processos educativos capazes de possibilitar mudanças significativas na vida 

das pessoas perpassa por dois momentos: primeiro compreender a relação existente entre 

sociedade, cultura e educação. Segundo pensar em como esses elementos nos estabelecem 

enquanto sujeitos de nossa própria história e coparticipante da história de outros sujeitos, 

classes, gêneros e grupos étnicos, capaz de nos pôr no mundo como contribuinte na mudança 

da realidade atual em que fomos envolvidos. 

Perceber essas relações na minha constituição histórica me ajudaram a ter um 

posicionamento político enquanto educador e ser humano. Tenho refletido sobre que sujeitos e 

que sociedade desejo. Atualmente, como educador, interrogo-me sobre a natureza da educação 



79 
 

 

que venho exercendo e sobre como ela pode, de fato, acolher os sujeitos em sua inteireza, 

mobilizando seus saberes como parte viva do processo formativo, no intuito de construir 

caminhos de conhecimento que religuem o ser humano à sua própria condição de humanidade. 

Segundo Brandão (1993, p. 14) “houve uma separação social do trabalho produtivo e do poder 

comunitário, isso mudou a relação entre saber e poder, um pequeno grupo expropriou uma 

parcela do saber e hoje tem poder para ditar o que é ou não valido como saber.” 

Nesse percurso Paulo Freire (2015) tem contribuído muito no sentido de fazer refletir 

sobre a educação como uma política cultural que precisa compreender os sujeitos e seus saberes 

em um movimento de retorno as encruzilhadas, nas quais, esses saberes foram confinados e 

trazê-lo para o local de produção do conhecimento, de forma a negar todo e qualquer tipo de 

saber colonizado, eurocêntrico e opressor. “Ensinar exige a verdade de que a mudança é 

possível. Não há docência sem discência, as duas se explicam e seus assuntos, apesar de 

diferentes, não se limitam à condição de objeto um do outro. Quem ensina aprende ao ensinar 

e quem aprende ensina ao aprender.” (Freire, 2015, p. 25.) 

O terreiro escolar é formal e funciona a partir de uma lógica temporal e ritual fundada 

na modernidade/colonialidade. Conforme Quijano (2005), o contexto do velho mundo do 

século XVII em diante, consolida a ideia que a Europa é o centro da civilidade e do 

conhecimento do mundo, sendo que, esse status deu-se sob as bases da exploração e 

inferiorização da América, o nominado Novo Mundo, e na exploração de mão-de-obra escrava. 

Escreve o autor: o “processo de modernidade produziu uma perspectiva de conhecimento e um 

modo de produzir conhecimento que demonstram o caráter do padrão mundial de poder: 

colonial/moderno, capitalista e eurocentrado” (Quijano, 2005, p.126). Assim, construíram o 

mito da modernidade eurocentrada, em que os europeus passam a ser os modernos da 

humanidade e os principais protagonistas da história do mundo. 

 Chama atenção o fato de que a forma escolar da modernidade produz uma 

organização que privilegia, conforme a perspectiva de Vincent; Lahire & Thin (2001), uma 

forma peculiar de socialização escolar, cujo sentido exprime um tipo específico de relação 

social, com regras impessoais e relação com outras formas sociais, dentre estas, principalmente, 

relações com formas de exercício do poder. A finalidade é a pedagogização do social, isto é, 

das relações sociais pela via da impessoalidade das normas.  

No contexto específico da escola, impera um disciplinamento das relações 

pedagógicas pelo represamento do elemento espontâneo constitutivo de um estilo de vida e da 

transformação dessa relação, da relação comunitária entre professores e professoras e alunos e 

alunas, em uma relação de governo dos alunos pelos (as) docentes como bem ressalta os estudo 



80 
 

 

sobre a forma escolar da modernidade escriturada por Vincent; Lahire & Thin, (2001). Sendo 

assim, a forma escolar é decorrente das outras transformações do todo sócio-histórico que 

forjou, e é forjado, na/da constituição do Estado Moderno.  

Conforme Vincent; Lahire & Thin (2001): 

 

 
 “A escola e a pedagogização das relações sociais de aprendizagem estão ligadas à 

constituição de saberes escriturais formalizados, saberes objetivados, delimitados, 

codificados, concernentes tanto ao que é ensinado quanto à maneira de ensinar, tanto 

às práticas dos alunos quanto à prática dos mestres. A pedagogia (no sentido restrito 

da palavra) se articula a um modelo explícito, objetivado e fixo de saber a transmitir. 

(...) Historicamente, a pedagogização, a escolarização das relações sociais de 

aprendizagem é indissociável de uma escrituralização-codificação dos saberes e das 

práticas (...) O modo de socialização escolar é, portanto, indissociável da natureza 

escritural dos saberes a transmitir” (Vincent; Lahire & Thin, 2001, p. 28-29). 

 

Neste modelo de Estado e de Escola prevalecem, no campo das práticas, a 

generalização da alfabetização e da forma escolar que constrói uma relação distanciada da 

linguagem e do mundo, do mundo vivo e vivido. São formas de relações sociais tramadas por 

práticas de escrita e/ou tornadas possíveis pelas práticas de escrita e pela relação com a 

linguagem e com o mundo homogêneo, como se caracteriza o mundo da modernidade. Assim, 

a “escola como espaço específico, separado das outras práticas sociais (em particular, as 

práticas de exercício do ofício), está vinculada à existência de saberes objetivados” (Vincent; 

Lahire & Thin, 2001, p. 28). Isso é que caracteriza e prevalece no terreio da escola moderna. 

Já, no terreiro das religiões de matriz africana, lócus do saber é ancestral, a forma de 

ensinagem e de relação opera a partir da lógica da simultaneidade espacial, de forma que 

existem, de forma válida, outros saberes e a vivência com a corporeidade. Ou seja, outras 

filosofias além das filosofias ocidentais eurocentrada. (Re)semantizar o chão da escola como 

terreiro significa constituí-lo como lócus da ancestralidade, como contra ponto e 

enfrentamento do que é considerado na escola – o universal como um e como o mesmo.  

A semântica da composição da palavra uni-versus já se configura como contraditória 

no que tange a versus. Observando essa contradição que ressalta o um, para a exclusão total do 

outro, como parece ser o sentido dominante do universal. A ancestralidade nos oferece uma 

saída epistemológica que recusa a imposição de uma única verdade ou de uma universalidade 

do saber. Trata-se de uma escuta e vivência que reconhece a coexistência de múltiplos sistemas 

de pensamento, modos de vida e realidades, sem hierarquizá-los ou submetê-los a paradigmas 

dominantes, como o eurocentrismo. No terreiro da escola, uma prática de ensino de filosofia 

ancorada na ancestralidade potencializa, ontologicamente, o ser como manifestação da 

multiplicidade e da diversidade dos entes. 



81 
 

 

É fato que a universalidade opera na prática da exclusão dos outros – entes/ônticos, os 

que não se parecem conosco, ou que são percebidos como uma ameaça à universalidade inserida 

em nossa particularidade. Esta lógica da exclusão está historicamente presente nos processos 

de ensinagem no terreiro da escola moderna que impõem uma como a primeira e única 

experiência, conhecimento e verdade, onde se encaixam e se tornam válidos para todos os 

outros seres humanos, independentemente de suas condições de existência, como bem afirma 

Eduardo David de Oliveira (2011), impera um esforço em suprimir, eliminar a ancestralidade 

do ser nesse terreiro escolar. Pois, a base para o conceito de universalidade assenta-se em 

“reivindicar que só há uma filosofia universal, sem cultura, sexo, religião, história ou cor.” 

(Oliveira, 2011, p.11). 

Recorremos às ideias de Muniz Sodré (2012) sobre a categorização do termo terreiro. 

Afirma o autor que na configuração o “terreiro não é apenas um espaço religioso, mas um lugar 

de força simbólica, onde o saber se constrói (...) na experiência coletiva, valorizando o contato 

e a energia vital (axé)” (Sodré, 2012, p. 78) – produzindo  uma organização que tem como 

primazia o contato e a corporeidade, pois, para esse autor, essa é uma trilha possível para o 

exercício de pensar outras perspectivas educacionais – de ensino-aprendizagem – que leva em 

conta uma horizontalização de saberes. Pois, na perspectiva da horizontalização estão 

assentados o cruzamento e o diálogo entre esses dois ou mais universos, o que possibilita 

caminhos promissores para a aprendizagem e para a formação crítica do(a) aprendente, na 

perspectiva afrorreferenciada.  

Além disso, no movimento da ensinagem, a horizontalização dos saberes estimula o 

que Paulo Freire denomina, na sua obra Pedagogia da Autonomia (2015), de curiosidade 

epistemológica. Entendida como um movimento de busca para se compreender as origens do 

conhecimento, bem como abertura de caminhos de apropriação crítica e produção de novos 

saberes na escola. Esse movimento, contínuo, é que instiga a busca e possibilita a superação, 

mantendo-nos vivos, para Paulo Freire, “(..) sem isso, morreríamos em vida. O que significa 

que manter a curiosidade é absolutamente indispensável para que continuemos a ser ou vir a 

ser” (Freire e Horton, 2009, p. 43).  

Trazendo para o contexto da prática de ensinagem, esse giro para a horizontalização dos 

saberes e curiosidade epistemológica, vai depender da observação e compreensão da realidade 

local e, do espaço escolar em que cada professor e professora estão inseridos(as), porque cada 

comunidade escolar apresenta experiências únicas e são, portanto, diferentes. Apreender o 

espaço da escola como um terreiro significa promover a horizontalização das relações, de 



82 
 

 

forma rizomática, entre os diversos saberes, a partir do ponto em que se reconhecem em todos 

incompletudes e potencialidades.  

Nesse espaço-tempo, do terreiro, podemos forjar os nossos processos de identificação e 

tecer nossas redes de subjetividades em função dos múltiplos conhecimentos, valores e 

experiências com os quais convivemos no terreiro da escola. Nele, nos tornamos, ou podemos 

nos tornar, produtores de conhecimentos, agora em cruzo com as epistemologias 

pretas/indígenas aprendidas no terreiro ancestral. O cruzo dos saberes dos terreiros da religião 

de matriz africana com os mesmos dos chamados saberes científicos do terreiro da escola. 

Estas epistemologias, das encruzilhadas de saberes dos terreiros gesta, no terreiro da 

escola, uma pedagogia do encontro, uma pedagogia da ancestralidade em que as relações 

ensinagem/aprendizagem se dão por meio da horizontalização dos saberes, entre vozes e 

rompimento dos silêncios, entre pontos cantados e narrativas orais, assim a formação se tece 

por uma rede de sensibilidades que atravessa gerações, onde a ancestralidade se expressa como 

ciência viva no corpo do mais jovem, compondo, no terreiro escolar, um modo de pensar em 

que saberes científico-ancestrais se entrelaçam em movimento.  

Deste espaço territorializado, no terreiro da escola poderá brotar essa outra escrita. Da 

ética e das estéticas do movimento em cruzo, potencializa-se a tecitura de uma filosofia afro-

brasileira de ser-estar com o(a) outro(a), produzindo conhecimentos, experienciando o filosofar 

afrorreferenciado e tecendo laços de afetos e de cumplicidade ancestral. É a horizontalização 

dos saberes, é a circularidade das energias. É o diálogo, a tradição viva e a coletividade como 

formas de aprender através da horizontalização dos saberes, uma prática privilegiada da própria 

Gira ou Jira - do quimbundo nijra: caminho. Assim, o terreiro da escola pode ser o espaço onde 

ocorrerá a maiêutica africana e afro-brasileira.  

O terreiro se apresenta como esse espaço propício para uma educação motivada pela a 

ancestralidade. Sodré (1988) define muito bem o sentido desse espaço para cultura afro-

brasileira: “o terreiro é o patrimônio simbólico do negro brasileiro (a memória cultural da 

África), afirmou-se aqui como território político-mítico-religioso, para a sua transmissão e 

preservação.” (Sodré,1988, p. 53).  O terreiro “[...] é uma África ‘qualitativa’ que se faz 

presente, condensada, reterritorializada.” (Sodré,1988, p. 54). Considerando a noção de terreiro 

apresentada por Sodré, como memoria africana com dimensão político-mítico-religioso, o 

aproximamos do filosofo Eduardo David de Oliveira (2012) sobre o que a disporá africana 

forjou deste lado do Atlântico: 

 



83 
 

 

Em solo brasileiro, a Filosofia da Ancestralidade reivindica para seu fazer filosófico 

a tradição dinâmica dos povos africanos – especialmente a tríade: nagô, jêje e banto-, 

como leitmotiv do filosofar. No entanto, seu contexto é latino-americano. Tem no 

mito, no rito e no corpo seus componentes singulares. Tem como desafio a construção 

de mundos. Tem como horizonte, a crítica da filosofia dogmaticamente 

universalizante e como ponto de partida a filosofia do contexto. Intenta produzir 

encantamento, mais que conceitos, mudando a perspectiva do filosofar. (Oliveira, 

2012, p. 30). 

 

Mediante essa assertiva, é importante ressaltar que, a filosofia africana, afro-brasileira 

e da ancestralidade são caminhos filosóficos que podem e devem cruzar com diferentes 

contextos e culturas educacionais e, no terreiro da escola, promover uma descolonização do 

pensar e da outredade. Nas palavras de Paulo Freire (2015), a outredade configura-se um 

exercício da identidade, em que os sujeitos e as sujeitas criam relações de pertencimento 

(existência) e autenticidade (identificação), ao se relacionarem com as transformações e as 

diferenças que os cercam, uma vez que o meu eu, só é possível quando saio da condição de 

alienação, ou seja, quando o eu conscientiza-se que não é uma mera duração física, mas, para 

além disso, uma duração cultural. Assim, a outredade é fruto da consciência histórica 

(conscientização‐captura), em que o meu eu (comigo mesmo) se relaciona com um outro 

(externalidade). 

Em se tratando do processo de ensinagem, no terreiro da escola, ele é caracterizado de 

intencionalidades que se intercambiam no processo de aprendizagem histórica, configuram-se 

como resultantes da relação dos sujeitos e sujeitas com o mundo, intermediadas pela 

historicidade. Sobre essas intencionalidades, Paulo Freire (2015) põem em relevo, em sua 

escrita, que elas precisam ser reconhecidas, uma vez que, é no reconhecimento das múltiplas 

intencionalidades que o aprendizado se desdobra em uma busca de um ir além. Pois, o 

reconhecimento se apresenta como assunção de si (existência) e do outro (mundo‐social). 

Assumir‐se como ser que pensa e se relaciona com o mundo, só faz sentido caso se reconheça 

que o outro também pensa e tem sua existência. Escreve Paulo Freire (2015) uma,  

 

outredade, pois o seu desenvolvimento é o caminho para se compreender o mundo a 

partir das relações vividas (consigo e com mundo) na busca de transformação de si e 

do mundo. A assunção de nós mesmos não significa a exclusão dos outros, portanto a 

‘outredade’ do ‘não eu’, ou do tu, que me faz assumir a radicalidade do meu eu (Freire, 

2015, p. 42).   

 

Portanto, Outredade se estabelece como “o diferente e não com o inferior” (Freire, 

2015, p. 26). Assim, essa noção emerge como um princípio ético e pedagógico que transcende 

o simples ato de educar, alçando-o à esfera do encontro com o outro. A educação é 

essencialmente um ato de diálogo, e esse diálogo só pode ocorrer genuinamente quando 



84 
 

 

reconhecemos a alteridade – ou seja, a existência do outro como sujeito, pleno de sua 

humanidade, história, cultura e saberes. 

Isso faz muito sentido no ensino de filosofia(s) que se propõem fazer, no terreiro da 

escola, cruzo de saberes afrocentrados, saberes encantados do terreiro, saberes ancestrais afro-

brasileiros, a partir da filosofia da ancestralidade, que há que problematizar todo tipo de 

inferiorização que permeia esse terreiro – da problematização do saber ao ser-ente. Como bem 

ensina o Mestre Sheykh Tierno Bokar:  

 

A escrita é uma coisa, e o saber, outra. A escrita é a fotografia do saber, mas não o 

saber em si. O saber é uma luz que existe no homem. A herança de tudo aquilo que 

nossos ancestrais vieram a conhecer e que se encontra latente em tudo o que nos 

transmitiram, assim como o baobá já existe em potencial em sua semente (apud 

Hampatê Bá, 2010, p. 167) 

 

Seguindo a escrita sobre a noção de terreiro, sob a trilha escritural de Muniz Sodré, ele 

traz, também o entendimento do terreiro como comunidade, espaço de saberes culturais-

filosóficos-crenças, ou seja, espaço de circularidade de epistemologias negras. Escreve o autor: 

 

A comunidade-terreiro é, assim, repertório e núcleo reinterpretativo de um patrimônio 

simbólico explicitado em mitos, ritos, valores, crenças, formas de poder, culinária, 

técnicas corporais, saberes, cânticos, ludismos, língua litúrgica (o ioruba) e outras 

práticas sempre suscetíveis de recriação histórica, capazes de implementar um laço 

atrativo de natureza intercultural (negros e negros) e transcultural (negros e brancos). 

(Sodré, 2015, p. 195-196).   

 

Apreender o espaço escolar como um terreiro reconfigura a escola como um lugar de 

construção coletiva do conhecimento, onde estudantes e educadores se envolvem e participam 

ativamente do círculo de aprendizagem, reconhecendo as experiências e os saberes como 

alicerces para o ato de se (as)sentar e compartilhar o ensinar e o aprender. A escola como 

terreiro de saberes é chão encantado, onde a gira do aprender (re)existe. Ali, o conhecimento 

não se ergue em linha reta, mas se tece em encruzilhadas, espirais e atravessamentos. É território 

de axé, de corpo-memória, de (re)criação de mundos. A escola-terreiro não apenas desconstrói: 

ela gira, canta, incorpora e semeia saberes insurgentes, cultivando epistemologias que brotam 

do chão molhado da ancestralidade. Para essa abertura ensina o provérbio iorubano: O 

kangbasoke lati koawon ti o joko lati koeko – Só se levanta para ensinar, aquele que se sentou 

para aprender. O sábio provérbio traduz, em essência, a profundidade de um princípio ético e 

pedagógico que ressoa tanto na sabedoria africana quanto nas práticas dialógicas de Paulo 

Freire. Ensinar e aprender não são atos separados, mas interdependentes, sustentados pelo 

reconhecimento de que ninguém é portador exclusivo do conhecimento. 



85 
 

 

Na escola como terreiro, tem-se como possibilidade assentar uma educação 

antirracista, na medida em que esse espaço se torna ancestralmente encruzilhado – lugar de 

memória, axé e reexistência dos saberes silenciados, se assemelhando ao terreiro de matriz 

africana e afro-brasileira. Como terreiro, a escola é um convite para estudar o que não se 

encontra dentro do cânone curricularizado. No terreiro ancestralizado, a construção de um 

conhecimento não eurocentrado é essencial para promover a descolonização do saber que já 

possuímos e que circula no ambiente escolar. Nesse sentido, incorporar epistemologias diversas 

surge como uma oportunidade valiosa para o exercício concreto da ancestralidade. 

Em uma pedagogia da ancestralidade, trilha-se pela prática do refazer e repensar as 

composições e as tramas que supõem um saber, considerando que, na ensinagem, não pode 

prevalecer forma e instituição única de educação e nem de saber. Deve priorizar processos que 

levam em conta a constituição histórico-cultural desses conhecimentos. Na realidade brasileira, 

ao abordarmos conhecimentos e modo de ensinagem ancorado na colonialidade, põe em cena 

os processos de desvalorização dos saberes dos povos africanos, afro-brasileiros e dos povos 

originários, desconsiderando outras formas de educar e ensinar – bem como outros saberes. Se 

a educação se dá na vida, as formas de aprender são diversas, assim como a vida o é. Ao 

abordarmos uma educação brasileira, então, é fundamental falarmos sobre essa ancestralidade 

e epistemologias em gira. 

Como afirmamos anteriormente, os povos africanos, que foram sequestrados para o 

território brasileiro, tinham modos pensar, modos de ser, modos viver, uma tradição viva, e que 

pode ser expressada por sua filosofia de vida expressadas por tradições ancestrais, que devem 

ser levadas para a escola num movimento de atravessamento e de cruzo. Considerar, imaginar 

e constituir a escola como terreiro, significa abrir os seus portões e portas para a tradição viva 

africana e afro-brasileira com todas as suas interfaces.  

A negação das nossas raízes africanas e afro-brasileira colabora para propagar o 

racismo, sob o modelo de educação institucionalizada, escolarizada de caráter universalista e 

de base eurocêntrica. Uma prática de ensinagem que desumaniza a população negra e indígena, 

enquanto partícipe da sociedade e constituídos nela e por ela, além de dificultar a compreensão 

da nossa historicidade, nega a ancestralidade e corrobora para perpetuar a educação racista.  

Ao terreirar a escola, abriga-se não apenas a forma da universalidade do ser e do saber, 

mas os saberes em encruzilhada, com resistência e como validação dos seres na sua condição 

existencial, ou seja, sentidos e tempos, outros modus de viver e estar no mundo. Esse/nesse 

terreiro do pensamento e do fazer conhecimento, que é a escola, terá que cruzar com a história 

afro-diaspórica do país e a historicidade de todos nós – sem desconsiderar as bases e 



86 
 

 

calçamentos na colonização da modernidade dos corpos, mentes e mundos, de quem aqui 

habitou/habitava/habita e de quem veio do continente africano, como uma ideia de civilidade 

que as/os acompanhavam. Sorte nossa que esquecimento não é tarefa fácil. 

A lógica da modernidade/colonialidade, está no rapto e racialização dos corpos negros, 

visando subalternizar e apagar os modos de viver e os saberes dos povos escravizados. A força 

impedidora e fracasso desse projeto de modernidade é a dificuldade de contestar o que foi 

elevando a condição da experiencia vivida da memória de vida – da lembrança – do quem tem 

que esquecer – esquecimento. Impedir a memória vivida não é tarefa fácil, e nos meandros da 

vida, as formas de viver foram fazendo seus caminhos, mudando, se constituindo e resistindo a 

todo esforço de apagamento, também, como lembrança. O projeto da colonialidade contava 

com o esquecimento do vivido, como forma de quebra de resistência à escravização, do 

apagamento do ser e saber, para impor o embranquecimento do ser-saber universal. 

Nesse projeto da modernidade/colonialidade, pensar é esquecer diferenças, é 

generalizar, abstrair. E vem do romance de Guimaraes Rosa (2006), Grande Sertão, Veredas, 

uma outra lição-explicação, mais precisamente do personagem Riobaldo, sobre a lembrança, 

um pensar sobre a realidade:  

 

A lembrança da vida da gente se guarda em trechos diversos, cada um com seu signo 

e sentimento, uns com os outros acho que nem se misturam. Contar seguido, 

alinhavado, só mesmo sendo as coisas de rasa importância. De cada vivimento que 

eu real tive, de alegria ou pesar, cada vez daquela que hoje vejo que eu era como se 

fosse diferente pessoa. Sucedido desgovernado. Assim eu acho, assim é que eu conto. 

O senhor é bondoso de me ouvir, tem horas antigas que ficaram muito mais perto da 

gente do que outras, de recente fala. O senhor mesmo sabe. (Rosa, 2006, p. 88, grifos 

meus) 

 

Na perspectiva da Memória de Riobaldo, revela que lembrar não é alinhar 

cronologicamente todos os fatos, como se todos pertencessem entropicamente a um universo 

homogêneo e indiferenciado, mas ordená-los em sua ordem de importância, hierarquiza-los, 

avalia-los, julgá-los, e, inclusive, excluí-los. Pelo caminho da memória desse personagem a 

ordenação se dará pela importância dos eventos, que sempre revelará redentora ao final. Isso 

significa atribuir a realidade um sentido e, sobretudo, compreende-los. Mais que acúmulo de 

dados-informação-fatos que, indistintos em sua importância, abarrotam as pessoas, o sujeito e 

a sujeita interpõem-se entre ela e sua ação. Uma memória que conecta o passado ao futuro com 

vista a gestar-presente-futuro. Vale ressaltar que, na tradição oral, Hampaté Bá (2010) afirma 

que a memória dos povos africanos de tradição oral, de maneira geral, “registra toda a cena de 



87 
 

 

um acontecimento: o cenário, os personagens, suas palavras, até mesmo os mínimos detalhes 

das roupas” (Bá, 2010, p. 208). 

A memória viva negra, de natureza transatlântica, constitui as culturas e os patrimônios 

dos povos africanos, entrelaçando-se com os saberes e modos de existência dos povos 

ameríndios e com aqueles forjados nos quilombos. São memórias corporais, herdadas e vividas 

em festas, celebrações, rituais e encenações – expressões de um saber compartilhado que, no 

entanto, raramente adentram o terreiro da escola. Essa memória viva e suas práticas culturais, 

religiosidades negras, indígenas e afro-indígenas, com seus encantamentos e ritmos 

corporificou nos corpos essa tradição viva ancestral de saberes e fazeres negros e negras no 

Brasil – em especial no Pará amazônico. Essa memória viva, guardiã do legado de povos 

africanos e em diáspora, que se encontra hoje nos terreiros e territórios negros aqui nas 

américas, tem alicerçado e aberto caminhos e portos, estradas e ruas onde encontram-se sinais 

de suas insubmissas passagens e presença. 

Nesses espaços-lugares, marca de memórias, emerge narrativas percussivas e visuais, 

celebrações e encantamentos, êxtases e energias de oralidades africanas e afro-brasileira, que 

se captam saberes latentes, matrizes, simbologias e rastros de suas experiências comuns, em 

ancestrais práxis-comunitárias forjadas no enfrentamento das violências escravagistas e 

colonial. Todos esses indícios, marcas e sinais, de contínuas (re)existências, só recentemente 

tem merecido a atenção nos estudos e pesquisas que se voltam a suas enunciações, permitindo 

sentir que povos africanos, afro-brasileiro e indígenas, em seus universos e práticas culturais, 

trouxeram memórias de corpos insubmissas(os).  

O dramaturgo nigeriano Esiaba Irobi (2012), em diálogo com os estudiosos do tráfico, 

faz o seguinte apontamento: os(as) africanos(as) “sobreviveram à travessia do Atlântico 

trazendo consigo escritas performativas, veiculadas a transmissão de geração a geração por 

meio da inteligência do corpo humano” (2012, p.276). Como a “ontologia da maioria dos povos 

africanos é primordialmente espiritual, o corpo físico incorpora, em certo nível, hábitos 

memoriais” (Idem, p. 276). Em decorrência dessa constatação nos instiga com uma indagação 

muito pertinente: “Possui o corpo uma memória?” (Ibidem, p. 276). Para responder a indagação 

faz toda uma cartografia das festas e rituais em África, antes da colonização europeia, no intuito 

de, 

 

(...) mostrar como a “translocação” da inteligência sinestésica autóctone africana se 

reatualiza na estética do ritual, da celebração e das performances carnavalescas no 

Caribe, na América do Norte e Sul, no Oriente Médio e Europa. (...) Com isso quero 

mostrar as semelhanças em termos de significados e sentido entre as festas ocorridas 

no continente e o carnaval da diáspora, buscando estabelecer uma teoria da 



88 
 

 

translocação, da continuidade e auto-redefinição; em contraposição à ideia de 

“ruptura”, “temporalidade disjuntiva” e “esfacelamento” (Irobi, 2012, p. 274). 

 

Os corpos negros apreendidos como textos – memória, identidade e muito mais, nos 

colocam frente à diversidade de memórias e modus de circular esses saberes, por esses motivos 

todos, é muito importante trazer e (re)habilitar estes saberes, valores e memórias ancestrais no 

terreiro da escola - sobremodo a partir do redesenho epistemológico do estudo e do ensino de 

história e de filosofia africana e afro-brasileira, em bases decoloniais anti-hegemônicas e 

antirracistas. Mostrar que a filosofia afrorreferenciada na ancestralidade é importante para todos 

e todas, uma vez que, ela repõe a existência de outras possibilidades de pensamento e de 

compreensão sobre a África e as suas diásporas, como Terreiro do conhecimento multiétnico, 

multirreferencial, intercultural, interreligioso, ancestral. O reconhecimento da África como 

berço original de toda a humanidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



89 
 

 

3ª CARTA-ENSAIO  

TRILHAS METODOLÓGICAS 

“Olhos, ouvido e pele são órgãos de um corpo que, “conforme trilha seu caminho no 

mundo, olha, escuta e tateia atentamente para onde está indo”  

(Ingold, 2008, p. 1). 

 

Pisam descalços, mantêm o olhar baixo e é no chão 

que desempenham muitas de suas tarefas. 

Demonstrar interesse no que fazem os mais velhos – 

erguer os olhos para ver (junto com apurar os ouvidos 

e, pior, ainda, perguntar) – é sinal de pressa, de que 

se quer chegar logo à posição que os outros 

alcançaram com paciência e a custo de muito esforço, 

é prova de que se quer cortar caminho. Iaôs devem 

esperar pacientemente o momento em que serão 

chamados a ver – que é também o momento de fazer 

e participar. E esse momento não cabe a eles 

determinar (Rabelo, 2015, p. 240). 

 

3. “A CAMINHADA REVELA O CAMINHO” (Provérbio iorubá)  

O texto até aqui está marcado por escritas que apontam a necessidade de construir um 

caminho inverso. O que justifica essa pesquisa e confere importância a ela é o fato de a mesma 

propor que se volte e (re)faça o caminho inverso. Fazer o caminho inverso significa voltar o 

olhar para o que somos nas nossas várias dimensões, no caso especifico desta pesquisa o que 

somos étnica (ancestralidade) e culturalmente (cosmologia). Voltar o olhar para aquilo que, 

historicamente, o processo de colonização do saber e da cultura, marcado pelo 

etnocentrismo/racismo, insiste em invisibilizar. 

Sobre isso, Mignolo (2008) salienta que a produção do conhecimento é eurocêntrica, 

por que ainda é pautada na colonialidade do poder, do saber e do ser, pois ainda é produzido 

dentro do recorte racial que dividiu o mundo em duas hierarquias: econômica (capitalismo) 

ricos e pobres; étnica (racial) brancos europeus versus negros, índios e latinos. Essa perspectiva 

de Mignolo (2008) mostra que, apesar do sistema político colonial ter acabado o que prevalece 

na produção do conhecimento é a mesma base epistemológica da colonialidade/modernidade. 



90 
 

 

Pois segundo o filósofo/semiólogo “a colonialidade se reproduz em tripla dimensão e é 

indissociável da modernidade” (Mignolo 2003 apud Balestrin 2013, p. 30). 

As consequências disso nas práticas educativas e identitárias foi a negação do que os 

sujeitos traziam enquanto saberes construídos a partir de suas relações com o mundo e com os 

outros sujeitos, vivências essas que trazem marcas identitárias das quais quero tratar nessa 

pesquisa. O problema de pesquisa tá relacionado com a construção de outra 

pedagogia/epistemologia que considere as pessoas de forma integral, corpo, espirito, saberes, 

ações sobre o mundo, para tanto precisamos compreender quais são as bases que agenciam 

nosso ser.  

Assim, para tratar da abordagem metodológica a qual me refiro nesta escrita, acredito 

ser necessário compreender porque fazemos pesquisa. A princípio a resposta é óbvia, pois todo 

processo investigativo visa conhecer um determinado objeto/sujeito, mas a citação abaixo de 

Chizotti (1998) me remete ao que está implicado no ato de conhecer um objeto. 

 

Nessa tarefa confronta-se com todas as forças da natureza e de si próprio, arregimenta 

todas as energias da sua capacidade criadora, organiza todas as possibilidades da sua 

ação e seleciona as melhores técnicas e instrumentos para descobrir objetos que 

transformem os horizontes da sua vida (CHIZOTTI, 1998, p. 11). 

 

Esse trecho me conduziu a perceber que existem outras implicações no ato de pesquisar, 

pois está relacionado com minha aproximação com o objeto que pretendo conhecer. Eu sou 

professor e faço parte dos movimentos culturas/educacionais do Bairro em vivo. Quero 

pesquisar sobre a religião de matriz africana e religião afro-brasileira (Umbanda), porque 

acredito que essa pesquisa poderá possibilitar mudanças nos processos educativos e identitários 

não só no bairro, mas em minha própria pratica enquanto “educador-caboco”.  

 

3. 1 TRILHAS METODOLÓGICAS: PISTAS CARTOGRÁFICAS /RIZOMÁTICAS 

 

Para acompanhar processos não podemos ter predeterminada de antemão a 

totalidade dos procedimentos metodológicos, pistas que guiam o cartógrafo são 

como referências que concorrem para a manutenção de uma atitude de abertura ao 

que vai se produzindo e de calibragem do caminhar no próprio percurso da 

pesquisa. 

 (Passos; Barros, 2015, p. 13). 

 

Aqui quero iniciar resgatando uma proposição de Guimarães Rosa que, através da fala 

de seu filósofo-jagunço Riobaldo, nos ensina em Grande Sertão: veredas: 

 



91 
 

 

Ah, tem uma repetição, que sempre outras vezes em minha vida acontece. Eu 

atravesso as coisas – e no meio da travessia não vejo! – só estava entretido na ideia 

dos lugares, de saída e de chegada. Assaz o senhor sabe: a gente quer passar um rio a 

nado, e passa; mas vai dar na outra banda, é num ponto muito mais em baixo, bem 

diverso do que primeiro se pensou. Viver não é muito perigoso? (Rosa, 1986, p. 26). 
 

O filósofo das veredas (dos caminhos) nos ensina que a travessia do real necessita se 

deixar atravessar e cruzar, nos mostra que atravessar é também ser atravessado e que esse 

atravessar é a melhor maneira de se compreender a relação com o real, como quando diz, 

algumas páginas à frente, que “o real não está na saída nem na chegada! Ele se dispõe para a 

gente é no meio da travessia” (Rosa, 1986, p. 52). 

Um outro filósofo, de outras encruzilhadas – estas do Magrebe – também nos lembrará 

de que travessia é um outro possível nome para “experiência”, grifo eu aqui, ecoando as 

palavras de força de lei. Para Jacques Derrida (2007, p. 29), “uma experiência é uma travessia, 

como a palavra o indica, passa através e viaja a uma destinação para a qual ela encontra 

passagem. A experiência encontra sua passagem, ela é possível”. Ao menos, observará em 

seguida, ela é possível a princípio, por princípio ou em teoria. Em sua raiz etimológica, a palavra 

experientia é formada por três partes, que são: ex (fora), peri (perímetro, limite) e entia (ação 

de conhecer, aprender ou conhecer) e, nesse sentido, literalmente pode ser traduzida como o ato 

de se aprender ou conhecer além das fronteiras, cruzando e atravessando os limites. 

Contudo, tal cruzo, tal experimentação, exige algum caminho metodológico – ou não? 

A pergunta que se impõe, então, é: como? Talvez seja ela que deva nos guiar daqui em diante, 

para que não sejamos simplesmente levados pela correnteza. Mas, antes mesmo de buscarmos 

uma resposta sobre esse método, é preciso reconhecer: as coisas são ainda mais complexas do 

que até aqui pareciam ser. 

A questão que Derrida (2007) nos coloca logo em seguida, sobre a entrada em cena da 

aporia da experiência, ou da experiência da aporia, parece embolar um pouco mais o meio de 

campo. Se aporia é, literalmente, não-caminho, quando o “a” privativo se copula aos “poros” 

(passagem), estar diante de uma aporia – é, no real, um beco-sem-saída. Derrida (nos) provoca 

(Derrida, 2007, p. 29- 30): “ora, nesse sentido, não pode haver uma experiência plena da aporia, 

isto é, daquilo que não dá passagem. Aporia é um não-caminho”. 

O que Derrida quer nos advertir é que o modo segundo o qual o Ocidente se posta 

diante do real, não aceitando suas aporias, seus segredos, e como pretende desvendá-los, 

desvirginá-los, penetrá-los, explicá-los, compreendê-los, prendê-los, aprisioná-los, além de 

uma atitude despudorada e indecente, em termos epistemológicos, é ingênua e prepotente. 



92 
 

 

Diante de um caminho barrado não há operação a se fazer que não pretenda desencantar o 

encanto do segredo.  

Achille Mbembe (2017) nos lança uma questão, ao tratar dos limites da experiência 

humana no mundo contemporâneo, que talvez ajude a reconfigurar o campo tenso daquilo que 

Derrida nomeou de aporia. Se, para Derrida, aporia é esse não-caminho, esse beco onde os 

poros da passagem se fecham, para Mbembe a experiência do impasse não é ausência de 

caminho, mas excesso de caminhos mortos – é estar diante de um mundo saturado de clausuras 

que se apresentam como saídas. Nesse sentido, o impasse não é o fim, mas a experiência do 

colapso da travessia. E é aí que Mbembe (2017, p. 75) tensiona: “viver, hoje, é atravessar o 

impensável, é habitar um mundo que não cessa de estreitar seus corredores, onde caminhar é 

inventar chão.” Assim, a aporia, mais do que beco-sem-saída, é chão em ruína, é a condição 

mesma de quem, sem mapa, ainda precisa caminhar. Eu responderia aqui, então, que só o que 

podemos fazer, encantando e reencantando: é invocar. 

E se perguntamos pelo método, Ogum, a divindade iorubana do ferro, da agricultura e 

das guerras, nos ensina que precisamos, então, perguntar pelos caminhos. Se método nada mais 

é que através ou por meio de (meta) caminho (hodos), então, método é travessia, experiência 

de atravessamento e relação de enfrentamento com as aporias do real. A epistemologia de 

Ogum, segundo Nogueira (2020), resgata valores civilizatórios tradicionais que antecedem 

aqueles instituídos pelo projeto colonial para dizimar o diferente.  Assim como a epistemologia 

de Exu recupera as origens ancestrais, a autocompreensão e a diversidade da encruzilhada, a de 

Ogum o faz pelos caminhos e estradas que possibilitam chegar às estratégias de enfrentamento, 

adotadas na trajetória dos Povos de Terreiros para sobreviver a esses tempos. Os três princípios 

de Ogum residem na proteção, na abertura de caminhos (livre de opressão) e na resistência. 

Nesse sentido, uma boa tradução para método é o nome de uma erva que se costuma usar no 

Brasil para descarregar, limpar o corpo e trazer energias boas para a vida, que se chama abre-

caminho (Justicia gendarussa Burm.f.).  Essa erva que nos ajuda nesse banho de descarrego 

colonial26 ou nessa defumação epistêmica e é receitada pelos caminhos de Ogum que, no Brasil, 

se cruzam com os dos caboclos desbravadores de matas virgens, como Seu Rompe Mato e Seu 

Arranca Toco. O termo “abre-caminho” costuma se referir a ervas usadas para limpeza 

espiritual, remoção de obstáculos e abertura de novos caminhos na vida, sendo mais comum 

para plantas como: Eupatorium laevigatum (erva-de-São-João ou erva-abre-caminho); Piper 

aduncum (pimenta longa); Trimezia martinicensis (abre-caminho verdadeiro). 

 
26 Referência ao termo “carrego colonial” cunhado por Simas e Rufino (2019, p. 24).  



93 
 

 

Dentro das tradições de Umbanda e da pajelança, a relação entre ervas e entidades não 

segue um único manual escrito, mas sim os saberes transmitidos pela oralidade, pela intuição e 

pelo assentamento da força espiritual em cada folha. A Justicia gendarussa (abre-caminho) 

pode, sim, ser associada a esse princípio de abertura e rompimento, especialmente se for 

utilizada dentro dos ritos onde os caboclos trabalham para remover demandas, fortalecer 

caminhos e dissipar empecilhos. Na força de Seu Rompe-Mato, a erva corta os espinhos da vida, 

afasta energias densas e firma o passo daquela que busca trilhar com coragem. Na pegada de 

Seu Arranca-Toco, o que está enraizado e impedindo o crescimento pode ser removido com 

determinação. 

 

Abre a porta, oh gente, que aí vem Ogum 

Com seu cavalo marinho ele vem saravar 

Abre a porta, oh gente, que aí vem Ogum 

Com seu cavalo marinho ele vem saravar 

 

Estava na beira da praia 

Quando eu vi 7 ondas passar 

Estava na beira da praia 

Quando eu vi 7 ondas passar 

 

Se meu pai é Ogum 

Ogum 

Vencedor de demanda 

Ele vem de Aruanda 

Pra salvar filho de umbanda27 

 

É preciso aplicar a certas obras, como o Discurso do método, de Descartes, verdadeiros 

banhos de abre-caminho ou defumações com ervas como elevante ou vence-demanda – rituais 

que ajudem a desfazer os fechamentos de sentidos, abrir passagem por entre os bloqueios 

coloniais do pensamento e permitir que outros saberes, há muito silenciados, respirem. O 

filósofo francês nos diz que o propósito de seu livro é fazer com que aqueles que caminham 

mais lentamente possam avançar mais rápido e que, por isso, quer mostrar o caminho certo. Na 

primeira parte de seu livro, Descartes diz que sua escrita acontece depois de ele ter estudado 

por alguns anos o livro do mundo, para, só depois disso, escolher os caminhos que deveria 

seguir. Concordamos, em parte, com a bula de Descartes, no sentido de que um discurso sobre 

o método deva se atribuir a tarefa de abrir caminho. Porém, precisamos aqui fazer duas 

observações, que diferenciariam a abertura de caminhos do filósofo francês daquela que Ogum 

e os caboclos nos ensinam. 

 
27 Ponto de Ogum. Disponível em https://www.letras.mus.br/juliana-d-passos-e-a-macumbaria/ponto-de-ogum-

iara-se-meu-pai-e-ogum/ 



94 
 

 

Em uma perspectiva terreirizada, precisamos ter em mente sempre a noção de que o 

jogo sempre já começou e que nenhum caminho é inaugurado em absoluto. Sempre andamos 

por sobre os rastros de outros, seguindo os passos da ancestralidade. É nesse sentido que 

constantemente precisamos retomar a noção de gira para retratar o jogo do pensamento, cuja 

definição encontramos nas palavras do caboclo Nei Lopes (2012). No Novo Dicionário Banto 

do Brasil, lemos a seguinte definição: “Gira: Sessão de Umbanda. 1. Umbundo: tjila: dançar, 

bailar; Bundo: ndjila: processo, meio, método. Ngira é o através de que se dá quando baila” 

(Lopes, 2012, p. 125). 

E não é à toa que, em diversos pontos de Umbanda, Ogum é chamado de seu cangira 

– o dono da gira –, que, em todos seus pontos, é aquele que sabe pisar na umbanda. O dono da 

gira é aquele que sabe pisar, que sabe que abrir caminho e pisar onde já se pisou. É por essa 

razão que, quando por essas bandas, trazido junto de seus filhos sequestrados da cidade de Irê 

e escravizados no Brasil, Ogum, senhor dos métodos, reconhece – ao chegar nestas terras – que 

os passos dos povos originários já traçavam trilhas muito antes de sua espada abrir caminho. 

Sobre o ensinamento das pisadas, podemos ver em rodas de capoeiras, giras de umbanda, 

terreiros, rodas de samba e de jongo. Sempre, nesse sentido, a ética dos pés é invocada, como 

vemos a seguir: 

Pisa caboclo quero ver você pisar 

Pisa lá que eu piso cá 

Quero ver você pisar 

Pisa caboclo quero ver você pisar 

Na batida do meu gunga 

Quero ver você pisar 

Pisa caboclo quero ver você pisar 28 

 

O que de mais bonito podemos fazer, é seguir os rastros dos outros, dos que nos 

antecederam e que nos ensinaram, com seus saberes falados, cantados, a pisar/pensar/pesquisar. 

Ao contrário, portanto, de Descartes que acha que o método, se ainda conceber que há encanto, 

tem de ser o de um flautista mágico que conduz, guia, orienta, norteia. 

Outra observação que faço, ainda em relação ao termo gira e que parece se distancia 

dos caminhos de Descartes, diz respeito à ideia de encruzilhada e circularidade. Nessa acepção 

do termo gira diz respeito ao inquice (divindade banto) Bombonjira. Em Quimbundo, Pambu-

a-njila remete à ideia de encruzilhada, que é a morada do inquice. Nei Lopes (2012), no 

Dicionário Banto chama atenção ao termo kicongo mbombo, que quer dizer porteira, pois é o 

lugar onde essa divindade reside. Seja nas porteiras ou nas encruzilhadas, o interessante é que 

 
28 <https://www.youtube.com/watch?v=3ho0dmClIDs>. 



95 
 

 

essa divindade bantu, no Brasil, se encruza na diáspora africana com as diásporas ciganas, 

ameríndias e ibéricas e Pombagira. 

Em qualquer caminho há encruzilhadas e, nelas, os encontros os quais Descartes 

parece querer descartar. Esse “X”, que é também o quiasma grego, foi onde Édipo encontrou 

seu pai, dando origem a tragédia que todos conhecemos. Isso é engraçado, pois remete 

exatamente àquela postura do desbravador, colonizador, arrogante, que quer passar na frente, 

passar primeiro ou, como se diz no Brasil, chegar chegando ou entrar no ônibus depois e querer 

sentar na janela. Afirmo, de coração, que se Édipo tivesse conhecido a sabedoria afro-brasileira 

da sambista Dona Ivone Lara29, a tragédia seria cantada em samba, bebida e comida. Em algum 

mundo possível, Édipo poderia/teria cantado: 

 

Eu vim de lá, eu vim de lá, pequenininho 

Mas eu vim de lá, pequenininho 

Alguém me avisou 

Pra pisar neste chão devagarinho 

Alguém me avisou 

Pra pisar neste chão devagarinho, eu vim de lá 

Sempre fui obediente 

Mas não pude resistir 

Foi numa roda de samba 

Que eu me juntei aos bambas 

Pra me distrair 

Quando eu voltar à Bahia 

Terei muito que contar 

Oh padrinho não se zangue 

Que eu nasci no samba 

Não posso parar 

Foram me chamar, ora, vejam vocês 

Eu estou aqui, o que é que há? 

Foram me chamar, ora, vejam vocês 

Eu estou aqui, o que é que há? 

Eu vim de lá, eu vim de lá, pequenininho 

Mas eu vim de lá pequenininho... (Lara, 1978, In: Samba, minha verdade, samba, 

minha raiz [LP].) 

 

Aí, então, saberíamos que ele teria aprendido a usar seus pés para aquilo que foram 

feitos: saudar o chão. É por essa razão que o conceito de cruzo, firmado por Simas e Rufino 

em Fogo no Mato: A Ciência Encantada das Macumbas (2018), é fundamental para se pensar 

uma metodologia. Nesse livro, os autores trazem a macumba como ciência encantada que 

promove a “amarração dos múltiplos saberes” (Simas e Rufino, 2018, p. 14). Sendo essa 

amarração de saberes, “esse fio-rizoma de contas de um Rosário de um Preto Velho, ou as 

 
29Yvonne Lara da Costa, conhecida como Dona Ivone Lara (1921-2018), cantora e compositora brasileira. 

Conhecida como Rainha do Samba e Grande Dama do Samba ela foi a primeira mulher a assinar um samba-

enredo e a fazer parte da ala de compositores de uma escola, o Império Serrano. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/2018
https://pt.wikipedia.org/wiki/Canto_(m%C3%BAsica)
https://pt.wikipedia.org/wiki/Compositor
https://pt.wikipedia.org/wiki/Brasileiros
https://pt.wikipedia.org/wiki/Samba-enredo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Samba-enredo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Imp%C3%A9rio_Serrano


96 
 

 

rendas-rizomas da saia de uma Pombagira, o efeito de, através das mais diferentes formas de 

textualidade, enunciar múltiplos entenderes em um único dizer” (Idem, 2018, p. 14). 

Cruzar ou encruzar, então, significa assumir abordagem metodológica rizomática de 

chulear uma perspectividade afro-ameríndio-brasileira que produz conceitos a partir destes 

saberes macumbeiros ao mesmo tempo em que, nessa perspectiva, o filósofo se torna, ele 

também, um Kumba, que não apenas é o feiticeiro, mas também o poeta e o “encantador de 

palavras” (Ibidem, 2018, p. 5). 

Esse movimento de descarrego do caminho cartesiano nos leva então a pensar em 

outras alegorias importantes aos quais esses atravezes nos levam: as encruzilhadas, trilhas, 

teias, pistas cartográficas ou rizomáticas. Me junto aos dois caboclos-kumbas – Simas e Rufino 

–, que não se trata aqui de um virar as costas aos saberes ocidentais, já que eles também nos 

constituem, mas sim de promover o cruzamento e o encanto do que foi desencantado. 

 

3.2 NAS TRILHAS CARTOGRÁFICAS/RIZOMÁTICAS DA PESQUISA: CONEXÕES E 

ATRAVESSAMENTOS COM A ANCESTRALIDADE. 

 

Pintamos, esculpimos, compomos, escrevemos com sensações. Pintamos, esculpimos, 

compomos, escrevemos sensações. (Deleuze; Guattari, 2020, p.196)   

 

O que começamos aqui é um percurso. Uma trilha que segue por diversas 

encruzilhadas. De toda forma, como é exigido que se faça na academia, do ponto de vista 

metodológico, o que construímos aqui é uma cartografia, espécie de mapa. Existem elementos-

chave nesta dissertação, como a Pedagogia das Encruzilhadas, a semântica das Giras, a escuta 

do Cruzo, ou a Epistemologia da Ancestralidade, que funcionam como direções metodológicas. 

É no livro Pedagogia das Encruzilhadas (2019), de Luiz Rufino, que se assenta o referencial 

teórico sobre esta onto-epistemologia. A encruzilhada é espaço de potência e invenção. 

Na Umbanda, de maneira geral, encruzilhada é onde habitam os povos da rua, isto é, 

exus, pomba-giras, entidades que atuam como espíritos humanos evoluídos, de energia telúrica 

e que trabalham com a reinvenção. Luis Antônio Simas e Luiz Rufino (2018) no livro Fogo no 

Mato: a ciência encantada das macumbas, colaboram com uma definição para o termo:  

 

O Atlântico é uma gigantesca encruzilhada. Por ela atravessaram sabedorias de outras 

terras que vieram imantadas nos corpos, suportes de memórias e de experiências 

múltiplas que lançadas na via do não retorno, da desterritorialização e do 

despedaçamento cognitivo e identitário, reconstruíram-se no próprio curso, no transe, 

reinventando a si e ao mundo (Rufino, 2018, p. 11). 

 



97 
 

 

A Cartografia, contudo, surge como metodologia de encontro com os objetos e sujeitos 

de meu estudo e de análises da filosofia da ancestralidade (outra ferramenta metodológica). No 

livro Pistas do Método Cartográfico, de Eduardo Passos, Liliana da Escóssia e Virgínia 

Kastrup, o artigo assinado por Passos e Regina de Barros (2015) diz: 

 

A cartografia como método de pesquisa-intervenção pressupõe uma orientação do 

trabalho do pesquisador que não se faz de modo prescritivo, por regras já prontas, nem 

com objetivos previamente estabelecidos. No entanto, não se trata de uma ação sem 

direção, já que a cartografia reverte o sentido tradicional de método sem abrir mão da 

orientação do percurso da pesquisa. O desafio é o de realizar uma reversão do sentido 

tradicional de método – não mais um caminhar para alcançar metas prefixadas (metá-

hódos), mas o primado do caminhar que traça, no percurso, suas metas. A reversão, 

então, afirma um hódos-metá. A diretriz cartográfica se faz por pistas que orientam o 

percurso da pesquisa sempre considerando os efeitos do processo do pesquisar sobre 

o objeto da pesquisa, o pesquisador e seus resultados. (Passos; Barros, 2015, p. 7). 

 

A partir do que foi apresentado até agora, nesta parte do texto, podemos acessar a 

encruzilhada onde encontramos um aprofundamento do conceito ancestralidade e sua 

importância no escopo desta pesquisa. Ancestralidade é também cosmovisão, epistemologia da 

pessoa negra. Ancestral é aquilo que nos precede. “A dimensão do ancestral está imbricada à 

imanência do ser, fundamenta tanto uma ontogênese, como também uma ontologia.”, diz Luiz 

Rufino (2019, p.75), afirmando que a ancestralidade é aquilo que nos engendra enquanto seres 

humanos.  

Inicio com a seguinte indagação: “O que a pesquisa pode dizer? Isso só podemos 

indicar após o caminhar, a partir do presente. Mas, vamos contar do passado? Também. Um 

passado em movimento, como tradição viva, que nos atravessa e transforma o futuro a cada 

instante” (Barros; Kastrup, 2015, p. 60). 

Passado e presente se cruzam na filosofia, nos atravessamentos de um futuro por vir 

nas lutas coletivas. Nas percepções e afetos, das esquivas linhas cartográficas de devir-negros-

afro-brasileiros, pulsam o reverberar desta caminhada em busca de encontros de um bailar com 

a ancestralidade, no trepidar de voos e pousos e nas encruzilhadas dos caminhos desse estudo. 

Pelo caminhar, na constituição de cartas de saberes através das pistas das cartografias das 

multiplicidades que faz nascer outras multiplicidades nas trilhas e fios-rizomas da educação e 

ancestralidade africana que confluem para conectar saberes do terreiro de Santa Bárbara com 

saberes do terreiro da escola Walkise da Silveira Vianna. Segundo Barros e Kastrup (2015, p. 

27-28), “a cartografia é o acompanhamento do traçado desse plano ou das linhas que o 

compõem. A tecedura desse plano não se faz de maneira só vertical e horizontal, mas também 

transversalmente”.  



98 
 

 

Andar por trilhas e tecer fios-rizomas não significa encontrar ou conectar uma ponta a 

outra, mas atravessar as águas de um rio que busca encontrar-se com o mar, assim como os pés 

descalços dos ancestrais negros e negras que atravessam rios de dificuldades da raça e da classe 

nos passos desta pesquisa. Nesse caminhar por fios-rizomáticos, tecemos escavando-escovando 

conceitos decoloniais. 

 

Para acompanhar processos não podemos ter predeterminada de antemão a totalidade 

dos procedimentos metodológicos, pistas que guiam o cartógrafo são como 

referências que concorrem para a manutenção de uma atitude de abertura ao que vai 

se produzindo e de calibragem do caminhar no próprio percurso da pesquisa. (Barros; 

Kastrup, 2015, p. 13). 

 

Seguir as inscrições e intervenções no método cartográfico não significou seguir pistas 

para guiar a pesquisa por regras, mas criar trilhas como aberturas de possibilidades em modos 

múltiplos. Neste sentido, as multiplicidades são apresentadas pelo (des)caminho filosófico, nas 

confluências da filosofia da ancestralidade no terreiro da escola, que pulsou e operou no ponto 

de fuga, no fora e dentro do espaço institucional, pistas cartográficas que tecem essa escrita 

sobre pensar filosófico bem como as discussões e desconstruções do pensamento, pelo ato de 

criar conceito, um exercício didático-pedagógico e libertário. 

Com as trilhas onde as linhas de fuga convergem, na trajetória de estudantes do Ensino 

Médio, principalmente da turma M1TNM03, que participaram desse movimento-ocupação e 

resistência às “cavernas platônicas em nossas aulas”, em movimento de fuga através da filosofia 

da ancestralidade buscamos territorializar o terreiro da escola Walkise da Silveira Vianna, em 

Marabá no estado do Pará – na luta contra o currículo fechado com o modelo eurocêntrico. Esta 

intervenção constituiu-se como um ato de resistência dentro do modelo hegemônico instituído 

nas escolas de Marabá, pois deixou registrado muitos signos-inscrições nas paredes do 

pensamento.  

O traçado desta pesquisa sobres terreiros – umbanda e escola, foi atravessado pelo 

fenômeno educativo-filosófico-religioso e sua receptividade em uma realidade, como a 

comunidade escolar em uma cidade, que tem um número significativo de terreiros de religiões 

afro-brasileiras. Foi necessário um olhar filosófico-sociológico na aproximação com as 

construções de memórias e identidades desses sujeitos e sujeitas umbandistas e seus 

mecanismos de resistência frente a situações de discriminação e intolerância religiosa. Na 

apreensão dessa complexidade religiosa, tomamos como abordagem às pistas 

cartográficas/rizomáticas, com a etnografia como como técnica de descrição, por adequar-se 



99 
 

 

melhor ao objeto-sujeito(a), uma vez que se ampara nos saberes práticos e com os valores 

socioculturais dos/das umbandistas, que transitam nesta esfera microssocial. 

Observamos, portanto, que o foco desta pesquisa está permeado da/na prática, 

entendida a partir dos fatos sociais construídos pelos sujeitos envolvidos – sejam eles estudantes 

ou anciãs guardiãs da memória afro-religiosa. Além disso, salientamos a importância desses 

corpos praticantes parceiros(as) da pesquisa: sua memória, seus saberes, seus sentimentos, seus 

medos, suas estratégias, sua interação na vida cotidiana. 

Necessário apontar, ainda, que esta abordagem, por ser derivada da cartografia, como 

outra concepção de fazer a pesquisa social, visou estabelecer oposição à objetividade da ciência, 

ao propor que os objetos do mundo são constituídos pelos modos como as pessoas atuam 

intencionalmente com relação a eles. Não se desconsiderou que esse objeto também é oriundo 

do processo de dominação colonial, em que os valores filosóficos, culturais, sociais e religiosos 

europeus sobrepujaram-se sobre os saberes e as relações locais. De forma avassaladora, que tal 

dominação permitiu acesso não apenas aos costumes e valores, como também à forma de 

produzir pesquisa, isto é, epistemologicamente. As pesquisas tendem partir do ponto de vista 

do pesquisador, como detentor de uma verdade e da realidade de um local, buscando 

linearmente uma harmonia acerca da realidade, isolando o objeto de seu contexto. O objeto de 

pesquisa reclama os métodos que o analisarão, ou seja, é o objeto que define a melhor 

abordagem a ser utilizada, a fim de abranger sua complexidade e suas necessidades 

interpretativas. 

Assim, o ato de praticar e caminhar nesta pesquisa pode ser compreendido como uma 

das consequências diretas dessa corrida colonial. Ele está assentado no solo das práticas sociais, 

resultante de um longo e doloroso processo de opressão. Neste nosso caso, especificamente, as 

pistas cartográficas da conversação foram utilizadas a fim de garantir presencialidade e a 

corporeidade dos saberes dos caminhantes parceiros e parceiras da pesquisa: mãe de santo do 

terreiro de umbanda, estudantes e professores e professoras do terreiro da escola. 

Ao anunciar que a abordagem desta pesquisa se pauta na cartografia, necessito 

alinhavá-la ao tipo de pesquisa selecionada, a fim de garantir a conexão nos caminhos-trilhas e 

pistas metodológicas. Para uma análise em que o foco são os praticantes umbandistas e a 

maneira como se enxergam e agem no mundo e nas relações sociais. Considerando o discurso 

de abordagem, circunscreve a do tipo de pesquisa qualitativa cartográfica. Ou seja, a pesquisa 

teve, também, natureza aplicada. 

O tipo de pesquisa qualitativo cartográfica ampara-se na complexidade e na totalidade 

dos objetos em seu contexto diário, nesse sentido, importa considerar as modificações dos 



100 
 

 

pontos de vista e das práticas dos parceiros(as) de pesquisa, devido às diversas perspectivas 

subjetivas e ambientes a eles e elas relacionados. Em suma, a pesquisa qualitativa é orientada 

para a análise de casos concretos em sua particularidade temporal e local, partindo das 

expressões e atividades das pessoas em seus contextos locais/reais, ou seja, trata-se de uma 

descrição de fenômenos impregnados de sentido a partir de observação direta de dados do 

ambiente natural. “Como proposta metodológica, a cartografia se orienta, portanto, como um 

trabalho de investigação não-prescritivo, mas ancorado na prática e decorrente do próprio 

processo acompanhado” (Passos & Barros, 2015, p. 18). E mais adiante: “Não há neutralidade 

do conhecimento, pois toda pesquisa intervém sobre a realidade mais do que apenas a representa 

ou constata em um discurso cioso das evidências” (p. 20–21)  

O acesso ao campo em estudo é uma questão mais crucial na pesquisa qualitativa do 

que na quantitativa, especialmente quando se considera o contato buscado pelos pesquisadores 

que precisa ser mais próximo ou intenso, possibilitando envolvimento maior para a realização 

de entrevistas abertas, gravação de conversas, registro fotográfico, isto exige mais dos sujeitos 

envolvidos. Nesse sentido, deve haver ou deve-se criar uma relação mais íntima, leal, 

estabelecendo confiança entre pesquisador e os sujeitos da pesquisa. 

A pesquisa de campo surgiu como um desafio que foi superado a cada visita realizada 

a campo. Os dados foram compostos em cartas-saberes. Em se tratando da imersão para trilhar 

os caminhos do terreiro de umbanda, foi tarefa complexa que exigiu paciência e sensibilidade 

sobretudo, nas conversas e participação sobre os ritos da religiosidade. O principal instrumento 

de coleta de dados nas entrevistas abertas e nas narrativas de vida com a Mãe Doguinha  foi o 

gravador de voz de um smartfone e o diário de campo; com os alunos, iniciei por um formulário 

geral de questões acerca de seu pertencimento religioso, lancei mão do grupo focal, na escola, 

com os sujeitos que se autodeclararam umbandistas e mais alguns colaboradores simpatizantes 

das religiões afro-brasileiras que se dispuseram a dialogar sobre a relação da escola e da 

religiosidade; posteriormente, segui com entrevistas com a diretor da escola. 

Meu primeiro campo de estudo foi na Escola Estadual Walkise da Silveira Vianna, 

fundada em 1994 através da Portaria nº. 2857/94 que recebeu esse nome de em homenagem 

conferida pelo Governador do Estado, então Hélio da Mota Gueiros, a uma contadora da 

Secretaria Estadual de Educação – SEDUC, vítima de acidente aéreo ocorrido em 06 de junho 

de 1990. 

 

 

 



101 
 

 

Figura 02: EEEM Walkise da Silveira Vianna 

 
Fonte: Google Maps 

 

A escola é administrada por uma equipe gestora formada por um diretor; um professor 

readaptado que exerce a função de secretário escolar, uma vice-diretora pedagógica, um vice-

diretor administrativo, três técnicas em educação que atuam como coordenadoras pedagógicas 

(uma em cada turno), três professores de apoio a gestão (PAG) e três Professores 

Coordenadores de Área (PCA), sendo uma para área de Linguagens, uma para área de Ciências 

Humanas e outra de Ciências da Natureza. A escola conta com um total de 64 funcionários, 

sendo 44 efetivos e 20 temporários que compõem o quadro funcional da instituição. No ano 

letivo de 2024/2025, foram ofertadas turmas de Ensino Médio nos turnos da manhã, tarde e 

noite, totalizando 32 turmas e atendendo a 1.056 estudantes matriculados em pleno movimento 

no ano de 2024. 

     Quadro 01: Marco situacional da EEEM Walkise da Silveira Vianna - 2024 

NÍVEL DE ENSINO: EDUCAÇÃO BÁSICA 

MÉDIO 

Ensino Médio Regular – NEM. Resolução Nº 504/2023; 

Ensino Médio EJA – NEM (1º e 2º ciclo). Resolução Nº 753/2023; 

Atendimento Educacional Especializado. 

MODALIDADE/FORMA DE OFERTA 

Ciclo da 

Juventude 

1º ciclo (1º e 2º ano) 

2º ciclo (3º ano) 
EJA 

Ensino Médio EJA – NEM (1º e 2º 

ciclo). 

MATRÍCULAS 

Total de 

Matrículas da 

Escola: 

2020 2021 2022 2023 

929 1007 988 1056 



102 
 

 

ESPAÇO FÍSICO 

Descrição do 

Espaço Físico da 

Escola: 

● Salas de Aula: 14 

● Laboratórios de Informática: NÃO  

● Número de Computadores: 06 

● Refeitório: 01 

● Biblioteca: 01 

● Sala de professores: 01 / Direção: 01 / Auditório: 0/ Coordenação 

de Estágio: 0 / Coordenação Pedagógica: 0 

Fonte: PPP de Escola  

 

Os sujeitos-parceiros desta pesquisa, bem como o território que abriga a escola 

investigada, expressam uma marcante diversidade socioeconômica, cultural e política, refletida 

cotidianamente nas práticas e relações do ambiente escolar. O que mais chamou a atenção, no 

entanto, foi a presença expressiva da diversidade racial, especialmente a centralidade da 

negritude no tecido humano da escola. A maioria dos estudantes se reconhece como negra, 

compondo um cenário em que os traços da ancestralidade africana e afro-brasileira não apenas 

atravessam os corpos presentes, mas também interpela os sentidos da educação ofertada. 

Segundo levantamento realizado em maio de 2024, por meio de formulário eletrônico 

(Google Forms), constatou-se que aproximadamente 60% do corpo discente é composto por 

alunas – o que também aponta para questões de gênero que atravessam a experiência escolar. 

Em relação à autodeclaração racial, 82% dos estudantes identificam-se como pessoas negras, 

sendo 62% pardos e 20% pretos; 14% declararam-se brancos, 3% indígenas e 1% preferiu não 

informar sua identidade racial. Esses dados, longe de serem meros números, revelam a urgência 

de uma proposta pedagógica enraizada na filosofia da ancestralidade e no reconhecimento das 

epistemologias negras e indígenas como fundamentos do processo educativo. Trata-se, 

portanto, de um território onde a escola pode – e deve – ser espaço de reencantamento dos 

saberes e reexistência das identidades historicamente silenciadas. 

A situação espacial, social e cultural do bairro, onde a escola está localizada, é marcada 

pelo está à margem, pois sua localização geográfica situa-se às margens do Rio Tocantins e 

simbolicamente as margens da sociedade em Marabá, uma vez que é formado por pessoas social 

e economicamente fragilizadas. A condição periférica do bairro traz a marca da violência 

urbana, e isso atravessa o terreiro da escola. Como bem representa o trecho da música do Rappa, 

que traduz bem o contexto de violência em que vive as pessoas da periferia em Marabá. 

 

 



103 
 

 

Hei Jhon, o que você faz com essa arma aí na mão, 

Hei Jhon, esse não é um atalho pra sair desta solidão 

Também morre quem atira  

(Trecho de música de O Rappa) 

 

O terreiro Centro Umbandista Santa Bárbara, que foi o outro campo de imersão de 

estudo, fica localizado há trezentos metros da escola estudada. Por isso, já tem trilhas e relação 

com projetos com os temas diversidade e relações étnico-raciais desenvolvidos na escola. 

Porém no ensino de filosofia essa experiência é pioneira. Assim, a partir da dinâmica das 

interações sociais e dos papéis sociais dos e das participantes da pesquisa, considerando, ainda, 

que a pesquisa é um labor artesanal, apresento como coautores(as) desta pesquisa todos e todas 

as praticantes do terreiro de umbanda e do terreiro escola, que contribuíram para a realização 

desta experiência. 

O Centro Umbandista Santa Bárbara, remonta à sua fundação ao ano de 1976. 

Contudo, não existem registros documentais disponíveis daquele momento, revelando a 

complexidade e a deficiência de acesso à documentação, como já mencionado anteriormente. 

Grande parte da história aqui reconstruída nos chega pelas palavras vivas de Mãe Doguinha, 

cuja memória e oralidade guardam os alicerces da casa religiosa. É por meio de suas narrativas, 

entrelaçadas de sabedoria e afeto, que a história se mantém viva, fluindo como um rio de axé 

que transborda para os mais novos, perpetuando a tradição e a ancestralidade da comunidade-

terreiro. 

Figura 03: Residência de Mãe Doguinha (à direita) e entrada do  

Terreiro Santa Bárbara (à esquerda) 

 
Fonte: Acervo fotográfico de José Evandro Silva Oliveira 

 



104 
 

 

A relação do pesquisador com os demais sujeitos a serem estudados é de extrema 

importância. Em decorrência disso, busquei estabelecer vínculos de respeito e de troca, 

baseados na confiança, afim de atingir melhor os objetivos desta pesquisa, em compreender a 

constituição da manifestação da ancestralidade africana na realidade brasileira, com intuito de 

chegar à escola e aos reflexos sociais da intolerância e da discriminação religiosas. 

Esta minha escrita nasce do cruzamento de meu caminho com o caminho de Mãe 

Doguinha – Mãe de Santo do Centro Umbandista Santa Bárbara. Caminho, por sua vez, é a 

necessidade de cultivar essa relação.  Nos terreiros de religião de matriza africana, os caminhos 

são compostos pelas linhas de movimento dos humanos, orixás, caboclos, erês, exus e eguns. 

Esse caminho metodológico é trilhado no caminho do orixá Ogum. Assim, trilhar um caminho 

é sempre um movimento arriscado, nunca se sabe onde, de fato, se vai chegar ao caminhar. 

Ao cruzar meu caminho com o de Mãe Doguinha, compreendi que a filosofia – 

sobretudo aquela voltada para um ensino antirracista – não está restrita às páginas dos livros. 

Ela existe no xirê, no terreiro, no saber transmitido pelos corpos e pelas práticas ancestrais. Essa 

compreensão ampliou meu olhar sobre o papel da escola e da educação. Uma escola que ignora 

o terreiro como espaço de conhecimento acaba por reproduzir as mesmas formas de racismo 

estrutural que marginalizaram as religiões de matriz africana e seus praticantes. 

Ao me aproximar do Terreiro de Santa Bárbara, não fui em busca de dados. Fui 

convocado por uma ética de presença, por um compromisso com os saberes que resistem no 

canto de um ponto, na dança de um orixá, no gesto de uma mãe-de-santo. Mãe Doguinha, como 

referência ancestral e viva, não me ofereceu um objeto de estudo, mas sim um campo de sentido, 

um lugar de escuta e partilha. A partir dela, compreendi que meu método precisava ser, antes 

de tudo, relacional. 

Figura 04: Doguinha Gomes – Mãe de Santo do Terreiro Santa Bárbara 

 
Fonte: Acervo fotográfico particular de José Evandro Silva Oliveira 



105 
 

 

Minha pesquisa, portanto, é o resultado desse diálogo entre mundos: entre os estudos 

de pensadores e o aprendizado diário com Mãe Doguinha e os membros do Terreiro de Santa 

Bárbara. É também um gesto de reconhecimento dos saberes indígenas dos povos originários, 

presentes na região de Marabá, que se entrelaçam com os saberes afro-brasileiros e fortalecem 

a luta antirracista. Essa escrita é, assim, um ato de resistência e homenagem. É a materialização 

de um caminho que se fez na encruzilhada entre a academia e a ancestralidade, entre a teoria e 

a prática. Ela é um convite para que a escola escute, respeite e integre os saberes das religiões 

de matriz africana e afro-brasileira, entendendo que o verdadeiro conhecimento é aquele que se 

vive, se honra e se transmite com fé e compromisso. 

 

  



106 
 

 

4ª CARTA-ENSAIO 

“Se quer ir rápido vá sozinho, se quer ir longe, vá acompanhado”  

(Proverbio Africano) 

 

Deslumbrante é o marulhar do Tocantins 

No soberbo e majestoso curso de beleza 

Que as vistas cobiçosas do mundo desconhecem 

Pois Deus o fez assim disfarçado em singeleza 

 

És cidade relicária graciosa 

Imponente na história que palpita 

Nos corações de teus filhos 

Que cantam sem cessar 

Marabá! Marabá! Terra Bendita 

 

Deu-nos berço de bonança e de alegria 

Por ter vivido aqui os nossos velhos ancestrais 

Deu enfim ao seu povo a terra hospitaleira 

Com os lauréis da glória – os vastos castanhais 

 

Como precioso presente imerso ao leito 

Várias blendas como prêmio deu a natureza 

Deu-lhe o Ouro, o Cristal, em profusão o Diamante 

Na mais pura e vicejante seara de riqueza 

O Hino de Marabá 

 (Valle; Araújo, 1963). 

 
 

Não mexe comigo que eu não ando só 

Eu não ando só, que eu não ando só 

Não mexe não (...) 

Eu tenho Zumbi, Besouro o chefe dos Cupis 

sou tupinambá, tenho Eres, caboclo boiadeiro 

mãos de cura, Morubixabas, Cocares, Arco-íris 

Zarabatanas, Cura rês, Flechas e Altares. 

A velocidade da luz no escuro da mata escura 

o breu o silêncio a espera. Eu tenho Jesus, 

Maria e José, todos os Pajés em minha companhia 

o menino Deus brinca e dorme nos meus sonhos 

o poeta me contou 

(Trecho da música “Carta de amor” de Maria Betânia.) 



107 
 

 

“Se quer ir rápido vá sozinho, se quer ir longe, vá acompanhado”. Inicio essa andança 

de escrita com esse provérbio africano como guia, para evocar a ancestralidade que sustenta 

nossa travessia. Nesta Carta filosófica de saberes, nos lançamos pelos caminhos entrelaçados 

de Marabá, cidade marcada pela força das águas, pelos rastros dos povos indígenas, pela 

presença do povo negro – presença negra – e pelo sopro das migrações maranhenses que ali 

fincaram raízes. 

Não andamos só. Caminhamos com Exu, que abre os caminhos; com Ogum orixá 

guerreiro, que forja o ferro, o caminho, a encruzilhada em linha reta, a estrada de ferro (São 

Luis /Marabá); de Iansã, que move os ventos. Andamos também com os encantados do Terreiro 

de Santa Bárbara, onde o saber se aprende com o corpo, com o silêncio da mata e com a palavra 

que cura. Marabá é mais que um lugar: é um ponto de encruzilhada rizomática onde o povo 

maranhense – com sua fé, sua luta e sua cultura – entrelaça-se aos caboclos do sudeste do Pará, 

ao povo Gavião30, aos boiadeiros, aos erês e aos quilombolas. 

Traçamos esta caminhada ao lado daqueles que resistem, que sonham, que dançam e 

que carregam nos ombros e na cabeça a memória de muitos. Ao nos inscrevermos nesta tessitura 

afro-rizomática, reafirmamos que a cidade se revela não na pressa, mas na partilha: na 

coletividade dos passos, no compasso dos tambores, nas vozes que narram – os itans – histórias 

e narrativas míticas – e que cantam – orin (em iorubá), “pontos cantados” na Umbanda e no 

Tambor de Mina – aquilo que jamais deixou de existir. 

 

 
30 O nome "Gavião" foi atribuído a diferentes grupos Timbira por viajantes do século passado que desse modo 

destacavam seu caráter belicoso. Dentre os assim chamados, Curt Nimuendajú qualificou de "ocidentais", "de 

oeste", ou ainda "da mata", aos que vivem na bacia do Tocantins, a fim de os distinguir assim dos Pukôbjê e 

Krinkatí, do alto Pindaré no Estado do Maranhão, também conhecidos por aquela designação. Na primeira metade 

do século XX, os "Gaviões de oeste" se distribuíam em três unidades locais autodenominadas conforme a posição 

que ocupavam na bacia do rio Tocantins. Uma delas chamou-se Parkatêjê (onde par é pé, jusante; katê é dono; e 

jê é povo), "o povo de jusante", enquanto outra, Kyikatêjê (onde kyi é cabeça), "o povo de montante", porque, no 

começo do século XX, por motivo de guerra entre as duas, a primeira refugiou-se a montante do rio Tocantins, já 

no Estado do Maranhão; por essa razão os Kyikatêjê são também designados como "grupo do Maranhão" (não 

confundir com os Pukôbjê e Krinkatí). A terceira unidade, que ficou conhecida como "turma da Montanha" 

conforme sua autodenominação Akrãtikatêjê (onde akrãti é montanha), ocupava as cabeceiras do rio Capim. Os 

Gaviões falam um dialeto da língua Timbira Oriental, pertencente à família Jê. Eles vivem na Terra Indígena Mãe 

Maria, localizada no município de Bom Jesus do Tocantins, no sudeste do Estado do Pará. Situada em terras firmes 

de mata tropical, apresenta como limites os igarapés Flecheiras e Jacundá, afluentes da margem direita do curso 

médio do Tocantins. O ribeirão Mãe Maria, que nasce no interior da terra indígena, conferiu seu nome ao Posto 

que o SPI ali instalou em 1964, à beira de uma picada estreita que, três anos mais tarde, viria a ser uma rodovia 

estadual pioneira na região: a PA-70 (como ficou conhecida localmente, embora seja a PA-332 desde 1982). Essa 

rodovia foi a primeira ligação do município de Marabá à rodovia Belém-Brasília, antes da construção da 

Transamazônica. Em 1967, ela cortou em toda a extensão — cerca de 22 km no sentido norte-sul — o imenso 

castanhal que constitui o território dos Gaviões. (Fonte: 

https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Gavi%C3%A3o_Parkat%C3%AAj%C3%AA0 ).  

https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Gavi%C3%A3o_Parkat%C3%AAj%C3%AA0


108 
 

 

4 - ABRINDO A ESTRADA FERRO – A CIDADE DE MARABÁ: UMA TESSITURA 

AFRO-RIZOMÁTICA 

Um rizoma não começa nem conclui, ele se encontra sempre no meio, entre as 

coisas, inter-ser, intermezzo.  

(Deleuze e Guattari) 

 

No entrelaçar dos fios da memória e das vozes, dos itans e cantigas, que ecoam dos 

saberes ancestrais, minha pesquisa conforme já demostrei desde a primeira Carta, se inscreve 

na tessitura de um saber decolonial, onde o passado não é ruína, mas raiz viva. A cidade de 

Marabá e seu bairro São Félix emergem não apenas como territórios, mas como narrativas 

pulsantes, tecidas pelas mãos calosas de seus primeiros e suas primeiras habitantes, pelos passos 

ritmados dos e das que chegaram e ficaram, pelos silêncios e cantos que resistiram ao tempo. 

A partir das lembranças guardadas na oralidade dos(as) antigos(as) moradores(as) e 

das aproximações com os estudos sobre esse local, dou início à construção de uma história que 

não se curva aos registros frios da oficialidade, mas se alimenta das veredas sensíveis da 

memória e das histórias de vida. Cada relato, cada voz, é um fio que se entrelaça nessa alegria 

de pertencimento e resistência, onde a palavra não apenas diz, mas é. E para que a voz ancestral 

do Maranhão também se faça presente, convoco Gonçalves Dias, para que, em tom filo-poético, 

ressoe o tempo dos e das que vieram antes, dos e das que inscreveram seus passos no chão que 

se faz terreiro desta cidade na Amazônia paraense, dos e das que, entre águas e fuligem, 

ergueram não apenas casas, mas destinos. 

É nesta perspectiva decolonial, a partir das referências dos(as) pesquisadores(as) e 

moradores(as) antigos(as), que inicio a construção do conhecimento sobre a história da cidade 

de Marabá e do bairro São Felix. Segundo Malheiro, 

  

no sul e sudeste do Pará claramente observamos várias formas de racionalidade 

distintas (...). O processo de produção do conhecimento inclui claramente 

conhecimentos produzidos a partir de legados coloniais com diálogos íntimos com 

experiências locais. Essas disputas no plano acadêmico, político e epistêmico 

demostram outras dimensões da disputa constituinte da região (Malheiro, 2015, p, 73).  

 

Ao reconhecer a multiplicidade de vetores que tensionam e moldam a produção do 

conhecimento no Sul e Sudeste do Pará, proponho uma reorientação do olhar para o que já se 

configura como cultura popular – não como um fenômeno passível de ser apreendido pela 

lógica dos movimentos históricos episódicos, mas como uma estrutura de sentido 

profundamente enraizada em uma ontologia singular, que institui modos específicos de 

existência e de inscrição no mundo. Trata-se, portanto, de compreendê-la não como mero 

reflexo contingente, mas como uma tessitura simbólica que engendra formas próprias de ser, 



109 
 

 

estar e significar, articulando-se a partir de uma lógica interna que resiste à assimilação por 

paradigmas externos e hegemônicos. 

 

Figura 05: Localização geográfica de Marabá no mapa do Estado do Pará. 

 
Fonte:https://pt.wikipedia.org/wiki/Regi%C3%A3o_Geogr%C3%A1fica_Intermedi%C3% 

A1ria_de_Marab%C3%A1 

 

A cidade de Marabá, localizada no sudeste do Pará, é um ponto de convergência de 

culturas e histórias, encruzilhada de tempos e caminhos, onde o Rio Tocantins abraça a terra e 

o céu se curva diante dos tambores. No ventre dessa cidade, os terreiros são mais que chão 

sagrado: são rios de memória que deságuam em corpos e cantos, em danças e rezas, em folhas 

e encantarias. Nas encruzilhadas do urbano e do ancestral, a gira nunca cessa. Ogum abre os 

caminhos, aqui abriu os caminhos de ferro, Exu espalha palavras vivas, Iansã varre as dores e 

levanta poeira de axé. Aqui, a sabedoria não finca raiz única, mas se espalha como rizoma – 

tronco que se multiplica, raiz que atravessa pedras, história que não se deixa dobrar. A cidade 

pulsa com esses saberes entrelaçados, fios de herança que não se cortam, mesmo diante dos 

ventos de esquecimento. Nos terreiros, o chão é vivo, e cada passo de dança, cada toque do 

tambor, reafirma um pacto antigo: existir, resistir, florescer. 

O conceito/termo/categoria rizoma, inspirado pelos filósofos Deleuze e Guattari, 

remete a uma lógica de conexões múltiplas e não hierárquicas, onde cada ponto pode se articular 

com qualquer outro, dissolvendo a centralidade e subvertendo a linearidade estrutural. No 

contexto dos terreiros afro-brasileiros, essa dinâmica manifesta-se como uma potência de 

enraizamento e expansão, operando em camadas de transversalidade e insurgência contra as 



110 
 

 

narrativas hegemônicas. Em Marabá, a rizomaticidade dessas práticas revela-se na 

couricidade31 dos terreiros, que se reinventam em meio às contingências históricas e sociais, 

preservando e recriando os fundamentos ancestrais africanos dentro da tessitura singular do 

território brasileiro. 

Os terreiros funcionam como rizomas culturais-ancestrais, onde as histórias e práticas 

se entrelaçam em múltiplas direções. Cada gira, ponto, passe, descarrego, axé, está interligado 

a uma rede mais ampla de significados, saberes e memórias, transcendendo o tempo e o espaço. 

Essas práticas são formas de resistência cultural, plantação de vidas, modo de Bem Viver32 que 

desafiam a homogeneização e a marginalização impostas pelas estruturas dominantes. 

A construção de pistas rizomáticas neste trabalho visa desvelar que, para além da 

grande narrativa hegemônica sobre Marabá, coexiste e resiste uma Marabá afro-rizomática 

nessa encruzilhada da Amazônia paraense. Através da análise comparativa entre textos 

históricos, histórias de sua gente e diversas materialidades discursivas – jornais, códigos de 

postura, álbuns, quadros, fotografias, mapas – torna-se evidente que as populações afro-

marabaenses não apenas foram relegadas às margens do espaço urbano, mas engendraram 

processos de territorialização e linhas de fuga, forjada no ferro de Ogum, instaurando novas 

cartografias de existência que desestabilizam os dispositivos estratificantes e disciplinares do 

aparelho de Estado. Essas derivas, longe de serem meras reações à exclusão, constituem formas 

ativas de reconfiguração do espaço-tempo, atravessando e ressignificando os ciclos econômicos 

da borracha (caucho – káutchuk, termo indígena-arvore-seringueira), do diamante, dos 

castanhais e das oligarquias que os sustentaram, prolongando-se para além de suas delimitações 

históricas. 

 

 

 

 
31 O couro é um material durável e flexível criado pelo curtimento de couro cru e peles de animais, e preparada 

para ser tensionada sobre o corpo do tambor, esticada no fogo para produzir som – vozes, movimento. 
32 Como concepção indígena-americana de mundo. O termo que dá origem ao conceito de bem viver é o sumaq 

kawsay, do povo Kíchwa. Nesse caso, sumaq significa beleza, ternura, de forma que sumak kawsay traduz uma 

forma bela de viver. Conforme Zambrano e Páucar (2014), o bem viver é um conceito que se fundamenta em 

práticas tradicionais de povos nativos das Américas, apresentando princípios, cosmovisões e formas de vida a 

partir de elementos comuns entre si. Por outro lado, a fortaleza das práticas e conceitos pré-hispânicos ancoram-

se justamente na constituição de uma cultura mestiça, ou seja, permeável a mudanças e incorporações. In: 

(ZAMBRANO, G. A. M.; PÁUCAR, R. P. S. Visão Altermundialista do Paradigma do Bom Viver e Pensamento 

Ecosociocentrico em um Povoado Indígena no México. Revista Hospitalidade, v. 11; n. 2, p. 134-157, 2014. 

Disponível em: https://www.revhosp.org/ hospitalidade/article/view/546. Acesso em 05/2021. Acesso em: 

09/08/2025. Representa um pensamento descolonial que suscita uma prática de resistência, de uma produção local 

autônoma frente à europeia e norte-americana. Esse pensamento traz importante contribuição ao pensamento local, 

já que se fundamenta justamente numa matriz própria, fora do eixo eurocêntrico. 



111 
 

 

 Figura 06 -Praticas e Saberes-Rizomático da Amazônia 
 

Fonte:( https://pt.wikipedia.org/wiki/Castilla_ulei). 

 

O efeito multiplicador-rizomático deu a este estudo o cuidado de não pretender afirmar 

uma homogeneidade ou unicidade de uma comunidade afro-marabaense, pois há diferentes 

comunidades e mesmo essas com suas diferenças internas e em relações de poder com o restante 

da cidade. O que se buscou perceber é como os diversos territórios afro e afro-indígena podem 

ser entendidos, utilizados e estudados nesta pesquisa. Assim, em lugar da grande narrativa 

causal de herança aristotélica, temos a articulação de diferentes signos, capazes de reunir 

fragmentos em torno de outras narrativas, de grandeza histórica e filosófica – narrativa afro-

indígena-referenciada. 

Nego-Bispo (2023), em suas reflexões, enfatiza a importância de valorizar os saberes 

e experiências dessas comunidades, marginalizadas pela história oficial. Ele destaca que a 

oralidade é a base pulsante dessas culturas, essencial para compreender uma sociedade de forma 

mais ampla. Em suas palavras, 

 

A oralidade é a matriz. É a base pulsante. Então, para falar de tudo isso, precisa de 

quem? Dos povos indígenas e dos povos quilombolas. A chegada do povo quilombola, 

do povo indígena nas universidades como cotista fez com que hoje nós que não 

fizemos a academia – eu não fiz, eu estudei só até a oitava série. Então, o nosso povo 

'entrou' pelas cotas e nós entramos pelos encontros de saberes e pelas outras e hoje 

nós estamos botando conteúdo. (Nego-Bispo, 2023, p. 02) 

 

Nesta dissertação, o termo afro-rizoma marabaense refere-se principalmente a pessoas 

negras (pretas e pardas), sem associá-las automaticamente à condição de escravizada. Essa 



112 
 

 

escolha busca evitar a ideia de que a identidade negra se origina na escravidão, como na 

expressão “descendente de escravos”. Por isso, adota-se o termo escravizado, que destaca que 

africanos e africanas bem como suas descendências, portavam-portam-aportaram culturas e 

saberes próprios antes – e depois – da escravização europeia. Mesmo forçados à escravidão, 

recriaram e mantiveram práticas culturais africanas. Assim, suas produções, de ontem, de hoje 

e de agora, são de homens e mulheres que resistiram à escravidão com cri-ação-atividade. 

Tentamos escapar à homogeneidade dos estereótipos atribuídos aos negros e negras, armadilha 

da colonialidade, em que mesmo alguns pensadores caíram, para se buscar perceber “devires 

minoritários” que geraram as territorializações afro-amazônicas apresentadas por alguns 

estudos. 

No que diz respeito ao sagrado – importante elemento de territorialização afro-

marabaense – destacamos os rizomas religiosos afro-amazônicos, com destaque para as 

celebrações do terreiro, dos pajés e pais e mães de santo na cidade, e de/dos elementos que se 

ligam com suas práticas ritualísticas: os orixás, caboclos, santos, tambores, batuques, etc. – 

dando destaque para Umbanda afro-marabaense. 

Em muitos momentos, desde a fundação, essas comunidades afro-rizomáticas, embora 

fundamentais para o surgimento e manutenção da cidade de Marabá, foram perseguidas e 

invisibilizados, precisando as mesmas criar linhas de fuga nas frestas do sistema repressor. Mas, 

mesmo assim, muito da produção religiosa e cultural dessas comunidades, em solidariedade 

com outros sujeitos e sujeitas “minoritários(as)”, estar entre nós. Assim, diferentemente dos 

signos amazônicos alegóricos, que nos apresentam apenas caveiras de um tempo distante, essa 

produção ainda hoje aparece viva, sempre se reterritorializando e escapando à morte que lhe 

decretaram. 

 

4.1 A HISTÓRIA E MEMÓRIA DE MARABÁ NA VOZ-ESCRITA DA FILO-POÉTICA DE 

GONÇALVES DIAS 

 

Gonçalves Dias, um dos grandes poetas brasileiros do século XIX, é conhecido por 

suas celebrações da natureza e das culturas indígenas do Brasil. Sua poesia, marcada por um 

profundo senso de pertencimento e reverência à terra, oferece uma perspectiva única para 

explorar as conexões entre a cultura afro-brasileira e o território de Marabá. Embora Gonçalves 

Dias não tenha escrito diretamente sobre as culturas afro-brasileiras, sua voz filo-poética ressoa 

com a mesma sensibilidade e profundidade que encontramos nos terreiros. 

Poeta cuja voz-memória é uma lança contra o velamento da história, tece com fios de 

recordação as cantigas da terra e do rio. Sua escrita deslizou sobre as águas do passado ancestral, 



113 
 

 

seu verbo alcançou as margens de Marabá. Essa terra-água de encontros, onde os riscos d’agua 

– Rios Tocantins e Itacaiúnas se abraçam num elo d’água e mistério. É território de resistência 

e travessia, palco de narrativas que os ventos espalham e que a poeira vermelha guarda como 

segredo ancestral. Se o poeta do naturalismo pudesse sentir o cheiro dessa terra, ouvir os ecos 

das vozes que nela habitam, qual seria o tom de sua voz-escrita? Nos versos do poeta 

maranhense, a memória se transforma em uma flecha lançada contra o esquecimento. Versos-

resgate de tempos outros, de gente que o tempo teima em soterrar, mas que ressurge na palavra 

como os encantados. Falou de Marabá, cantando o sofrimento de uma mulher indígena que 

resistia e sofria com a rejeição, e sem deixar explícito deu voz ao negro que resistiu e lutou, deu 

evidência ao caboclo que fincou raízes no chão fértil do Pará. 

Nas tramas poéticas de Gonçalves Dias, a terra pulsa como entidade viva, onde cada 

raiz, cada pedra e cada sopro de vento se enredam em narrativas ancestrais. Esse mesmo 

princípio reverbera nos terreiros de Marabá, onde a terra não é solo inerte, mas fundamento 

sagrado, ventre que nutre os ritos e verte a memória dos encantados. Nos cânticos e danças, o 

chão não apenas sustenta os corpos, mas envolve em uma tessitura de forças, amalgamando o 

visível e o invisível, o sagrado e o cotidiano. Aqui, a espiritualidade não se dissocia da matéria: 

a terra é axé, é oriki, é a linguagem primeira de um povo que dança para lembrar e pisa para 

afirmar sua existência. 

No poema Marabá (1849), inserido na coletânea Últimos Cantos (1851), o poeta 

maranhense Gonçalves Dias entrelaça, em lamento lírico, as tensões da alteridade e da 

mestiçagem que atravessam a formação do Brasil. A voz que emerge é a de uma jovem indígena 

mestiça, portadora de uma beleza híbrida que a destina à exclusão. Seus cabelos loiros e 

anelados, seus olhos de azul profundo – marcas de uma herança estrangeira inscrita em sua 

carne – tornam-na um corpo deslocado no seio de sua própria tribo. Os guerreiros indígenas, 

ancorados em um ideal de pureza, voltam-se para a fisionomia originária, onde os traços negros 

e lisos dos cabelos e o olhar escuro e denso são os signos do pertencimento. Marabá, que não 

é nem uma e nem outra, carrega no corpo a fratura de um Brasil em gestação, onde o desejo e 

a recusa se entrelaçam na tessitura de um destino incerto. 

O poeta Gonçalves Dias, embora tenha se destacado pela abordagem dos “[...] grandes 

temas românticos do amor, da natureza e de Deus” (Bosi, 2006, p. 110), há de ser lembrado 

também por sua inspiração ameríndia, vertente em que articulou “[...] o ponto exato em que o 

mito do bom selvagem [...] acabou por fazer-se verdade artística” (Bosi, 2006, p. 110). Entre 

suas diversas produções, nas quais a figura do indígena e da indígena aparece no primeiro plano, 



114 
 

 

encontra-se Marabá, um poema que apresenta a imagem desconcertada de uma mulher, filha 

de um indígena com um branco europeu, e que recebe o mesmo nome do poema. 

Se Marabá, por sua origem mestiça, já sugeria a própria essência do povo brasileiro, 

essa imagem se completa ao incluirmos o povo afrodiaspórico e, em especial, a força do 

Maranhão, terra de Gonçalves Dias, solo de tambor de crioula, do Tambor de Mina, dos 

Batalhões do Boi da Maiobá e do Boi de Maracanã, batalhão de voduns, orixás, de caboclos e 

encantarias de matriz africana e afro-indígenas. O Brasil não se fez apenas na confluência de 

sangue indígena e europeu, mas também na resistência do sangue do povo negro, na resiliência 

das comunidades quilombolas, na presença viva das casas de axé, nos terreiros, e nos corpos 

que dançaram entre as ruas e as margens do mar de São Luís-MA, das rua e matas de Codó, e 

às margens do rio Tocantins e Itacaiúnas, Marabá, então, pode ser mais que um símbolo de 

miscigenação: é o reflexo da interpenetração dos mundos, o eco de vozes indígenas, africanas 

e maranhenses que tecem a identidade, principalmente afro-religiosa, da Amazônia e do Brasil. 

Por ser híbrida, Marabá não pertence nem aos indígenas, nem aos europeus e nem aos 

africanos. Ela situa-se num entre-lugar que a incomoda e que lhe dá uma voz singular-circular 

angustiada. Desse espaço é que emergiu o(a), sujeito(a) discursivo(a) que expõe através de sua 

fala toda a angústia de um “não-ser”. É, pois, essa expressão angustiada que interessa aqui, 

porque é através dela que o eu lírico se revela em toda sua complexidade, evidenciando 

problemáticas relacionadas às noções de cidadania (ou da ausência dela), de sujeito, de sujeita, 

de identidade. Portanto, o caminho é identificar nesse sujeito-sujeita discursivo(a) 

compreendido(a) na fala de Marabá, elementos que justifiquem sua postura de um ser 

deslocado e “desolado”, à procura de uma identidade que lhe garanta a aceitação perante o 

outro-outra. E, nos parece que, a cidade de Marabá tem muitos atravessamentos culturais de 

diversos sujeitos-sujeitas e povos que se misturam e procuram ou recusam sua identidade. A 

cidade representa essa mistura, que somos todos nós – o povo brasileiro. 

Em mais 112 anos, a história de Marabá tem sido contada e recontada em prosa como 

um entre-lugar – que recebeu povos de todos os cantos e que se misturaram e se 

reterritorializaram. Livros, revistas, jornais e relatos orais que testemunham uma cidade que 

nasceu sob o signo do extrativismo e que agora vive a diversificação entre o agronegócio, a 

indústria e o comércio. Mas, em todas as décadas, encontramos a história narrada também em 

poesia. Por vezes, os versos de diferentes poetas destilam uma cidade metafórica, esbanjando 

seu charme por intermédio de ciclos econômicos; em outros momentos, as poesias denunciam, 

alertam, testificam, enaltecem, aplaudem ou contextualizam o momento que vivem, como fez 

o poeta maranhense, talvez sem saber a importância que teria para essa cidade.  



115 
 

 

No entre-lugar se manifesta a ideia de uma escritavência territorial – termo utilizado 

pelo filósofo Nego-Bispo em sua obra A terra dá, a terra quer (2023) – e a resistência dos 

saberes ancestrais dentro da colonialidade. Ele não usa explicitamente o termo entre-lugar, mas 

trabalha a ideia de um lugar de trânsito e de encruzilhada, onde a oralidade, a territorialidade 

e a memória coletiva dos povos afroindígenas criam um modo de conhecimento que não cabe 

nem no pensamento acadêmico ocidental nem nas categorias puramente tradicionais. Mas ela 

cabe no Pensar Bem33, no Bem Viver. Ao relacionarmos isso com a esse estudo, podemos pensar 

nos terreiros como entre-lugares. 

Marabá é mais um poema gonçalvino que, como tantos outros, apresenta um ritmo 

marcado numa sinfonia que quase sempre busca explorar o som que faz parte da vida dos 

indígenas. Bosi (2006, p. 114) ratifica que “[...] a sinfonia dos seus hendecassílabos [...] 

orquestram o clímax da procela através de um riquíssimo jogo de timbres”. Especialmente em 

Marabá, verifica-se um eu lírico angustiado que se vê a partir do outro e que exprime sua 

angústia a partir do discurso do outro. Numa mesclagem de redondilhas menores e 

hendecassílabos, o eu lírico se apresenta como um indivíduo guiado por sentimentos diversos, 

mas aparentemente originados de um específico, a rejeição: 

 

Eu vivo sozinha; ninguém me procura! 

Acaso feitura 

Não sou de Tupã? 

Se algum dentre os homens de mim não se esconde, 

— Tu és, me responde, 

— Tu és Marabá! (Dias, 1851, p. 36) 

 

A heterogeneidade discursiva materializa-se no poema Marabá na medida em que, a 

fala do eu lírico, é reiterada pelos seus interlocutores. Ela se apropria do discurso dos outros 

porque está tomada por eles, porque se constitui neles, de forma que, mesmo com o uso de 

aspas e travessões, não é tão óbvio distinguir quando/quem está falando no poema, o que 

 
33  Conforme os povos indígenas andinos, Pensar bem é uma prática que está intrinsecamente ligada à ética, à 

espiritualidade e à relação com o mundo. A filosofia ocidental frequentemente busca a essência das coisas: "o que 

define um ser?". O pensamento indígena, em contraste, foca na relação. Um ser não é definido por sua essência 

individual, mas por sua conexão com tudo o que o cerca: a comunidade, os animais, as plantas, os rios e o cosmos. 

Pensar bem, nesse sentido, é pensar a partir dessa teia de relações, compreendendo que nenhuma ação acontece 

de forma isolada. Para a filosofia indígena, a natureza não é um recurso inerte a ser explorado, mas um ser vivo 

com quem se deve dialogar. O mundo é um corpo vivo e sagrado, e a Terra é a Mãe Terra (Pachamama, para os 

andinos). Pensar bem é reconhecer que a floresta, o rio e as montanhas são "pessoas", detentoras de espírito e 

sabedoria. Isso exige uma postura de escuta e respeito, e não de dominação. O Pensar Bem é também uma arte de 

ouvir. Mais do que apenas absorver informações, essa prática envolve escutar a fala dos anciões, o som dos 

pássaros, o silêncio de uma pedra, o movimento das árvores. É um tipo de sabedoria que não está apenas nos livros, 

mas na observação atenta do mundo de vivência e na memória ancestral. Por isso, em muitas tradições, o silêncio 

e a contemplação são tão importantes quanto a palavra. 



116 
 

 

confirma a presença da conotação autonímica e que permite a Marabá emitir um discurso 

pautado nas palavras do outro. 

Mas o que é possível perceber no decorrer do poema é que Marabá está cercada por 

uma fronteira que não é física, porém intransponível, no sentido de que não pode ser vencida – 

uma fronteira étnico-racial – e que a enclausura em si mesma, já que não seria puramente 

indígena nem puramente europeia. Na verdade, através do poema, Gonçalves Dias denuncia o 

eurocentrismo, que não aceitava esse outro não europeu, mesmo aqueles e aquelas que vinham 

desse europeu. Mesmo que ela fosse uma realidade de todos os povos, inclusive na Europa. 

Mas não se reduz a isso, no poema, o indígena e a indígena também toma a mesma posição de 

negação da mistura. Portanto, a atitude de rejeição chega a Marabá de forma unânime, ninguém 

a aceita como é e esta é a grande fronteira: a origem étnica da jovem se transpõe em seu redor 

e aí se afrontam as diferenças que a isolam daqueles com quem ela deveria se relacionar. 

A confirmação da rejeição gera o caos que abala a subjetividade de Marabá, na 

perspectiva de Touraine (2004). É a partir daí que a jovem começa de forma desenfreada uma 

busca por sua identidade. Se o sujeito/a sujeita – “[...] se constitui na medida em que se coloca 

em face de si” (Touraine, 2004 p. 96), parece ser esta a atitude de Marabá. Ela parece colocar-

se em face de si para mostrar ao outro uma sujeita que não a reconhece nela: 

 

É alvo meu rosto da alvura dos lírios, 

- Da cor das areias batidas do mar; 

- As aves mais brancas, as conchas mais puras 

- Não têm mais alvura, não tem mais brilhar. – 

- Meu colo de leve se encurva engraçado, 

- Como hástia pendente dos cactos em flor; 

- Mimosa, indolente, resvalo no prado, 

- Como um soluçado suspiro de amor! – 

- Meus loiros cabelos em ondas se anelam, 

- O oiro mais puro não tem seu fulgor; 

- As brisas nos bosques de os ver se enamoram. 

- De os ver tão formosos como um beija-flor! (Dias, 1851, p. 37) 

 

A jovem elenca elementos que, para ela, seriam positivos no sentido de proporcionar 

sua aceitação perante seu interlocutor-mundo colonial. No entanto, as estrofes a seguir, 

continuam desconstruindo seus argumentos:  

 

Se ainda me escuta meus agros delírios: 

- “És alva de lírios, 

Sorrindo responde; “mas és Marabá: 

- Quero antes um rosto de jambo corado. 

- Um rosto crestado 

- Do sol do deserto, não flor de cajá. 

- Eu amo a estatura flexível, ligeira, 

Qual duma palmeira, 



117 
 

 

Então me respondem; “tu és Marabá”: 

- Quero antes o colo da ema orgulhosa, 

- Que pisa vaidosa, 

- Que flóreas campinas governam, onde está. 

Mas eles respondem: “Teus longos cabelos, 

- São loiros, são belos, 

- Mas são anelados; tu és Marabá: 

- Quero antes cabelos, bem lisos, corridos, 

- Cabelos compridos, 

- Não cor de oiro fino, nem cor de anajá. (Dias, 1851, p. 37-38) 

 

Então aqui se pode retomar um tema apontado por Gonçalves Dias no poema: que 

identidade pode ter um sujeito situado/uma sujeita situada no caos? Podemos caminhar pelas 

trilhas do que propõe Hall (2006), do caos certamente não surgirá um sujeito iluminista, mas 

um sujeito/uma sujeita plural, que talvez abarque as duas concepções de identidade indicadas 

pelo autor: a identidade de sujeito filo-sociológico, no sentido de que se constrói na interação 

com a sociedade, e a identidade de um sujeito pós-moderno, fragmentado e deslocado, visto 

que procura sua identificação em um terreno movediço. Marabá, na procura por sua identidade, 

revela-se um sujeito mutável, multifacetado e resistente. Ela é o que vê em si, mas também 

aquilo que o outro percebe nela.  

Na mistura de concepções que convergem para sua identificação como sujeito e como 

sujeita, é que ela vai absorvendo uma possível modelagem mosaica. Se, para Hall (2006, p. 12), 

“A identidade, então, costura [...] o sujeito à estrutura”, reitera-se a ideia de incompletude, caso 

não haja uma intersecção entre ambos. Assim, a identidade surge da interação do sujeito e da 

sujeita com o espaço em que ele e ela se insere.  

Situada num entre-lugar sem precedentes, a mestiça é rejeitada por ambos e se aflige. 

Ela não pertence nem a uma etnia, nem à outra; é destituída de seu lugar de sujeita, o que 

promove uma reflexão sobre a sua condição de uma pessoa humana – no contexto atual, 

entendida como cidadã. Para isso, verificam-se as duas últimas estrofes do poema: 

 

E as doces palavras que eu tinha cá dentro 

A quem nas direi? 

O ramo de acácia na fronte de um homem  

Jamais cingirei:  

Jamais um guerreiro da minha arazóia  

Me desprenderá:  

Eu vivo sozinha, chorando mesquinha,  

Que sou Marabá! (Dias, 1851, p. 38) 

 

Como apontado por Manzini-Covre (2007, p. 10), “Só existe cidadania se houver a 

prática da reivindicação, da apropriação de espaços, da pugna para fazer valer os direitos de 

cidadão”. E aqui se identifica um paradoxo: no decorrer de todo o poema, com exceção das 



118 
 

 

duas últimas estrofes, encontra-se um indivíduo buscando seu lugar, reivindicando, 

argumentando. Nesse caso, nota-se em Marabá uma cidadã, segundo Manzini-Covre (2007), 

na medida em que ela estaria lutando por sua aceitação, pelo seu espaço. 

Também, cabe aqui, em curta escrita, apontar que, na filosofia da cultura iorubá, a 

noção de pessoa é complexa e multifacetada, muito diferente do conceito individualista 

ocidental. A pessoa é entendida como uma combinação de elementos materiais e espirituais que 

se inter-relacionam, e a sua existência é determinada não apenas pelo corpo, mas por seu caráter, 

seu destino e sua conexão com o sagrado. Conforme Wande Abimbola (1981)34, para entender 

essa concepção iorubá da personalidade humana, requer compreensão da estrutura cosmologia 

iorubá.  

Os iorubá concebem o mundo como formado por elementos físicos, humanos e 

espirituais. Os elementos físicos amplamente divididos em dois planos de existência: 

ayé (terra) e òrun (céu). Ayé, que é também algumas vezes conhecido por ìsálayé, é 

o domínio da existência humana, das bruxas, dos animais, pássaros, insetos, rios, 

montanhas, etc. Òrun, que é outras vezes conhecido como ìsálórun, é o lugar de 

Olódùmarè (O Deus Todo Poderoso), que é também conhecido como Òlórun 

significando literalmente “o proprietário dos céus”; o òrun é também o domínio dos 

Òrìsà (divindades), que são reconhecidas como representantes de Olódùmarè; e dos 

ancestrais (Abimbola, 1981, p.2 – grifo nosso). 

 

Diferente da visão ocidental, da colonialidade, que frequentemente se concentra na 

noção de sujeito isolado -individualizado, a personalidade na cultura iorubá é inseparável da 

comunidade. A pessoa não é um ser individual, mas parte de um coletivo (egbé). A 

personalidade de um(a) indivíduo(a) é constantemente testada e moldada por suas 

responsabilidades com a família coletiva, com seu grupo étnico. A busca por equilíbrio (orisa) 

e por viver em harmonia com os outros e as outras é o que define uma personalidade saudável 

e completa, uma personalidade do bem viver. A personalidade humana, na filosofia iorubá, é 

um diálogo contínuo entre o destino (Ori), a ética (Iwa) e a força vital (Ase), tudo isso dentro 

de um contexto comunitário. Não se trata apenas de ser quem você é, mas de como você se 

torna uma pessoa moral, consciente e conectada com o mundo. 

Voltando-se a sujeita filo-sociológico, o que se nota, nesse caso, é que o discurso do 

interlocutor de Marabá acaba por fazê-la mudar a forma de ver a si mesma. Depreende-se, 

então, nos propósitos de Brandão (2004), que o entrelaçamento dos diversos discursos que 

permeiam o espaço sócio-histórico-ideológico em que se inserem os sujeitos e as sujeitas 

 
34 ABIMBOLA, Wande. A concepção iorubá da personalidade humana. Trabalho apresentado no Colóquio 

Internacional para A Noção de Pessoa na África Negra Paris, 1971. Publicado pelo Centre National de la 

Recherche Scientifique, Edição Nº 544 Paris, 1981 (In: https://filosofia-

africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/wande_abimbola_-

_a_concep%C3%A7%C3%A3o_iorub%C3%A1_da_personalidade_humana.pdf). 



119 
 

 

desempenha importante papel na constituição identitária. Assim Marabá – indígena mestiça – 

e a Cidade de Marabá se constituíram/constituem nas diversidades-a-diversidades.  

A rizomaticidade dos terreiros permite que eles sejam espaços dinâmicos e adaptáveis, 

capazes de construir-entrelaçar novas influências sem perder suas raízes. Isso é visível na 

maneira como os terreiros de Marabá se adaptam às mudanças sociais e culturais, ao mesmo 

tempo em que mantêm vivos os princípios e valores ancestrais. A poética de Gonçalves Dias, 

com seu foco na conexão profunda entre o ser humano e a terra, ecoa essa adaptabilidade, esse 

construir-entrelaçando e resiliente, oferecendo uma lente poética para compreender a 

complexidade das identidades afro-brasileiras e afro-indígenas. Os terreiros, como rizomas 

culturais, conectam memórias, práticas e identidades de maneira complexa-diversa. São muito 

mais do que espaços religiosos, são guardiões de uma herança cultural que resiste ao tempo e 

às adversidades. Eles representam a continuidade de uma tradição que se adapta e se transforma, 

mantendo-se viva através das gerações.  

Através da lente poética de Gonçalves Dias, podemos apreciar a profundidade e a 

beleza dessa tradição, confirmando sua importância para a construção de uma identidade 

cultural rica e diversificada. Assim, a história e memória de Marabá, entrelaçadas com a voz 

filo-poética de Gonçalves Dias, revelam uma narrativa de resistência, resiliência da cultura afro-

brasileira, afro-indígena tecida-entrelaçada nos terreiros e na terra que as sustentam. É uma 

história que continua a ser escrita, em cada ponto, dança e ritual, mantendo viva a chama da 

memória e da identidade afro-brasileira e afro-indígena em Marabá. 

 

4.2 ABRINDO OS TERREIROS DE MARABÁ: TERRITORIALIDADES AFRO-

INDIGENAS 

 

Nos terreiros acorda a terra 

sob o passo do agogô, 

antigos tambores reavivam 

a dança ancestral do corpo e do solo. 

 

Gira o corpo caboclo-de-oxum, 

garimpando rezas na madrugada, 

já chegou à arapuca do orixá, 

o sopro guarani sacode o ar. 

Maré de axé que liga 

quilombos a aldeias esquecidas, 



120 
 

 

território que pulsa, que resiste, 

ponte viva entre ancestralidades. 

Cai o dendê como tinta no chão, 

marca o mapa invisível dos assentamentos, 

onde vozes de vodum e pajé 

compõem a mesma língua do encontro. 

 

Abrimos os terreiros, 

desatamos as fronteiras, 

e o chão de Marabá reclama: 

– Somos todos filhos desta terra. 

(Clarice Tapajós, 2025) 

 

Os caminhos do saber se entrelaçam em Marabá, onde a terra ressoa os passos dos 

ancestrais e a memória se inscreve nos corpos que dançam entre a mata e o rio. Abrir os terreiros 

dessa região é mais do que revelar espaços de culto: é desenterrar narrativas sufocadas, 

reconhecer epistemologias silenciadas e “soterradas” pela colonialidade e “terradas” pela 

decolonialidade e, assim, fazer ecoar a voz dos orixás, das ancestralidades, nas encruzilhadas 

do ensino antirracista. Tomamos aqui no sentido metafórico, a partir palavra soterrada, trazer 

a ideia de terradas como um antônimo filosófico para a ideia de soterrado, aproximando do 

contexto das religiões de matriz africana e afro-indígenas. Entre o significado literal e o 

proposital nas espiritualidades afro-brasileiras, Ser-Saber "soterrado" implica um estado de 

passividade, de ser coberto pela terra de forma intencional pelo colonialismo eurocêntrico, 

como um ato de esquecimento, apagamento e anulação. Na gira da descolonização, do Ser-

Saber, a ação de terrada se apresenta com ato intencional e ritualístico, que tem um significado 

de vida e poder. É um processo ativo de apreender a terra como fonte de força e sustentação.  

O ato de terrar representa a fundamentação e a força para dar base sólida e sagrada a 

algo, um assentamento de Orixá, pois uma vez “terrado”, ele não é soterrado; ele é firmemente 

plantado na terra para que possa receber e irradiar o axé (a energia vital). O terrado em conexão 

com a memória, cria-se um elo com a ancestralidade e com o sagrado, fazendo com que tudo 

se torne vivo e potente. É um ato de lembrar e de dar continuidade a uma tradição, ato de não 

de esquecer. 

A territorialidade afro-indígena em Marabá é um campo de força, um afro-rizoma que 

resiste ao apagamento histórico e seus saberes. Nos terreiros, o tambor e o maracá não apenas 

ritmam os cultos, mas também marcam a continuidade de um saber insurgente que se espalha 



121 
 

 

pelo ensino e pela comunidade. Orixás, caboclos e encantados caminham com-juntos, tecendo 

um campo religioso que se materializa na luta cotidiana por reconhecimento e respeito. Exu, 

Ogum e Iansã se fazem presentes, não apenas como entidades de devoção, mas como filosofias 

vivas que moldam o pensamento e a resistência. Exu, como dono das encruzilhadas, abri 

caminhos e instaura a comunicação. Se faz presente na oralidade e na reinterpretação dos 

conhecimentos. Ogum, o ferreiro e guerreiro, forjou a estrada de ferro para Marabá e está na 

forja dos saberes que guerreiam contra o racismo estrutural. Iansã, senhora dos ventos, sopra a 

força das mudanças, ventila o axé impulsionando as transformações na educação e na 

sociedade. 

Nos territórios afro-indígenas, a escola pode ser o terreiro e o terreiro pode ser a escola, 

mesmo que haja a ressalva no ponto cantado no terreiro de Tambor de Mina que diz/canta: 

 

“A Mina não é ABC 

Não é no colégio que se aprende a ler 

Eu vim rolando na folha seca 

Eu vim rolando no romper do sol 

Boboromina aê aê 

Boboromina eu vim chegando agora 

A Mina não é ABC 

Não é no colégio que se aprende a ler” 

(Ponto cantado no Tambor de Mina) 

 

O terreiro é esse lugar do aprender con/m-viver, do impregnar do saber, e não do 

aprender escre-ver letras e palavras. Aprender con/m-viver as ervas, con/m-viver os cantos e 

con/m-viver as narrativas orais é ressignificar o currículo da vida e da escola, deslocar o 

eurocentrismo e permitir que a ancestralidade guie a prática pedagógica. A educação 

antirracista, quando enraizada na filosofia da ancestralidade, não é apenas um discurso, mas 

um movimento de vida, um gesto de reparação histórica.  

Abrir os terreiros de Marabá é, portanto, um ato de reconhecimento e de afirmação. É 

compreender que a territorialidade não se limita a espaços geográficos, mas se expande nas 

corporeidades, nas gestualidades e nas cantarias que atravessam o tempo e o espaço. É 

cosmoperceber-comosviver que, em cada toque-com-dança do tambor, há um manifesto de 

existência, uma insurgência de saberes e uma herança que se recusa a ser esquecida, soterrada. 

Um ato de terrada. 

Uma reflexão importante, aqui também, se relaciona ao conceito de 

território/territorialidade. Se o espaço, segundo Sodré (1988), geralmente se apresenta como 

físico, o território é o modo como os sujeitos e as sujeitas se relacionam com a realidade 

espacial, inserindo na mesma suas marcas identificatórias. Segundo Muniz Sodré (1988),  



122 
 

 

 

A história de uma cidade é a maneira como os habitantes ordenaram suas relações 

com a terra, o céu, a água e os outros homens. A História dá-se num território, que é 

o espaço exclusivo e ordenado das trocas que a comunidade realiza na direção de uma 

identidade grupal (Sodré, 1988, p. 22). 

 

As relações implicadas na questão territorial levam a atentar para o fato de que 

perceber que a cidade é um espaço ocupado por diferentes grupos sociais e étnico-racial, tendo, 

por isso, implicações de perspectiva para além de uma visão a partir de um enfoque 

exclusivamente econômico, orientador de uma divisão urbana em centro e subúrbio, pois a 

territorialização enquanto demarcação identificatória tem implicações também subjetivas dos 

sujeitos e sujeitas para com o espaço, com volatilidades, deslocamentos e identificações, e 

economias para além do aspecto apenas financeiro, como, por exemplo, a economia do sagrado 

– afro-rizomático –, que pode ser compreendida como um sistema fluido e interconectado, que 

se desdobra em dimensões simbólicas, materiais e culturais. Ela envolve, de um lado, a 

circulação de objetos litúrgicos, comidas rituais, instrumentos e artesanatos; de outro, a 

ocupação de espaços sagrados e urbanos que se transformam em territórios de memória e 

resistência. Ao mesmo tempo, mobiliza práticas estéticas, musicais e dançantes que sustentam 

uma economia simbólica própria, ancorada na ancestralidade. Seu caráter rizomático se revela 

na multiplicidade de conexões entre saberes, rituais, mercados, territórios e comunidades, 

formando redes não hierárquicas, abertas e sempre em movimento. 

 

A ideia de território coloca de fato a questão da identidade, por referir-se à demarcação 

de um espaço na diferença com outros. Conhecer a exclusividade ou a pertinência das 

ações relativas a um determinado grupo implica também localizá-lo territorialmente. 

É o território que [...] traça limites, especifica o lugar e cria características que irão 

dar corpo à ação do sujeito. Uma coisa é, portanto, o espaço – sistema indiferenciado 

de definição de posições, onde qualquer corpo pode ocupar qualquer lugar – outra é o 

território (Sodré, 1988, p. 23). 

 

O entendimento do conceito de território deve levar em conta outros dois elementos 

que compõem o território e que estão interligados: as desterritorializações e 

reterritorializações. Desse modo, as territorializações afro-amazônicas no espaço urbano não 

podem ser percebidas em dimensões homogêneas, ou apenas materiais e estáticas. Essas 

territorializações consistem também em deslocamentos, e em apropriações e inserções de 

marcas/pertencimento identitárias mesmo em lugares interditos às comunidades 

afroamazônicas, como os terreiros. Por sua vez a vigilância e o avanço desterritorializante dos 

grupos majoritários sobre as periferias onde habitam esses afroamazônidas, forçando-lhes o 

deslocamento para outras áreas, fazem perceber que o território é algo em constante movência, 



123 
 

 

comprovando assim uma relação agonística entre diferentes grupos no espaço da cidade. 

Exemplo claro dessa movência é o bairro São Félix – na periferia Marabá –, ainda com suas 

marcas afro-amazônicas, mas agora reivindicado como lugar de habitação da elite local. 

No caso do presente estudo, os conceitos deleuze-guattariano de desterritorialização 

e reterritorializações de onde estamos forjando a categoria territorializações afro-amazônicas, 

em que se diz respeito ao modo como as comunidades afrodescendentes se inseriram no espaço 

urbano amazônico. Como afirma Felix Guattari (1986) no livro “Micropolítica: Cartografias 

do Desejo”:  

 

A noção de território aqui é entendida num sentido muito amplo, que ultrapassa o uso 

que fazem dele a etologia e a etnologia. Os seres existentes se organizam segundo 

territórios que os delimitam e os articulam aos outros existentes e aos fluxos cósmicos. 

O território pode ser relativo tanto a um espaço vivido, quanto a um sistema percebido 

no seio da qual um sujeito se sente “em casa”. O território é sinônimo de apropriação, 

de subjetivação fechada sobre si mesma. Ele é o conjunto de projetos e representações 

nos quais vai desembocar, pragmaticamente, toda uma série de comportamentos, de 

investimentos, nos tempos e nos espaços sociais, culturais, estéticos, cognitivos 

(Guattari e Rolnik, 1986, p. 323). 

 

Nessa trilha das forjas dos conceitos deleuze-guattariano, esses dois forjadores de 

palavras-conceitos traz a dimensão do território como um agenciamento. Neste horizonte, os 

agenciamentos35 extrapolam o espaço geográfico, por essa razão o conceito de território dos 

forjadores-autores é extremamente amplo, pois, como tudo pode ser agenciado, tudo pode ser 

também desterritorializado e reterritorializado. 

A desterritorialização e reterritorialização, conforme Guattari e Rolnik (1986), são 

atos de criação a partir de territórios, uma vez que, 

 

O território pode se desterritorializar, isto é, abrir-se, engajar-se em linhas de fuga e 

até sair do seu curso e se destruir. A espécie. humana está mergulhada num imenso 

movimento de desterritorialização, no sentido de que seus territórios “originais” se 

desfazem ininterruptamente com a divisão social do trabalho, com a ação dos deuses 

universais que ultrapassam os quadros da tribo e da etnia, com os sistemas maquínicos 

que a levam a atravessar cada vez mais rapidamente, as estratificações materiais e 

mentais (Guattari e Rolnik, 1986, p. 323). 

 

 
35  No livro Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia. Vol. 4 (1997), Deleuze, e Guattari escreve que: “Todo 

agenciamento é, em primeiro lugar, territorial. A primeira regra concreta dos agenciamentos é descobrir a 

territorialidade que envolvem, pois sempre há alguma: dentro de sua lata de lixo ou sobre o banco, os personagens 

de Beckett criam para si um território. Descobrir os agenciamentos territoriais de alguém, homem ou animal: 

‘minha casa’. (...) O território cria o agenciamento. O território excede ao mesmo tempo o organismo e o meio, e 

a relação entre ambos; por isso, o agenciamento ultrapassa também o simples ‘comportamento’ (...)” (Deleuze, e 

Guattari 1997:218) 



124 
 

 

Sendo assim, podemos apreender a desterritorialização como movimento pelo qual se 

abandona o território, ou seja, “é a operação da linha de fuga” e a reterritorialização é o 

movimento de construção do território (Deleuze e Guattari, 1997, p. 224); no primeiro 

movimento, os agenciamentos se desterritorializam e no segundo eles se reterritorializam 

como novos agenciamentos maquínicos de corpos e coletivos de enunciação. Segundo os 

forjadores-autores, esses dois processos são inseparáveis e ocorrem em conjunto. Ao se 

desterritorializarem, os agenciamentos – que são as combinações de corpos e coletivos de 

enunciação — imediatamente se reterritorializam em novas formas e configurações. Essa 

inseparabilidade é o que Deleuze e Guattari chamam de “primeiro teorema da 

desterritorialização”, ou “proposição maquínica”:  

 

Jamais nos desterritorializamos sozinhos, mas no mínimo com dois termos: mão-

objeto de uso, boca-seio, rosto-paisagem. E cada um dos dois termos se reterritorializa 

sobre o outro. De forma que não se deve confundir a reterritorialização com o retorno 

a uma territorialidade primitiva ou mais antiga: ela implica necessariamente um 

conjunto de artifícios pelos quais um elemento, ele mesmo desterritorializado, serve 

de territorialidade nova ao outro que também perdeu a sua. Daí todo um sistema de 

reterritorializações horizontais e complementares, entre a mão e a ferramenta, a boca 

e o seio (Deleuze e Guattari, 1996, p. 41). 

 

Esse movimento de território, desterritorialização e reterritorializações no qual forjou 

as territorializações afro-amazônicas, fica em relevo a diversidade criativa de grupos presente 

nesse processo, daí, explica o uso do plural da categoria. As desterritorializações podem 

acontecer no plano do lugar-pertença, dos conteúdos ou da expressão. No caso do lugar-

pertença e dos conteúdos temos no movimento forçado do tráfico de escravizados da África 

como a origem do primeiro tipo de desterritorialização africana. O enquadramento dessas 

diferentes civilizações sob a categoria “negro” foi a primeira desterritorialização semiótica a 

que esses povos foram submetidos pelo colonialidade do poder e do saber, os processos 

reterritorializantes, que geraram os agenciamentos maquínicos36 ou de corpos, e os 

agenciamentos de enunciação surgidos a partir dos rizomas de diferentes signos advindos da 

África e dos próprios povos originários desterritorializados, com a fundação da cidade foram 

aos poucos se estabilizando e criando aquilo que chamamos territorializações afro-amazônicas, 

 
36  Segundo Gilles Deleuze e Félix Guattari (1996), os agenciamentos maquínicos de corpos podem ser entendidos 

como as "máquinas sociais" que se formam pelas relações entre diferentes tipos de corpos. Essa noção se refere às 

complexas interações em uma sociedade, envolvendo a mistura e as conexões entre corpos humanos, animais e até 

cósmicos. Em essência, os agenciamentos maquínicos descrevem a forma como esses diversos corpos se 

relacionam e coexistem. Diz respeito à constituição de máquinas técnicas, como uma máquina social que vai 

estabelecer uma série de relações com seu próprio corpo (stricto sensu) e com a Natureza 

 



125 
 

 

mas com a observação de que os movimentos desterritorializantes e reterritorializantes não 

cessam, sendo, portanto, a estabilização sempre um fenômeno provisório. 

Como se está lidando com elementos identificatórios afrodescendentes, é preciso de 

antemão não se esquecer que tais territórios já trazem consigo processos desterritorializantes, 

pois foram diversos povos arrancados de seus diferentes e antigos territórios, e que aqui 

buscaram se reterritorializar, daí se afirmar o caráter afro-amazônico-paraense desses grupos-

corpos. O prefixo afro se liga, portanto, a essas desterritorializações referidas. Já o termo 

“amazônico-paraense” se liga ao processo reterritorializante desses(as) sujeitos(as)-corpos, 

em contato com as diversas realidades territoriais amazônicas. Além disso, essas 

territorializações implicam um movimento constante a partir das desterritorializações e 

reterritorializações advindas também das relações entre centro e periferia e, interior e capital. 

A territorialização afro-amazônica-paraense é um movimento de travessias, 

encontros e recriações, um campo dinâmico onde se entretecem processos de 

desterritorialização e reterritorialização. No estado do Pará, essa tessitura se dá em fluxos de 

resistência e reinvenção, em que o pertencimento não é dado, mas produzido na experiência do 

caminhar, sobretudo na estada de ferro.  

Nesse contexto, o conceito de rizoma ilumina o entendimento dessas posições. 

Rizoma, na botânica, é caule errante, subterrâneo que se alarga em múltiplas direções, sem 

centro fixo, sem raiz única que delimita sua origem. Gilles Deleuze e Félix Guattari (1996) 

ressignificaram esse termo para romper com a noção de raiz como eixo unívoco, como princípio 

estabelecido da verdade. O rizoma não se ancora em verdades atávicas; ele se expande por 

conexões inesperadas, formando redes vivas, atravessadas por multiplicidades. Assim, também, 

se dá a territorialidade afro-amazônica: um rizoma de saberes, implicações e práticas que se 

refazem no entrelaçamento de trajetórias, na fusão entre ancestralidade e o devir. Não há um 

único lugar onde encontrar a identidade “fixa”, mas territórios móveis que se refazem a cada 

passo, a cada “trilha no trilho de ferro”, a cada encruzilhada, a cada novo encontro. 

Essa ideia de raiz como origem ou centro, numa lógica arborescente está no discurso 

alegórico sobre a identidade amazônica construída durante a belle époque na região 

amazônica37. O rizoma enquanto proposição conceitual interessa a este estudo para que possa 

haver um distanciamento do conceito de identidade amazônica homogeneizante e de narrativa 

 
37 A "Belle Époque Amazônica" refere-se ao período de grande desenvolvimento econômico e cultural vivido pelas 

cidades de Belém e Manaus, no final do século XIX e início do século XX, impulsionado pelo ciclo da borracha. 

Este período foi marcado pela modernização, com a chegada de inovações como eletricidade, água encanada, 

bondes e edifícios com influência europeia, além de uma vida social e cultural mais intensa. 



126 
 

 

original retilínea e progressiva, como propõe o modelo pedagógico de narrativa nacional tanto 

em nível de Brasil quanto de Amazônia. Interessa para este estudo, portanto, o caráter 

antigenealógico dessa teoria como forma de entender a complexidade dos atravessamentos 

identificatórios do ser amazônico. O rizoma, desse modo, está relacionado à conexão, 

heterogeneidade e multiplicidade, ou seja, os signos entendidos como significações fechadas 

são desconstruídos. Segundo os forjadores-autores que o pensaram,  

 

Diferentemente das árvores ou de suas raízes, o rizoma conecta um ponto qualquer 

com outro ponto qualquer e cada um de seus traços não remete necessariamente a 

traços de mesma natureza; ele põe em jogo regimes de signos muito diferentes, 

inclusive estados de não-signos. O rizoma não se deixa reconduzir nem ao Uno nem 

ao múltiplo [...]. Ele não é feito de unidades, mas de dimensões, ou antes, de direções 

movediças. Ele não tem começo nem fim, mas sempre um meio pelo qual ele cresce 

e transborda. Uma tal multiplicidade não varia suas dimensões sem mudar de natureza 

nela mesma e se metamorfosear. [...]. Não se deve confundir tais linhas ou lineamentos 

com linhagens de tipo arborescente, que são somente ligações localizáveis entre 

pontos e posições (Deleuze; Guattari, 1996, p. 43).  

 

A partir da longa, mas esclarecedora citação, vê-se, portanto, que, na perspectiva 

mostrada, qualquer tentativa de se apresentar a possível identidade amazônica-paraense como 

sendo composta por uma origem genealógica arborescente europeia, depois desdobrada em uma 

exclusivamente cabocla38, com a finalidade de referendar discursos de raízes amazônicas, não 

corresponde à complexidade que a cultura e os processos identificatórios assumem. 

Deleuze e Guattari (1997), mostram que o centro e a origem, ligados a interesses de 

domínio centralizadores, são formas limitadas de perceber o fenômeno cultural, marcado por 

heterogêneses e transformações constantes. Diferentemente das raízes e genealogias, o rizoma, 

como afirmam os autores, coloca em jogo diferentes regimes de signo (e até a-signos), gerando 

uma abertura produtiva e criadora que os mesmos chamam de devir. Desse modo. Em lugar da 

narrativa linear originária e evolutiva, os autores propõem a involução. Sobre o caráter 

involutivo do rizoma, os mesmos afirmam, 

 

Preferimos então chamar de "involução" essa forma de evolução que se faz entre 

heterogêneos, sobretudo com a condição de que não se confunda a involução com 

uma regressão. O devir é involutivo, a involução é criadora. Regredir é ir em direção 

ao menos diferenciado (Deleuze; Guattari, 1997, p. 19) 

 

 
38 Em primeiro lugar, o caboclo é uma categoria de alteridade, que fala sempre de um outro. Em segundo lugar, 

não é um ser ou uma essência, mas uma categoria de representação. O termo caboclo é uma designação nativa, 

uma categoria tradicional para designar o habitante da região, especialmente o morador do interior. Como categoria 

de referência regional, em oposição aos que são de fora, torna-se uma instância de resistência a outros modos de 

concepção identitárias e, também, das diferenças sociais. 



127 
 

 

Na tessitura deste trabalho, o termo negro não é apenas um marcador fenotípico, mas 

um signo de historicidade: um nome que ressoa a diáspora, a travessia forçada, a 

desterritorialização africana dada pela escravização e a reterritorialização na Amazônia – no 

estado do Pará. Contudo, para marcar a inscrição dessa presença africana no chão das águas e 

dos ventos, adotou-se também o substantivo “afro-amazônida”, nomeando aqueles cujas raízes, 

embora arrancadas, replantaram-se em nova terra, refazendo-se em presença. Quando a 

qualidade se faz necessária, será dito afro-amazônico, pois a ancestralidade não é apenas um 

sujeito ou uma sujeita, mas um modo de ser. 

Interrogar a invisibilização de um grupo social que foi deslocado para as margens da 

cidade exige um olhar que acompanhe a trama do tempo e do espaço urbano. A cidade moderna, 

ao vestir-se da ilusão de um presente absoluto, enreda-se no paradoxo do seu próprio 

esquecimento. O novo, ao querer-se instantaneamente puro, condena o passado à poeira, como 

se a história pudesse ser dissolvida pela velocidade. Mas a urbe não se sustenta apenas no 

concreto, cimento e no asfalto: ela é também palimpsesto, escrita e rescrita por presenças que, 

mesmo subalternizadas, seguem gravadas nas frestas, nos ritos, nos nomes esquecidos e nas 

geografias resistidas. É território de memória – um campo de forças onde signos materiais e 

imateriais disputam os alicerces da identidade, onde patrimônios são forjados não apenas por 

arquiteturas visíveis, mas por narrativas, silenciamentos e reinscrições. 

Na cidade Marabá, onde a lógica da homogeneização nacional tentou dissolver a 

pluralidade dos povos, as populações afrodescendentes forjaram resistências que se inscrevem 

na carne da cidade. Nos terreiros, sobretudo os enraizados na periferia, pulsa a memória 

insurgente que reconfigura a tradição em gesto vivo de enfrentamento e reexistência. São 

espaços onde o tempo colonial não se impõe como fardo intransponível, mas se transfigura em 

axé, em epistemologia vibrante, afirmando a perenidade de um saber ancestral que desafia o 

apagamento e se refaz em cada batida de tambor. 

 

 

 

 

 

 

 



128 
 

 

4.3 ABRINDO A PORTA – CAMINHANDO PELA MATAS-TERRITORIOS DE MARABÁ: 

LUGARES ONDE ASSENTA O TERREIRO DO CENTRO UMBANDISTA SANTA 

BÁRBARA 

 

 

E assim segue Marabá, na encruzilhada de si mesma:  

entre o ontem e o agora,  

entre a tradição e a modernidade,  

entre os que chegam e os que se vão,  

entre o rio e a estrada.  

Cidade que se refaz na força de sua gente,  

reinventando-se a cada ciclo,  

a cada canto,  

a cada passo dançado nos terreiros  

que resguardam as memórias de um Brasil  

profundo e ancestral. 

O tempo por aqui não é linha reta.  

Ele serpenteia como o Tocantins,  

dobrando esquinas,  

criando remansos, corroendo margens e, vez ou outra,  

subindo em fúria para lembrar que memória não se apaga:  

se transforma. (Ademir Braz, 2008)  

 

4.3.1. As Matas-Territórios de Marabá-PA 

 

Os caminhos da história na Amazônia Oriental39, traçados pelas mãos inquietas da 

modernidade, são marcados pelas contradições de uma ocupação forjada entre o ímpeto do 

progresso e as raízes profundas da terra. Na segunda metade do século XX, a marcha das 

políticas oficiais fez do Sul/Sudeste do Pará um território de promessas e desenraizamentos. A 

migração, entrelaçada ao projeto de integração entre o Nordeste e a Amazônia, “teceu novas 

cidades sobre antigas ausências, revelando um horizonte onde o desenvolvimento se confundia 

com a expropriação, e a ocupação com a despossessão” (Silva, 2019, p. 142). 

No entrelaçar das trilhas do sul e sudeste do estado do Pará, o deslocamento humano 

se fez rio caudaloso, guiado pelos ventos dos grandes empreendimentos econômicos. Como se 

 
39 A Amazônia Oriental é a parte da Amazônia Legal que abrange os estados do Pará, Maranhão, Amapá, Tocantins 

e Mato Grosso. Essa região também inclui parte do Cerrado e do Pantanal mato-grossense. 



129 
 

 

o chão prometesse fartura, os passos dos que migravam carregavam a herança de tempos antigos 

– o peso da luta, o anseio pelo sustento, o sonho de um amanhã mais brando. Na chegada, a 

cidade se transformava em palco de histórias marcadas pelo labor e pelo açoite invisível das 

estruturas que ordenam os corpos e os destinos. Entre os que aqui fincaram raízes, a presença 

negra se fez intensa, tecendo em sua travessia um mosaico de esperanças e dores. Como na 

canção de Zé Ramalho, “vida de gado, povo marcado, povo feliz” (Ramalho, 1979), a 

contradição pulsa – o fio cortante da opressão e a centelha que insiste em iluminar o caminho. 

Pois há na marcha dos esquecidos um saber ancestral, um maranhar de resistência que, mesmo 

diante da marca imposta, ressignifica a caminhada e reinscreve a própria existência. 

A cidade de Marabá, situada ao sul e sudeste do Pará, não foge à característica da 

migração, dando origem e estrutura à cidade. No que se refere, especificamente, à população 

negra, observa-se uma forte presença, com a finalidade de novas oportunidades de empregos e 

condições de vida melhores. Em termos populacionais, Marabá, segundo dados do IBGE 

(2022), apresenta uma população de 288.513 habitantes. No que concerne à sua composição 

racial, temos os seguintes dados relativos: 6,5% de pretos, 61,4% de pardos, 35,1% de brancos 

e 2% de outras etnias. Essa população está localizada em seis distritos urbanos, respectivamente 

denominados de: Cidade Nova, Industrial, Morada Nova, Nova Marabá, São Félix e Velha 

Marabá ou Marabá Pioneira. 

 

Gráfico 01: Composição racial da população de Marabá- 2022 

 
Fonte: IBGE-2022 

 

A tessitura desses dados revela a presença marcante da população negra, evidenciando 

não apenas a urgência do debate sobre as relações raciais, mas também a necessidade de 

expandir os horizontes das discussões. Na paisagem dessa região, onde os estudos se debruçam, 



130 
 

 

os grandes projetos de desenvolvimento e seus impactos, permanece uma lacuna: o 

aprofundamento das identidades negras, afro-indígenas que se entrelaçam e se confrontam com 

essas dinâmicas econômicas e sociais. Assim, a questão racial não é mero apêndice das 

transformações estruturais, mas sim um eixo vital que clama por reconhecimento e reflexão. 

Em se tratando da realidade do município de Marabá, percebe-se que a prática do 

preconceito – racismo religioso –, engendrado às práticas vinculadas às matrizes africanas são 

recorrentes e explícitas no modo de vida do citadino, é claro, com suas especificidades. Por 

conta do processo de ocupação da região amazônica, temos como exemplo a intensa influência 

da cultura negra maranhense, cujo principal aspecto é a cor de sua pele, culinária e, sobretudo, 

sua prática religiosa – Tambor de Mina, Terecô ou Tambor da Mata – elementos 

intrinsecamente ligados aos valores civilizatórios africanos. 

Marabá, em sua trilha e atravessamentos religiosos, recebeu em sua terra as frentes 

migratórias que trouxeram consigo almas vindas, sobretudo, do Nordeste, impulsionadas pela 

política de ocupação da Amazônia do Governo Federal. Nessa travessia de esperanças e 

disputas, o sopro da fé atravessou os caminhos de terra batida e fundou terreiros onde antes 

havia apenas o silêncio da mata e a correnteza dos rios. Aqui, como já foi evocado, é 

imprescindível escurecer a presença do maranhense, aquele que, primeiro, lançou as sementes 

das religiões de matriz africana nesta terra de confluências. Foi no toque dos tambores, no 

assentamento do axé e nos altares, que o sagrado negro se inscreveu nos corpos e nas noites de 

Marabá, enraizando-se como memória e resistência. A história dos terreiros na cidade é também 

a história de seus caminhantes, que trouxeram consigo não apenas seus pés cansados, mas o axé 

ancestral que pulsa na vida e na luta. Como nos aponta Idelma Santiago Silva (2019), 

 

Etimologicamente, do nome Marabá, advém da cosmologia indígena tupi guarani, que 

linguisticamente divide-se em Mayr – Abá para significar, lugar de gente estranha, 

diferente. No entanto, há um ‘outro’, um estranho que não é exaltado na história oficial 

dessa cidade, pelo contrário é expurgado, discriminado, este outro é notadamente 

maranhense e toda sua carga histórica, cultural, simbólica e religiosa imbricada a sua 

ancestralidade (Silva, 2019, p. 152) 

 

Os maranhenses, portadores dessas tradições, são muitas vezes vistos com 

desconfiança e desprezo. Suas práticas religiosas, tão ricas e profundas, são rotuladas como 

exóticas ou primitivas, relegadas às margens pela ignorância e pelo medo do diferente. Em 

diferentes espaços, torna-se trivial ouvir anedotas de domínio público, amplamente reproduzido 

por cidadãos, expressões como terecozeiro ou macumbeiro, evidenciando o caráter depreciativo 

e racista para com as religiões de matrizes africanas, desta vez oriundas do estado do Maranhão. 



131 
 

 

Terecozeiro, nessa relação, é umas das múltiplas maneiras negativas de achincalhar, debochar 

do maranhense e também de expressar o racismo religioso com a religião afro-maranhense do 

Terecô. 

O Terecô é uma religião afro-brasileira com raízes profundas no Maranhão, sendo 

especialmente forte na cidade de Codó-MA, cidade do interior do Maranhão, a 

aproximadamente 300 km da capital São Luís, conhecida por sua rica tradição espiritual. É uma 

manifestação religiosa que, embora tenha semelhanças com o Tambor de Mina e a Umbanda, 

possui características e uma identidade próprias, marcadas pelo culto a entidades conhecidas 

como encantados. As práticas dessa religião se organizam em torno de locais de culto chamados 

tendas, lideradas por um pai ou mãe de santo, frequentemente chamados de “mestre” ou 

“mestra”. A principal distinção do Terecô em relação ao Candomblé ou ao Tambor de Mina da 

capital é o foco nos encantados. Encantados, são seres que, segundo a crença, viveram na Terra 

como pessoas, mas não morreram. Em vez disso, “se encantaram” e foram viver em um mundo 

paralelo. Eles são figuras da nobreza europeia, reis, princesas, caboclos da mata e figuras 

históricas. Eles são vistos como seres de grande poder, capazes de ajudar os fiéis a resolver 

problemas e a enfrentar desafios da vida. 

A encantaria é formada por família, com destaque para Família de Légua. Uma das 

famílias de encantados mais importantes do Terecô é a de Légua Boji Buá da Trindade, uma 

entidade de grande renome em Codó. Ele e sua família são representados como figuras ligadas 

à mata e à lida com a natureza. O Terecô é uma religião voltada para a busca de força, proteção 

e cura. Os encantados são vistos como aliados poderosos, capazes de intervir diretamente na 

vida dos fiéis. É uma religião de grande força cultural e espiritual no Maranhão, marcada por 

todas essas peculiaridades e por uma cosmovisão que une a ancestralidade africana, as tradições 

indígenas e elementos populares. 

Podemos observar que, na religiosidade negra em Marabá, efetivamente parece não 

haver uma separação clássica entre as formas mais conhecidas de religiões de matrizes africanas 

no Brasil: Umbanda, Candomblé, Tambor de Mina, Terecô e Tambor da Mata. Os integrantes 

do Terreiro Santa Bárbara deixam evidente um entrecruzamento das formas organizativas 

religiosas, em função dos diferentes processos de iniciação e de vivência de cada um/uma de 

seus/as adeptos/as, sem preocupações de limites estabelecidos, por qualquer razão oficial dessas 

formas religiosas. 

Por algum tempo, a Amazônia foi contemplada à distância por olhares de estudiosos 

de africanidades de prestígio nacional, que algumas vezes, sem molhar os pés em suas águas 

barrentas, nem escutar o pulsar de seus tambores da mata, a descreveram como terra onde o 



132 
 

 

sagrado ameríndio imperava soberano, mas, também, se misturava. Suas vozes, ressoando de 

gabinetes afastados, anunciavam, com ecos de certeza, a existência de um culto chamado 

batuque ou babassuê40 – prática que, segundo supunham, teria se rendido à tradição local, 

dobrando-se à força da pajelança (Carneiro, 1964). Mas essa leitura, feita à sombra da ausência, 

revela parte da verdade da floresta. A Amazônia, em sua vastidão rizomática, não se curva ao 

uno(i)-versal: ela entrelaça, em seus ritos, raízes múltiplas – africanas, indígenas e caboclas – 

em uma dança ancestral onde Exu e o pajé não disputam o espaço do divino, mas o coabitam, 

em silêncio e som. 

Na literatura acadêmica, costuma-se apontar duas grandes vertentes de organização 

dessas religiões: o Candomblé, que tem sido teorizado como o culto de divindades de origem 

africana, representada por Orixás de origem iorubana, Voduns de origem daomeana ou Inkices 

de origem banto; por outro lado, a Umbanda discutida como religião brasileira, que congrega 

elementos das religiões espírita, da pajelança, do catolicismo popular, dos cultos regionais e de 

base africana, em especial a origem banto (Oliveira, 2012). Ainda se tem a influência do 

chamado Terecô, também conhecido por Tambor da Mata, brinquedo de Barba Soeira e, às 

vezes, por Verequete ou Berequete: é a religião afro-brasileira tradicional de Codó-MA. Nesse 

sentido, Santos (2012) reafirma que as religiões afro no estado do Pará têm como marca uma 

forte presença indígena. Para ele,  

 

é possível concluir que os saberes que contribuíram para formar o que chamamos de 

Religiões de Matrizes Africanas na Amazônia sofreram influência do Xamanismo 

indígena, conhecido como Pajelança, apesar de não ter sido possível até hoje precisar 

quando se deu e qual o grau desta influência Santos (2012, p. 3). 
 

O preconceito e a discriminação, como vento contrário, tentam dispersar as sementes 

do afro-rizoma, mas a terra de Marabá é fértil, e a resistência maranhense é forte. Os terreiros, 

apesar das adversidades, continuam a florescer, sustentados pela fé e pela força comunitária. 

Cada canto, cada rito, é uma declaração de presença e de pertencimento, uma reafirmação da 

dignidade e da identidade afro-brasileira. 

 
40 O termo Babassuê é uma das antigas denominações para religiões afro-brasileiras na região do Maranhão e do 

Pará. Ele é frequentemente associado ao Tambor de Mina e ao Terecô, religiões que, apesar de terem suas 

particularidades, se interligam e se influenciam na região. O nome, segundo alguns pesquisadores, pode ter origem 

na expressão "Barba Soeira", uma entidade espiritual cultuada no Maranhão e em Belém-PA. No seu panteão 

cultua uma mistura de Orixás, Voduns (divindades daomeanas, como no Tambor de Mina) e, de forma muito forte, 

os encantados. Estes últimos são entidades espirituais que viveram na Terra e se "encantaram", tornando-se figuras 

de poder que habitam uma dimensão paralela. Os rituais, muitas vezes chamados de "Tambor de Mata", são 

marcados pelo uso de tambores, cânticos e a incorporação dos encantados, que se manifestam para dar consultas, 

realizar curas e participar dos festejos. A religião incorpora elementos indígenas (pajelança), o que a torna uma 

expressão espiritual afro-ameríndia. 



133 
 

 

O trabalho de Silva (2019) sobre a presença das comunidades de terreiros em Marabá 

discute as religiões de matrizes africanas. A autora destaca a perseguição histórica sofrida pelos 

adeptos/as dos terreiros devido à visão eurocêntrica e tão enraizada em nossa sociedade. 

Também se evidencia que, na atualidade, esses grupos religiosos são vítimas de preconceito por 

tratar-se de religiões iniciáticas e esses rituais expandirem-se para além dos espaços dos 

terreiros, traduzindo-se na estética das vestimentas, cortes de cabelos e modos de vida no 

cotidiano da cidade. Muitos ainda apontam as religiões de matrizes africanas como culto ao 

“diabo”, descartando a sua capacidade de enfrentamento às formas de intolerância religiosa, e 

o seu lugar como guardiãs de um conhecimento ancestral trazido da África no contexto da 

diáspora e reterritorializado como afro-amazônico. 

O papel dos maranhenses no afro-rizoma dos terreiros de Marabá-PA é um poema de 

resistência e celebração. Enfrentando a discriminação e o preconceito, eles mantêm vivas suas 

tradições, transformando os terreiros em espaços de memória e identidade. A ancestralidade, 

com sua profunda ligação à terra e à cultura, ecoa essa luta, oferecendo uma perspectiva sensível 

e poderosa para apreciar essa rica tapeçaria cultural. Marabá-PA, com seus rios e suas terras 

férteis, é o cenário onde essa história de resistência e resiliência continua a ser escrita-cantada. 

Cada terreiro, cada rito, cada toque do tambor é uma ideia desse pensar filosófico, uma 

declaração de pertencimento à cultura afro-brasileira. É uma história que que merece ser 

con/can-tada e revisitada. 

A ausência da cultura negra nos anais da historicidade de Marabá revela um véu 

vergonhoso de racismo, que se entrelaça à estigmatização dos maranhenses como um enigma 

persistente no imaginário local. A pesquisa de Silva (2019) desvela as pegadas da ancestralidade 

negra e dos terreiros na tessitura dessa cidade, iluminando o longo itinerário da perseguição 

histórica e o domínio da lente eurocêntrica sobre os campos do sagrado. Esse olhar, forjado nos 

alicerces da exclusão, reverbera ainda hoje, sustentando silêncios e invisibilidades que resistem 

ao tempo e às tentativas de reinvenção. De acordo com os apontamentos feito por Silva em 

Marabá,  

 

A pesquisa mostrou que há terreiro nos seguintes Núcleos Urbano da cidade de 

Marabá: São Félix, Morada Nova, Liberdade, Amapá, Jardim União II, Independência 

e Nova Marabá. Na zona rural de Marabá, e na zona rural de São João do Araguaia. 

Totalizando 51 espaços sagrados pertencentes ao universo cosmológico afro-

marabaense: Terreiros, roças, searas, mesas, cabanas, vendas; frequentados e 

pesquisados para compor um retrato da região. (Silva, 2019, p. 22) 

 



134 
 

 

Nesse cartografar do tempo e do espaço, percebe-se que, ao longo de mais de um 

século da fundação da cidade, poucos foram os caminhos abertos à presença, os territórios e 

expressão dos saberes de matriz africana. Silva (2019) nos conduz à compreensão de que tal 

cerceamento não é mero acaso, mas reflexo de um preconceito estrutural que insiste em soterrar 

os passos e as vozes da comunidade negra. Na contextura simbólica do Município de 

Marabá/PA, a Umbanda caminha sob o peso de uma repressão que não é apenas social, mas 

espiritual, imposta por certas vertentes cristãs que, ao invés de dialogar, demonizam. Eis um 

embate que transcende o visível: trata-se da disputa pela legitimidade do sagrado, onde os 

terreiros tornam-se trincheiras de resistência e os tambores, testemunhas de um tempo que não 

se curva ao silenciamento. 

O gráfico que segue não é apenas estatístico; é registro de uma ferida aberta, onde cada 

dado representa histórias de fé vilipendiada, de corpos que ousam dançar apesar das correntes, 

de vozes que seguem entoando cânticos mesmo diante do interdito.  A composição religiosa em 

Marabá revela um apagamento que vai além dos números. Vemos a continuidade de uma lógica 

colonial que invisibiliza saberes ancestrais. Essa minoria percentual não representa ausência, 

mas sim a interdição histórica da presença dos povos de terreiro, cujas práticas resistem nos 

quintais, nas periferias e nos corpos que carregam o axé dos antigos. 

 

Gráfico 02 – Composição Religiosa na cidade de Marabá - 2022 

 
Fonte: IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

 

Ao negritar da ancestralidade, conceito central de nossa pesquisa, compreende-se que 

esses saberes não se traduzem em estatísticas frias: eles vibram na oralidade, nas folhas, nas 

encruzilhadas e nos rituais. O gráfico, ao nomear as tradições afro-indígenas como outras, 

reforça um epistemicídio institucional. Contudo, é justamente essa ancestralidade – que funda 



135 
 

 

uma filosofia viva e encarnada em Exu, (Legba41), Ogum, Iansã – que precisa ocupar a escola 

como território de reexistência. Levar esses saberes ao espaço escolar é romper o silêncio 

imposto pelo censo e reencantar o currículo com as vozes dos que nos antecederam. 

Nos caminhos sinuosos de Marabá-PA, os terreiros não seguem a rigidez de um 

traçado fixo. Espalham-se como raízes vivas, encontrando solo fértil nas margens da cidade, 

nas dobras da periferia, nos respiros da terra rural. Sua arquitetura não é feita de pedra, mas de 

presença, de rito, de toque e de movimento, moldando-se às mãos e aos passos de quem os/as 

erguem. Cada terreiro, um universo, um cosmo próprio de saberes, cuja complexidade não se 

mede em muros ou extensões, mas na intensidade de suas práticas e na vibração de seus 

tambores. 

Esta dissertação ergue-se, então, como um tambor que ressoa no campo educacional 

de Marabá-PA, onde ainda são escassas as vozes que narram a presença e a importância dessas 

casas sagradas. Mais que um estudo, é um gesto de compromisso, um ato de escuta e reverência 

à história que pulsa nesses territórios-terreiro. Assumimos aqui a responsabilidade de tirar da 

palha o véu do preconceito e da discriminação, não apenas para revelá-lo, mas para desarmá-

lo, reafirmando a dignidade e a profundidade dos saberes que brotam dos terreiros. Pois falar-

escrever das religiões de matriz africana é, também, fazer ecoar filosofias ancestrais de 

resistência, pertencimento e educação. 

Eis que se faz necessário pensar a religião não apenas como expressão de fé, mas como 

travessia existencial dos sujeitos e sujeitas que, em sua caminhada, reafirmam o pertencimento 

como ato político e epistêmico. A religiosidade de matriz africana não é apenas culto ou rito: é 

território simbólico, é tempo ancestral que se inscreve no corpo e na memória coletiva. A cada 

passo, os filhos e filhas dos terreiros reencenam a dignidade de seus passos antigos, provocando 

fissuras no imaginário hegemônico que historicamente negou suas vozes e cosmologias.  

 
41 Legba pertence ao panteão africano dos voduns, divindades cultuadas pelos povos Jeje-Fon, povos da região do 

antigo Reino do Daomé (hoje, República do Benin). Ele é, frequentemente, associado ao orixá Exu do panteão 

iorubá no Brasil, Legba possui características e um contexto de culto que o distinguem. Legba é uma divindade 

fundamental e complexa. Ele é visto como o dono dos caminhos, o mensageiro entre os deuses (voduns) e os 

homens, e o guardião dos templos. Assim como Exu, Legba tem a função de abrir e fechar os caminhos. Nenhuma 

comunicação com os outros voduns é possível sem sua permissão, e por isso ele é sempre o primeiro a ser saudado 

nos rituais. É uma divindade da ordem e do caos. Ele representa o imprevisível e o inesperado, sendo capaz de 

criar confusão, mas também de abrir portas para novas possibilidades. Na África, Legba é frequentemente 

representado por estatuetas fálicas ou de argila, simbolizando a fertilidade e a energia vital. Com a diáspora 

africana, o culto a Legba chegou ao Brasil, principalmente com os povos escravizados de língua ewe-fon, 

conhecidos como "jejes". No Tambor de Mina do Maranhão, Legba é um dos principais voduns cultuado. É comum 

ser associado ou tenha sincretismo com o encantado Légua Boji Buá da Trindade. No candomblé Jeje de nação 

Jeje, Legba mantém sua posição de divindade primordial, com funções semelhantes às de Exu nas casas de nação 

Nagô (iorubá). 



136 
 

 

Colocar a importância dessas religiões no espaço público é mais do que demanda42: é 

urgência civilizatória. Urgência de um reconhecimento que não venha do favor, mas da escuta 

sensível, do acolhimento ético e da diferença que funda o comum. Trata-se de deslocar olhares, 

abrir brechas na racionalidade colonizadora e permitir que outros mundos possíveis habitem o 

espaço social com a inteireza de seus fundamentos éticos, culturais e espirituais. 

Em Marabá-PA, as presenças das religiões afro-brasileiras se fazem resistências 

cotidianas, mesmo que ainda escassamente convocadas às rodas formativas de educadores e 

educadoras. Sua força está não só no que dizem, mas no que encarnam: modos outros de ensinar, 

de cuidar, de existir. É preciso, pois, que a escola se terreirialize – enquanto projeto de 

sociedade, – aprenda a ouvir os tambores, os cantos e os silêncios dos terreiros. Porque neles 

há filosofia viva, há política do corpo, há pedagogia do axé. 

 

4.3.2 Territórios e Memórias Entre-Vistas: uma Cidade na trilha migratória  

 

Marabá-PA se espalha como um corpo nas águas, onde os rios se entrelaçam em veias 

vivas, pulsando a história de um povo em travessia. Cidade de encontros, de caminhos cruzados, 

de labirintos talhados na força de quem finca o pé no chão e levanta a cabeça para seguir. É 

terra de Exu, que risca encruzilhadas e abre portas na poeira vermelha. Terra de Ogum, pela 

estrada de ferro e no ferro das minas da região, no brilho do suor de quem constrói a vida com 

as próprias mãos. Terra de Iansã, senhora dos ventos que carregam os ecos de lutas e 

resistências, espalhando sementes. 

A cidade é um arquivo vivo de narrativas entre-cortadas, onde o passado não dorme: 

ele respira nos escombros das casas de madeira, nos trilhos de ferro que cortam o horizonte, 

nos rastros deixados pelos que vieram e pelos que partiram. Cada praça, cada viela, cada 

margem do Tocantins e do Itacaiúnas carrega a marca de um tempo que nunca se encerra. Aqui, 

os territórios não são apenas espaços geográficos, mas territórios afetivos, espirituais, memórias 

palpitantes que resistem ao esquecimento. As histórias se entrecruzam como os caminhos de 

um mercado em dia de feira, onde se vendem peixes, sonhos, esperanças e silêncios. 

A tessitura histórica recente do Sul/Sudeste paraense se inscreve no entrelaçamento de 

trajetórias individuais e coletivas, portadoras de anseios, carências e insurgências que, no 

 
42 Nas religiões de matriz africana, como o Candomblé, a Umbanda e o Tambor de Mina, vencer demanda se 

refere ao ato de derrotar ou neutralizar um ataque espiritual. Vencer uma demanda, portanto, é mais do que um 

simples ritual; é um ato de restauração, de reafirmação do poder pessoal e de reconexão com a força dos Orixás 

para que a vida do fiel volte a ter equilíbrio e prosperidade. 



137 
 

 

movimento incessante do devir, conformam territórios em tensão, fronteiras móveis onde 

coexistem, se chocam e se recriam diferentes ordens de mundo. Para além da mera ocupação 

geográfica, a segunda metade do século XX assinala, nesta parte da Amazônia, a gestação de 

existências errantes, tecidas na fricção entre o desejo e a necessidade, no jogo impreciso entre 

pertencimento e desterro. Aqui, o solo não é apenas chão, mas trama viva de disputas simbólicas 

e materiais, onde se forjam novos sentidos de habitar, de resistir, de transgredir. É um território 

de alteridades que não se fixam, mas se elaboram no fluxo de encontros e desencontros, no 

tecido inacabado das possibilidades. 

A ocupação da Amazônia, desde os idos de 1960, inscreveu-se no tabuleiro do tempo 

como um gesto de poder e apropriação, em que a razão instrumental traçou caminhos de ferro, 

rios represados e terras loteadas sob a promessa do progresso. No horizonte desse projeto, 

entrelaçavam-se a geopolítica da dominação e a economia da exploração, compondo um 

mosaico de interesses que submetia a floresta à régua e ao compasso do capital, do projeto da 

colonialidade.  

O Estado, tomado pelo ímpeto de modernização, forjou a integração da Amazônia ao 

mercado nacional à semelhança de um corpo que se quer domesticar, regulando seus fluxos e 

imprimindo-lhe uma função subordinada à hegemonia do centro-sul. A engenharia desse 

domínio não se limita ao concreto das estradas e das linhas de transmissão de energia, mas 

desdobrou-se na tessitura de incentivos fiscais e creditícios, conduzindo à emergência de 

grandes projetos econômicos que redesenhavam a paisagem com o timbre da posse e da 

acumulação. 

Entretanto, não se pode reduzir a Amazônia a uma superfície a ser cartografada pela 

lógica utilitária sem ouvir os murmúrios da terra que resiste. Pois, ao mesmo tempo em que se 

impunha a materialidade da infraestrutura, desenhava-se também um campo de esforço, onde a 

política de fixação populacional operava como promessa e armadilha, convocando migrantes 

ao trabalho e, simultaneamente, empurrando povos originários, ribeirinhos e quilombolas para 

os interstícios da margem e do esquecimento.  

A sobreposição de territórios tornou-se, então, mais do que uma tática de ocupação: 

revelou-se um sintoma da modernidade que devora, um dispositivo que submete o espaço à 

lógica da função, tentando silenciar modos de existência que não se dobram ao regime da 

produtividade imposta. Assim, a ocupação da Amazônia não é apenas um ato econômico ou 

político, mas um espelho da contradição moderna, onde a promessa de desenvolvimento se 

ergue sobre os escombros das epistemologias outras, sobre o apagamento das cosmologias que, 

há séculos, já sabia dançar com a floresta sem a necessidade de possuí-la. 



138 
 

 

Em 1970, o município de Marabá foi declarado Área de Segurança Nacional (Decreto-

Lei nº 1.131, de 30/10/1970), passando a ter prefeitos nomeados. Esse ato somente foi revogado 

depois do fim da Ditadura Militar em 1985. Além de a região ser estratégica para a política de 

integração, ela foi o ambiente da Guerrilha do Araguaia43, resultando na presença ostensiva 

das tropas do Exército Brasileiro. Para a colonização, em 1970, foi criado o Programa de 

Integração Nacional (PIN) que, dentre outras medidas, previa a construção da rodovia 

Transamazônica, cujo primeiro trecho foi inaugurado em 1971, juntamente com a criação de 

um posto do Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária (INCRA) em Marabá. 

A estrada se abriu na terra como um risco profundo, e o INCRA, com sua presença, 

fazia ecoar o discurso da posse e da ordem. Porém, com a mudança de ventos no Planalto em 

1974, a utopia da pequena lavoura se desfez como névoa, “cedendo espaço ao latifúndio, às 

empresas médias, às glebas de até 3.000 hectares” (Yoshioka, 1986, 103)., onde o sonho do 

agricultor virou pó sob as botas do progresso. Aqueles que vieram, esperançosos de raízes, 

encontraram solo árido de direitos. Muitos, sem a terra prometida, sem amparo, sem o mínimo 

para germinar vida, seguiram resistentes para os centros urbanos, como Marabá, ou deram 

origem a novos povoados nas margens da estrada que cortava a floresta. Assim, sob o signo da 

migração, a terra pariu cidades, e a Transamazônica, que deveria ser laço, tornou-se nó. 

Os governos militares, ao promoverem a ocupação da Amazônia, mobilizaram 

também o poder simbólico na construção de imaginários coletivos, garantindo a permanência 

de signos estratégicos que sustentassem o deslocamento dos grandes contingentes 

populacionais planejados nos projetos de integração da região. A representação da Amazônia 

como um território vazio alinhava-se à narrativa que a apresentava como um espaço de 

esperança e oportunidades, sintetizado no lema: “Amazônia, terras sem homens para homens 

sem-terra.” 

As tentativas de semear uma memória social sobre esses processos de ocupação 

revelam suas encruzilhadas, onde o tempo dobra-se em lutas e gestos de resistência. Como o 

sussurrar de algum caboclo podemos dizer que, a memória não tem pátria fixa, nasce no entre-

lugar, onde se tece e se desfaz ao sabor dos ventos da história. Não há mapa prévio para sua 

 
43 Segundo Peixoto (2011): “A Guerrilha do Araguaia teve lugar nas regiões sudeste do Pará e norte do então 

estado de Goiás (atual Tocantins), abrangendo também terras do Maranhão, na área conhecida como ‘Bico do 

Papagaio’. Ocorreu entre meados da década de 1960, quando os primeiros militantes do Partido Comunista do 

Brasil (PC do B) chegaram à região1 – o lendário Osvaldão, em 19662 –, e 1974, quando os últimos guerrilheiros 

foram caçados e abatidos por militares, especialmente treinados para combater a guerrilha e determinados a não 

fazer prisioneiros”. In: PEIXOTO, Rodrigo Corrêa Diniz. Memória social da Guerrilha do Araguaia e da guerra 

que veio depois. Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, v. 6, n. 3, p. 479-499, set.-dez. 

2011. 



139 
 

 

tessitura – ela se move ao compasso dos acontecimentos, abrindo-se ao imprevisto, ao possível, 

ao que insiste em permanecer. Assim, nesta encruzilhada entendida como chão de travessias, a 

ocupação inscreve-se como palimpsesto vivo, onde forças se encontram e se estranham, 

compondo tramas de alianças fugidias e embates latentes. Cada tentativa de fixar um só fio de 

memória é confrontada por múltiplas vozes, relatos que deslizam entre as frestas, reivindicando 

seu lugar no grande tecido das lembranças. Pois a memória não é nunca uma posse: ela é 

disputa, insurgência e presença sempre por vir. 

As trilhas abertas pelos pés calejados dos migrantes pobres desenham cartografias de 

luta e reinvenção, onde cada passo é tático e cada manhã é uma aposta não arriscada. Nas idas 

e boas-vindas que bordaram o sudeste do Pará, entre as décadas de 1960 e 1970, os nordestinos 

não se lançaram apenas ao chamado da fome ou do chão prometido, fizeram-se caçadores de 

destino, alquimistas do tempo, lendo nas frestas da história os sinais do possível.  Se as 

“bandeiras verdes” tremulavam no imaginário como matas abertas e terras sem dono, era 

porque também eram palavras sussurradas pelo poder, moldadas na ordem dos que desenham 

mapas sem consultar os que pisam a terra.  

Mas, na dobra dessas narrativas, os mais fracos aprenderam a negociar silêncios e 

brechas, a ocupar os interstícios do discurso dominante com seus próprios ritos de memória. E 

a memória, essa entidade viva que não se curva ao esquecimento, inscreve-se como uma trama 

de reciprocidade e tensão, como promessa e enfrentamento. Porque lembrar é mais que contar: 

é encenar, no tempo presente, a força invisível de quem, mesmo à margem, aprendeu a crer nos 

possíveis – e, ao crer, os faz existir. 

Os migrantes pobres das últimas décadas do século XX e inícios do século XXI, no 

Sul/Sudeste do Pará – em especial os maranhenses –, são como ventanias, forças que atravessam 

territórios sem se deixarem capturar. São presença e ausência, aqui e alhures, trazendo em seus 

rastros o murmúrio de outras terras, o cheiro de passados que insistem em soprar dentro do 

presente. O espaço, que se quer integrar, é desafiado pela resistência, pois todo mapa se desfaz 

sob os pés de quem caminha e resiste. Cada memória edificada é um risco sobre a areia movida 

do tempo, onde as marcas do ontem se misturam às pegadas que continuam a avançar. E assim, 

na dança dos deslocamentos, os lugares se tornam porosos, tecidos pela tessitura das travessias. 

A tentativa de implantação de uma memória pela caracterização estereotipada dos 

migrantes – investidor, despossuído, pioneiro, peão do trecho, bandeirante, maranhense, 

dentre outros – constitui-se numa possibilidade disponibilizada para uma configuração e 

estabilidade hierárquica do território. Ela busca uma dizibilidade que desenhe os caminhos e 

encruzilhadas dos lugares e não-lugares que os corpos migrantes ocupam, não como meros 



140 
 

 

deslocamentos, mas como tessituras de axé e resistência. Esse movimento, porém, não apaga 

outras formas de fundação da memória social – ao contrário, amplia suas raízes, ancorando-as 

nas narrativas vivas e nos rituais cotidianos que fazem pulsar territórios de pertencimento. São 

territórios ativos, onde o tempo ancestral e o presente se entrelaçam nas pegadas deixadas por 

quem trilha, refazendo a terra sob os pés. 

Essa é uma memória em disputa, forjada nos embates e nas oferendas, nas rezas e nas 

lutas materiais e simbólicas pelo direito ao espaço. Processos de reterritorialização que não 

apenas denunciam relações de forças desiguais, mas também inscrevem outras ordens possíveis 

do mundo, onde o que se perde na diáspora se refaz no encruzilhamento das vozes, na oralidade 

que invoca, na corporeidade que resiste. Aqui, a macroterritorialidade se vê confrontada pela 

presença inegociável dos que escrevem suas existências na contramão do capital – não apenas 

habitando, mas reencantando o chão que pisam. 

O Sul/Sudeste do Pará – e a cidade de Marabá – é um assentamento das encruzilhadas, 

onde migra corpos, saberes e axé. Mais do que uma designação unificadora, essa afirmação 

evoca uma tessitura de trajetórias múltiplas, de territorialidades forjadas na travessia e no des-

encontro. A região se constitui do cruzamento de movimentos, interações, entre-vistas 

(mediação) de narrativas, memórias e práticas de espaços. Como bem sussurram nossos 

pensadores-caboclos Luis Antônio Simas e Luis Rufino (2018):  

 

Por ela atravessaram sabedorias de outras terras que vieram imantadas nos corpos, 

suportes de memórias e de experiências múltiplas que lançadas na via do não retorno, 

da desterritorialização e do despedaçamento cognitivo e identitário, reconstruíram-se 

no próprio curso, no transe, reinventando a si e ao mundo [...] A agenda colonial 

produz a descredibilidade de inúmeras formas de existência e de saber, como também 

produz a morte, seja ela física, através do extermínio, ou simbólica, através do desvio 

existencial. (Simas; Rufino, 2018, p.11) 

 

Nos limiares das últimas décadas do século XX e das auroras do XXI, o ideário do 

progresso e do desenvolvimento, erigido como promessa pelo Estado e pelas forças do capital, 

entrelaça-se a práticas de expropriação territorial em nome da expansão do agronegócio e da 

racionalidade mercadológica. Esse movimento, longe de ser mero econômico, inscreve-se na 

lógica da desterritorialização sistemática, onde os sujeitos são arrancados de seus espaços 

originários e lançados à deriva nas engrenagens do trabalho. Neste período, para o Sul/Sudeste 

do Pará ocorrem migrações por motivações diversas, permanecendo a busca por terra, mas 

prevalecendo a migração por trabalho. Esses atores dirigem-se, pelo menos num primeiro 

momento, para as cidades da região, ocorrendo significativa concentração dessas populações 



141 
 

 

na cidade de Marabá, condensando em seu espaço urbano as marcas da resistência e da luta por 

pertencimento.  

A ocupação do espaço urbano por esses migrantes na cidade é, historicamente, fruto 

de processos de apropriação espontânea de áreas públicas – como aquelas ocorridas no núcleo 

de Nova Marabá, na década de 1980, quando a SUDAM e a Prefeitura falharam em concretizar 

o projeto de uma cidade planejada –, ou de ocupações de terrenos privados (propriedades de 

fazendeiros da região), destinados à especulação imobiliária, como ocorreu na formação da 

maioria dos bairros do Núcleo Cidade Nova ao longo das últimas três décadas. Da mesma 

forma, incluem-se nesse fenômeno as áreas de ocupação – atualmente em disputa judicial –, 

que se consolidaram nos últimos 20 anos. Essas dinâmicas revelam uma tensão entre a lógica 

formal de ordenamento do espaço urbano e as práticas informais de habitação, que emergem 

como respostas concretas à exclusão socioespacial e à ineficiência das políticas públicas. Tais 

ocupações podem ser interpretadas como manifestações de resistência e reexistência, nas quais 

o direito à moradia e à cidade se impõe como uma reivindicação ontológica de pertencimento 

e de transformação do espaço em lugar, transcendendo a mera materialidade para afirmar-se 

como expressão de vida e de luta por reconhecimento. 

Sob a perspectiva da filosofia da ancestralidade, podemos dizer que esses migrantes 

carregam consigo a memória ancestral de deslocamentos e pertencimentos, tecendo uma rede 

de existências que não se submete às fronteiras fixas impostas pelo poder colonial. Eles 

reafirmam, assim, a sabedoria dos antigos, que entendiam o território não como um espaço 

estático de dominação, mas como um campo dinâmico de relações, onde a vida se expande e se 

transforma, resistindo às tentativas de aprisionamento e controle. A ancestralidade nos ensina 

que o lugar é um fluxo, uma rede de conexões que se renova a cada passo, e é nesse movimento 

contínuo que os migrantes reivindicam seu direito de existir e de criar novos sentidos de 

pertencimento, em diálogo com as forças da terra e do cosmos. Idelma Santigo da Silva (2019) 

escreve: 

Ainda que sob condições extremamente adversas – nos limites da dignidade humana 

– a movimentação dos migrantes dramatiza sua existência e alteridade – como outros 

– em busca de reciprocidade. Porque interagem e representam alteridades não 

centradas em identidades originais, mas se caracterizam pela abertura e múltiplas 

identidades – devido ao deslocamento e aos aprendizados táticos de sobrevivência 

material e sociocultural, constituem ameaça à pretensão totalizadora e de dominação 

da região. Esse migrante faz de sua condição de diferente a possibilidade de sua re-

existência nos novos espaços e o caminho para as negociações sociais. [...] Realiza-se 

um movimento de inversão em busca de relações mais igualitárias, a chave para as 

reivindicações de maior reciprocidade nas relações sociais. É um caminho para não 

se deixar abater, não se dar por vencido, talvez configurando aquilo que Certeau 

definiu como “ética da tenacidade”: “mil maneiras de negar à ordem estabelecida o 

estatuto de lei, de sentido ou fatalidade”. (Silva, 2019, p. 160) 

 



142 
 

 

Desde a atividade de agroextrativismo – do látex, da castanha-do-pará, dos garimpos 

de diamantes e de ouro – à disputa pela posse da terra, às atividades temporárias na implantação 

de infraestruturas, de projetos agropecuários e de exploração econômica dos recursos do 

território, aos empregos precários na siderurgia de ferro-gusa e atividades subsidiárias, movem-

se – e são (re)movidos – corpos, sonhos, memórias, vidas de trabalhadores migrantes. Parcelas 

deles projetaram-se na encruzilhada mais adiante. Outros reexistem em acampamentos e 

assentamentos de reforma agrária em território disputado pelo agronegócio e pela mineração. 

Outros, ainda, cartografa(ra)m as cidades e pelas suas margens adentra(ra)m seus centros de 

realização e exclusões. E novamente, ao largo, continua(ra)m e engrossa(ra)m seus percursos 

com outros recém-chegados ou que aqui estiveram desde tempos “deslembrados”. 

 

Tocantins serpenteia, Itacaiúnas a dançar, 

Em Marabá, a beleza é o rio a desaguar. 

Nas margens, a cidade escreve seus versos, 

Refletindo a grandiosidade de cada universo. 

 

Árabes, goianos, maranhenses a se abraçar, 

Imigrantes tecendo histórias, a cidade a bordar. 

E nas rodovias que cruzam, vida a escoar, 

Marabá pulsante, em cada estrada a respirar. 

 

O crepúsculo dourado pinta teus cenários, 

Marabá, em tuas águas, guarda os segredos diários. 

Que a poesia continua a fluir, como um rio sem fim, 

Nessa cidade que encanta, no coração do Pará, assim. 

 

(Nas Água De Marabá- Waldineis Brito 44).   

 

Como problematizar a memória social de uma cidade, quando “cada pequena parte 

tem suas histórias e memórias, assim como suas territorialidades configuradas e em constante 

transformação”? (Guimarães Neto, 2006a, p. 56). E quando as vivências múltiplas existem e se 

entrelaçam em palavras, tecendo narrativas? Essas vozes, ao se derramarem sobre os espaços, 

fazem dançar temporalidades, compondo territórios onde pulsa a existência – funcional, 

poética, religiosa, mítica. Cada relato, ao tocar o chão, impregna-o de sentido, convertendo-se 

em memória que se inscreve no espaço e o faz vibrar no tempo. Assim, o passado e o presente 

se entreolham, convivem, respiram juntos. Pois narrar é um feitiço de transformação, um sopro 

incessante que transita entre fazer do lugar um espaço e do espaço um lugar. É trama de relações 

vivas, um jogo de fluxos onde tudo se refaz no encontro. 

 

 
44 In SOUZA, Airton; SOUSA, Glécia (Orgs.). Antologia Literária. Marabá, 2025. 

 



143 
 

 

4.3.3. São Félix:  um Terreiro e uma ponte na encruzilhada 

 

O mundo é bem consciente da ponte pra cá.  

O mundo é bem diferente da ponte pra cá.  

(O Lado de Cá, São Félix, n. 23, 2004) 

 

À margem direita do rio Tocantins, onde a cidade de Marabá se desdobra em núcleos 

que misturam o tempo dos antigos e as urgências do presente, o bairro de São Félix ergue-se 

como território de permanência e travessia. Ali, onde o asfalto recente ainda tropeça nas raízes 

da terra vermelha, inscreve-se o Centro de Umbanda Santa Bárbara – mais do que um templo, 

um ponto de energia que emana resistência, é um território de memória e reinvenção dos modos 

de viver e crer. 

O Bairro-território São Félix, com sua história de mais de meio século de ocupação 

estável, contígua à ponte rodoferroviária sobre o Rio Tocantins e entrecortada pela BR-222, 

não se limita à geografia; é chão de encruzilhadas existenciais. Nele, o passado não se perde – 

ecoa. As marcas da ausência do Estado, visíveis na precariedade das instalações e dos serviços 

públicos, revelam não apenas carências, mas também a potência criadora de um povo que 

reinventa sua dignidade à margem dos centros reguladores. É nesse entre-lugar, ou seja, nesse 

entre-lugar-território, onde a cidade ainda hesita em ser plenamente urbana, que o Terreiro 

Santa Bárbara se firma como um corpo coletivo que dança entre mundos: o visível e o invisível, 

o ancestral e o contemporâneo. Ali, os saberes de matriz africana e indígena não apenas resistem 

– eles reexistem, inscrevendo uma filosofia encarnada no corpo, no rito, na gira, no canto que 

rompe o silêncio das políticas de esquecimento. 

O terreiro, como extensão da própria cidade negada, desdobra-se também na floresta, 

onde os povos Gaviões guardam o fogo antigo da memória. Torna-se morada do sagrado e do 

comum – onde Exu abre caminhos entre as encruzilhadas do asfalto e das matas, Iansã sopra 

ventos que cruzam o tempo, e Santa Bárbara reluz no trovão que dança com os cantos dessa 

gente guerreira – os Gaviões Parkatejê e Kyikatêjê. Na aldeia e no barracão, entre o maracá e 

o tambor, entre o urucum e a pemba, pulsa o mesmo ensinamento ancestral: a cidade só é inteira 

quando ouve suas margens, e suas margens falam em muitas línguas – ora em yorubá, kikongo, 

jeje, ora em língua timbira, todas em resistência. Pois ali, onde a poeira da estrada encontra o 

sopro dos encantados, os Gaviões e os orixás celebram a vida como travessia – e o sagrado, 

esse sim, caminha descalço entre todos os mundos. 



144 
 

 

Território dos povos originários Gaviões, a partir de 1930 as terras a direita do 

Tocantins passaram a ser disputadas e controladas por coronéis da castanha45. Desde 1926, 

ocasião de uma das enchentes dos rios Tocantins e Itacaiúnas que inundou toda a cidade Velha 

de Marabá (bairro Marabá Pioneira), alguns moradores já haviam se estabelecido numa área 

próxima ao atual núcleo populacional de São Félix. Às margens do igarapé Geladinho, 

passaram a praticar agricultura de vazante46 e atividades extrativas de subsistência. Mas, foram 

principalmente os donos de castanhais que promoveram a desterritorialização indígena, pela 

expansão do território da castanha e pelas medidas de controle ou limpeza da área através do 

“amansamento” e/ou caçadas punitivas (de extermínio) empreendidas contra os povos Gaviões, 

que reagiram às entradas (invasão) dos castanheiros (Galvão, 2002). Os moradores de São Félix 

eram trabalhadores da castanha, garimpeiros de diamante e agricultores. 

 

Localizado na margem direita do Rio Tocantins, São Félix era um povoado rural, de 

tamanho insignificante para onde se dirigia uma pequena parcela de mão-de-obra, 

liberada nos períodos da entressafra ou de crise da castanha, para trabalhar no garimpo 

de diamantes ou na agricultura de subsistência. Tal povoado era, como já foi indicado, 

utilizado como abrigo contra as cheias pelas populações mais pobres de Marabá 

(OASPUC, 1988, p. 52). 

 

Figura 07: Bairro São Félix, Marabá, PA 

 
Fonte: Google Maps (Editado) 

 
45 Segundo Barros (1996 apud Galvão, 2002, p. 25), entre 1930 e 1940 havia três castanhais naquela região, em 

terras do Estado, controlados por Farid Salame (Castanhal São Jorge, 1940), Aurélio Anastácio de Oliveira 

(Castanhal São Pedro, 1940) e Prefeitura Municipal de Marabá (Patrimônio de São Félix, 1930). As áreas 

inicialmente controladas com base em Título de Aforamento expedido pelo Estado viraram fazendas. Inclusive a 

área, décadas depois, ocupada e que deu origem aos bairros São Félix I e II, consta como fazenda pertencente ao 

senhor Aurélio de Oliveira. 
46 A agricultura de vazante é uma prática ancestral que floresce no ritmo das águas. Quando os rios recuam, 

deixando para trás solos férteis nas margens expostas, os agricultores cultivam a terra, aproveitando a riqueza 

deixada pelas cheias. 



145 
 

 

Os conflitos entre indígenas e castanheiros revelavam um embate de mundos, onde o 

olhar dos segundos sobre os primeiros os relegava a uma condição desprovida de humanidade. 

Essa visão desumanizadora racializada não apenas justificava, mas também alimentava a 

violência, tanto material quanto simbólica, que os trabalhadores empreendiam contra os povos 

originários. Em sua resistência, os indígenas faziam da terra e do fogo aliados, incendiando 

barracões como gesto de defesa e afirmação de existência frente aos invasores. Entretanto, essas 

tensões, que ultrapassavam o plano material, muitas vezes transbordavam para espaços de 

convivência como o núcleo de São Félix, cenário de episódios emblemáticos, como o ocorrido 

em 1967, onde a luta pela terra se tornou, também, uma disputa pela narrativa da própria 

humanidade. 

Nós fomos morar ali numa casinha onde era perto da igreja católica, inclusive uma 

vez nós passamos muito medo, naquela época vinha muito índio, sabe? [Gaviões?] 

Era. A gente levantava todo dia cedo pra ir na fazenda buscar leite na fazenda do Zé 

Augusto, aí o quê que acontece? Tinha uma senhora chamada Maria Marrite que 

morava lá no Geladinho e era chamada assim porque tinha um romance com um índio 

do (km) 30 chamado Marrite e uma noite teve uma bebedeira aqui e o índio matou um 

cara, que tava bebendo com ela, com um tiro de espingarda 12. De manhã quando 

levantamos pra ir pegar o leite, a igreja tava aberta e o corpo tava estendido com um 

buraco desse tamanho. Ficou todo mundo com medo, agora os índios vão atacar a 

gente, não sei o quê, aí quando foi de noite, rapaz, esses índios fizeram maior terror 

aí. Naquela época não tinha polícia, não tinha nada e os índios ficaram arrudiando. E 

a casa que a gente morava era uma casinha simples, não tinha segurança. Nós ficamos 

trancados nessa casa e os índios passaram a noite arrudiando, batendo nas paredes, até 

de manhã cedo (Remir, morador antigo, entrevista gravada em 20 dez. 2024). 

 

Contudo, nem só de conflitos eram as relações entre os novos moradores e os antigos 

habitantes das terras ao lado direito do rio Tocantins. Dona Creuza de Araújo, moradora de São 

Félix desde a década de 1950, relata que os índios “dizem que o São Félix é deles”, mas que 

“quando eles mudaram lá para o [km] 3047, eles evitaram, largaram um pouco o São Félix”, e 

completa: “eles não misturam mais”. Quando perguntada sobre as relações e a convivência com 

os indígenas na época que eles frequentavam a localidade de São Félix, dona Creuza responde: 

“Era muito simples. Quem não mexia com eles, eles não mexia”. Mas ressalta que ela e os 

demais moradores tinham medo dos (índios) indígenas. Quando ela morava nas terras do Pau 

Seco, uma área de posse próxima, um grupo de (índios) indígenas – mansos e brabos – esteve 

em sua casa. Sua narrativa sobre o preparo da refeição é indício das relações mantidas, ainda 

que tensas e de alteridade, entre os moradores e os indígenas. 

 
47 Onde fica localizada a Terra Indígena Mãe Maria dos Gavião no limite territorial-administrativo entre o 

município de Marabá e Bom Jesus do Tocantins, pela BR-222. 



146 
 

 

A sobreposição de territórios na região configurava um campo de encontros e tensões, 

onde as trajetórias de castanheiros, vazanteiros48 e posseiros inevitavelmente se entrelaçavam 

com as dos grupos-povos Gaviões49. Nesse espaço compartilhado, cada passo carregava a marca 

de disputas silenciosas e confrontos latentes, revelando a complexa teia de relações entre modos 

de existir e reivindicar a terra. Assim, o território deixava de ser apenas espaço físico e tornava-

se palco de um embate simbólico e de vida-existência, onde diferentes visões de mundo e 

formas de pertencimento se cruzavam e se chocavam, criando fissuras e alianças na história 

coletiva.  Os indígenas vinham ao povoado, por exemplo, durante os festejos católicos. Segundo 

dona Creuza, os Gavião recusaram São Félix como padroeiro da Igreja Católica local e 

colocaram no lugar Nossa Senhora do Rosário. Talvez porque soubesse que os kupen (não-

índio) tinham São Félix como seu protetor contra animais peçonhentos e os indígenas. 

 

Eles [o pessoal da igreja] faziam aquele arraial, ali onde tá aquela pracinha era cheia 

de casa assim, casinha... de morador mesmo! Já tinha uma igrejinha ali... chamava 

aquele povo do Marabá, que brincava de Boi. Trazia pra cá nesse tempo. E fazia 

aquela brincadeira, e os índios vinham brincar também. Brincar mesmo, ali junto com 

as pessoas, fazer a dança deles e todo mundo, bem unido. Quando eles começaram a 

compartilhar com o pessoal e eles vinham. Batizava os filhos deles ali naquela 

igrejinha...e foi indo... (Creuza de Araújo, entrevista gravada em 15 dez. 2024). 

 

Os povos Gavião frequentaram, nas décadas seguintes, o Terreiro de Umbanda 

chefiado pela mãe de dona Doguinha Gomes, localizado no bairro São Félix II (margem 

esquerda da estrada que dá acesso a vila quilombola Espírito Santo). Os pais de dona Doguinha 

eram piauienses que migraram, provavelmente na década de 1940, segundo Mãe Doguinha, 

para o norte de Goiás. Fizeram a viagem em um mês, com carga e crianças em lombo de 

jumentos, e os adultos caminhando a pés. A memória, aqui, desenha-se no espaço como um 

traçado invisível, em que a caminhada ganha um caráter retórico, simbolizando a travessia entre 

tempos e sentidos. Mesmo sem ter sido vivida diretamente pela narradora, a viagem se inscreve 

em sua narrativa como um eco, uma presença-ausente que dá forma ao ato de recordar. Assim, 

a espacialização da memória transcende o território físico, transformando-se em um percurso 

interior, onde o passado é revisitado e ressignificado no ato de contar. Como nos conta 

Doguinha: 

Passaram um mês pra chegar no estado de Goiás, com uma carga no jumentinho. 

Viajando a pés, não tinha as facilidades que tem hoje de transporte. Vinha aquelas 

 
48 Vazanteiro é o nome dado aos moradores de comunidades tradicionais que vivem às margens de rios e várzeas. 
49 Somente em 1964 o Serviço de Proteção aos Índios (SPI) deslocou definitivamente o primeiro grupo – os 

Parkatêjê – para o local denominado Mãe Maria (Mattos, 1996). Posteriormente os Akrãtikatêjê que viviam nas 

florestas que foram inundadas pelo lago da hidroelétrica de Tucuruí foram também deslocados para a mesma área. 

Ver MATTOS, Maria Virgínia Bastos de. História de Marabá. Marabá: Grafil, 1996. 



147 
 

 

cargas, o rancho, os animais com a meninada. Chegava embaixo daquelas árvores 

grandes, como ela contava [a mãe], acampava, hoje a gente fala acampar, mas na 

palavra deles era arranchar. Eles arranchavam, iam fazer aquela comida, iam 

descansar, pra poder seguir viagem no outro dia, quatro horas, seis horas da manhã. 

Conforme o luar, lua bonita. Assim eles seguiram viagem e chegaram aqui no Estado 

do Tocantins (Doguinha Gomes, entrevista gravada em 07 jan. 2025) 

 

Mãe Doguinha nasceu depois dessa migração, na região do atual município de 

Araguatins (TO). No final da década de 1970 migraram ao Pará, especificamente para o lugar 

onde ainda hoje se encontra o Terreiro de Mãe Doguinha. Novamente uma narrativa que 

significa o espaço e a experiência vivida, atualizando-os num relato que empilha tempos e os 

fazem coexistir no presente. Narra Mãe Doguinha: 

 

Quando nós chegamos aqui, nesse lugar onde estou, era só matagal. Essa estrada não 

era estrada, era só uma picadinha assim [...]. Tinha sete casas e uma tapera. Pra nós 

era tapera, hoje a gente fala casa largada. [...] Eu fiquei nesse canto e minha mãe ficou 

mais ali. [...] Nós fazia roça, bem nessa praça aí. Cansamos de matar paca e tatu bem 

aí, numa lagoôna que tinha aí.  [Antigamente o espaço da praça era uma lagoa. Foi 

aterrada]. Nós matava paca, matava tatu, não tinha ninguém. Nós pescava, tinha traíra. 

Tinha outros bichos. Bichos de águas rasas. Foi a origem que esse lado de lá, dessa 

pista, não pertence ao lado de cá. É separado. Em documentos da prefeitura é 

separado. Porque essa área daqui não pertence. Aqui não foi invasão. Esse lado aí, 

depois da praça, esse povoado todo, isso aí foi uma invasão. [...] Eles lá, os grandes, 

ficaram de negociar. Eu não sei. Mas num tem mais como tirar. Tem mais agora é que 

ajeitar. Pra fazer uma cidade melhor, porque estamos precisando (Doguinha Gomes, 

entrevista gravada em 07 jan. 2025). 

 

Neste espaço, dona Doguinha e a mãe organizaram o Terreiro onde os indígenas 

vinham participar dos festejos. Eles a tinham – a chefe do Terreiro – como parente. Pela 

narrativa de dona Doguinha, a sua mãe era de “origem de índio” e os indígenas Gaviões a 

considerava como de seu povo.  O velamento do nome da mãe de Dona Doguinha Gomes, mãe 

de santo do Terreiro de Santa Bárbara, em São Félix – Marabá, inscreve-se na fronteira entre a 

ausência documental e a potência da oralidade. Não se trata apenas de uma lacuna nos registros 

oficiais – estes, historicamente, negaram visibilidade e existência plena às mulheres negras e às 

mães de santo, silenciando suas trajetórias em arquivos e certidões. O silêncio em torno do 

nome materno, neste caso, é também gesto de promessa e respeito. 

Em sua narrativa oral, Dona Doguinha, guardiã de memórias e tradições, revelou que 

havia se comprometido com sua mãe em não permitir que o nome desta fosse inscrito em 

documentos ou estudos após sua morte. Tal decisão não se fundamenta em esquecimento, mas 

em um pacto sagrado, uma ética da palavra empenhada que resguarda o nome no campo do 

segredo, da intimidade e do mistério. O não dito é, aqui, forma de presença. 

Assim, o velamento não deve ser lido como ausência, mas como estratégia de 

permanência. A memória da mãe de Dona Doguinha vive no silêncio que a protege, nos fios de 



148 
 

 

continuidade que atravessam a linhagem, e na força que a própria mãe de santo reconheceu em 

sua ancestral. É nesse espaço entre a falta documental e a promessa cumprida que se instala 

uma pedagogia do segredo: nem tudo o que é ancestral precisa ser escrito, pois a oralidade e o 

silêncio também são modos de transmissão e eternidade. 

Em relação ao Terreiro Santa Bárbara da mãe de dona Doguinha, a sua construção é 

datada de 1976, conforme consta no documento de licença concedido pelo Movimento 

Umbandista. Ela faleceu três anos depois, aproximadamente. Dona Doguinha, que já trabalhava 

com a sua mãe, assumiu como mãe de santo, chefe do Terreiro, e responsável pelos seus 

filhos/as de santo. 

 

Eles vêm participar de festa no terreiro [...] e fazer representação. Faz apresentação 

da dança, deles lá, e aprende daqui também.  

 

[A senhora já foi fazer alguma coisa lá na aldeia?]  

 

Já. Já fomos na aldeia... batizamos afilhados e tudo. De vez em quando eles vêm aqui 

pra casa, participar da festa. Que eu vou também participar da Festa de Tora, Festa de 

Milho, que eles fazem. Faz festa quando é pra passar um filho pra o outro, que eles 

fazem uma comida chamada birarucu [berarubu]. Eu sei fazer essa comida também. 

 

 [Aprendeu com eles?]  

 

Não, eu já aprendi mesmo sozinha, com minha mãe. Que a minha mãe é origem de 

índio.  

 

[Qual é o povo dela?]  

 

Eu não sei. Era a mãe dela. [...] Mas pelo que ela falava, o carinho, a dedicação que 

esses daí tinha com ela, eu acho que ela fazia parte daí. Eles chamava ela de mãe. 

Chamava ela de mãe... eles falava você é meu sangue, vamos pra aldeia, vamos 

embora (Doguinha Gomes, entrevista gravada em 07 jan. 2025). 

 

No cruzamento entre os saberes de matriz africana e indígena, especialmente dos 

povos Gaviões, emergem territórios que desafiam a lógica ocidental do saber. O Terreiro de 

Santa Bárbara, encravado no solo simbólico de Marabá-PA, é um desses territórios – ao mesmo 

tempo chão, arquivo-biblioteca e escola. Por isso, partimos da escuta sensível para compreender 

o terreiro como lugar de pensamento encarnado, onde a espiritualidade e outros saberes são 

práticas filosóficas e a educação se dá na circularidade de saberes pelo corpo, pelo canto e pela 

relação com a natureza. A religiosidade dos povos Gaviões, com sua presença histórica e 

espiritual na região, não é aqui apenas mencionada, mas pensada como parte constitutiva de 

uma pedagogia do (des)encontro-desencontro, da encruzilhada e da reexistência. 

Com o sopro denso da mata e o espiral da gira. Na encruzilhada viva de saberes que 

emerge do chão vermelho de Marabá, o Terreiro de Santa Bárbara se revela como morada de 



149 
 

 

Iansã e território de Exu e também como ponto de entrelaçamento com a religiosidade dos 

povos da floresta, habitantes ancestrais das matas e das margens do Tocantins e Itacaiúnas. 

Trata-se de um convite à escuta da filosofia encarnada que se dá na gira, no sopro das folhas, 

nos cantos em língua viva e nos olhos dos que dançam para pensar-cultuar. 

No Terreiro de Santa Bárbara, o espaço não é neutro nem morto: ele pulsa como 

corpo. O congá, com seus santos e orixás, não representa, mas atualiza – é uma ontologia do 

presente. Santa Bárbara, sincretizada com Iansã, não repousa como estátua: ela gira, sopra, 

despenteia o tempo. Seu assentamento é também morada da tempestade, da ruptura necessária, 

da filosofia da mudança. Já Exu, guardião das encruzilhadas, ali está não como figura marginal, 

mas como centro filosófico – aquele que ensina que toda pergunta é também um caminho e que 

não há verdade sem trânsito entre mundos. 

Ao lado desses orixás, na sombra que dança entre árvores e altares, ecoa o canto dos 

Karõn dos povos Gaviões (espírito ancestral). Seus pajés, como a Mãe de Santo, falam com as 

folhas, escutam os rios e sonham o mundo. Há uma sabedoria ancestral partilhada entre esses 

povos, que mesmo atravessados por violências coloniais, mantêm viva a chama de seus 

encantamentos. Em Marabá, cidade marcada por conflitos fundiários, mineração e migração 

forçada, o encontro entre terreiro e floresta é também gesto político de reexistência – como se 

o vento de Iansã se unisse ao sopro dos encantados da mata para afirmar: Estamos aqui. Ainda. 

Inteiros. Sagrados. Como bem afirma o ponto contado no tambor de mina para virada da mata: 

 

“Tô, tô, tô na virada  

Tô, tô, tô na virada 

Tô, tô, tô na virada 

Diga caboclo que estou na estou na virada”. 

(Casa Fanti Ashanti - Tambor de Mina pra Virada da Mata (2000) Álbum Completo) 

 

É nesse contexto que o Terreiro de Santa Bárbara pode ser compreendido como uma 

terreiro-escola do sensível. Ali, não se ensina com lousa e giz, mas com vela, cheiro, tambor, 

canto, dança-baiar50 e silêncio. A epistemologia da gira é a recusa do saber disciplinado: ela 

convoca o corpo a aprender com o giro do mundo, com o ritmo do axé, com a ancestralidade 

que se reencarna nos médiuns e nos encantados. Dançar-baiar, aqui, é pensar-movimentar. 

Cantar é filosofar. Oferecer alimento é praticar uma ética do cuidado que reconhece o outro – 

humano ou não-humano – como parte do mesmo tecido sagrado. 

 
50 No tambor de mina, refere-se a um ato de dançar e se movimentar ao som dos tambores, incorporando a entidade 

espiritual (Vodun ou Encantado) que se manifesta. 



150 
 

 

As histórias de São Félix são compostas dessas memórias de deslocamentos, 

sobreposição de territórios e relações de trocas socioculturais e/ou conflitos étnico-culturais 

efetuadas nas circunstâncias de processos de reterritorialização de migrantes. Em 1968, depois 

da abertura da estrada PA-70 (atual BR-222), as relações se tornaram ainda mais tensas, porque 

os migrantes e outros empreendimentos econômicos intensificaram a ocupação dos territórios 

indígenas, principalmente porque a estrada cruzou a área destinada à Aldeia dos Gaviões. 

O processo de ocupação da área à direita do rio Tocantins colocava, de um lado, os 

indígenas que depois de quase quatro décadas de contatos e desestruturação51, encontravam-se 

na luta pela sobrevivência física e cultural do povo. De outro, além de fazendeiros, também 

migrantes pobres que passaram a ocupar as mesmas terras, num processo de sistemática 

sobreposição de territórios. 

Para os migrantes pobres que chegaram a São Félix, ainda que sob condições materiais 

de vida precárias, as experiências de reterritorialização constituem referências significativas de 

suas existências ou mesmo quadros de memórias de uma vida inteira. Depois da abertura da 

estrada PA-70, que passou a ser trafegada a partir de 1969, a vida cotidiana e as atividades dos 

moradores de São Félix dinamizaram-se. Em 1970 existiam 297 casas na localidade e 1.461 

moradores (Braz, apud. Marabá, 1984, p. 63). Por um período de quase duas décadas, devido à 

estrada, São Félix se transformou no porto que realizava a travessia de veículos e pessoas em 

direção aos demais bairros de Marabá. Antes, o porto onde atracavam barcos que navegavam 

pelos rios Tocantins e Araguaia à Belém, realizando comércio, especialmente de produtos que 

serviam às atividades da castanha, bem como transportando trabalhadores e famílias migrantes, 

tornou-se o mais movimentado ponto de entrada à cidade de Marabá, às florestas e, na década 

de 1980, aos garimpos da região. 

 

As pessoas que chegavam  

Vindos de outra região  

Trazidos de ônibus  

Ou mesmo de caminhão  

Atravessavam de barcos  

Através de lotação.  

Eram barcos de madeira  

Que atravessava essa gente  

Que chegava à todo instante  

De regiões diferentes  

À procura de serviço  

Ou em busca de parente.  

(Manoel de Sousa, 2002, cordel manuscrito, estrofes 50-51) 

 

 
51 Neste período da década de 1960, os antropólogos Roque Laraia e Da Matta (1968) chegaram a decretar o fim 

dos Gavião, enquanto grupo, devido às condições precárias em que se encontravam na região. 



151 
 

 

A dinâmica da vida da população local se organizou em torno de atividades que 

apoiavam essas travessias. Por muitos anos, apenas uma pequena balsa, com capacidade para 

três carros, e funcionando parcialmente durante o dia, realizava o transporte de veículos 

automotores de um lado a outro do rio Tocantins, demorando o tempo de uma hora para cada 

travessia. Assim, segundo relatos dos moradores, formavam-se filas de caminhões e outros 

veículos, tendo que pernoitar em São Félix para conseguir atravessar o rio. Isso possibilitou a 

surgimento de várias atividades, dentre elas uma pequena aglomeração de pensões e 

hospedarias, bem como um núcleo comercial. 

Caminhoneiros, madeireiros, motoristas de ônibus, passageiros, taxistas, 

desempregados, migrantes em geral, contribuíram para o aumento das atividades econômicas 

no bairro. Esse processo deu origem a várias atividades econômicas: bares, pequenos e médios 

restaurantes, etc. Também barqueiros, carregadores e festeiros eram personagens cujas 

atividades eram concorridas no local. Segundo Marineide Silva (2006, p. 21), “os prostíbulos, 

as festas, o festejo de santos, os terecôs eram bastante procurado”. Para alguns moradores, como 

dona Honorata Isidora, aquele período foi um “tempo de glória”. Ela, migrante maranhense, 

foi, por mais de duas décadas, uma ativa liderança comunitária do bairro São Félix. Dona 

Honorata faleceu em 2006, mesmo ano em que foi entrevistada por Marineide Silva. 

O bairro São Félix é mais do que um espaço geográfico; é um território moldado pela 

confluência de histórias, lutas e resistências. Surgiu como fruto do encontro entre o sonho de 

uma vida melhor e os desafios pela desigualdade e pela luta por terra, características marcantes 

da formação urbana na Amazônia. Historicamente, o bairro começou a se consolidar com o 

avanço das migrações internas durante o século XX, atraindo famílias (muitas do Maranhão) 

em busca de oportunidades nos garimpos, na extração de madeira e nas atividades 

agropecuárias, setores que contribuíram para a economia da região. A construção da ponte sobre 

o rio Tocantins, que liga São Félix ao centro de Marabá, simbolizou (num primeiro momento) 

uma nova etapa no desenvolvimento do bairro, marcando sua integração ao restante da cidade 

e o início de uma modernização ainda desigual.  

No entanto, a ponte rodoferroviária sobre o Rio Tocantins constituiu uma alteração na 

dinâmica de vida dos moradores de São Félix. Em geral, esse evento é representado em relatos 

de moradores como o elemento desencadeador do esquecimento e da invisibilidade do bairro 

pela cidade. Para alguns, o que aparentemente seria um elemento de ligação, passa a funcionar 

como fator de isolamento. Para outros, trata-se das transformações inevitáveis, ainda que 

trágicas para a sobrevivência de muitas pessoas e famílias do lugar. A ponte rodoferroviária foi 

construída entre 1981 e 1985 e é uma estrutura emblemática que atravessa o Rio Tocantins, 



152 
 

 

conectando o bairro São Félix ao restante da cidade. Inaugurada em 1985, a ponte possui 2.340 

metros de extensão e é a única no Brasil que opera com trânsito em mão inglesa, ou seja, com 

a circulação de veículos no sentido oposto ao habitual.  

 

Figura 08: Ponte Rodoferroviária sobre o Rio Tocantins – Marabá – Pará   

 
Fonte: Revista Mineração 

 

Atualmente, o bairro São Félix tem vivenciado transformações significativas, 

especialmente com o início das obras de uma nova ponte sobre Rio Tocantins. Essa construção 

visa melhorar a mobilidade urbana e ampliar a logística de transporte na região. As obras 

começaram a ser realizadas em 2022, com a preparação de um grande canteiro de obras em São 

Félix e a mobilização de mais de 2800 operários, segundo dados da Vale52. 

Figura 09: Construção da segunda ponte sobre o Rio Tocantins –  

Marabá – Pará (2025) 

 
Fonte: Correio de Carajás 

 
52 https://vale.com/pt/w/obras-da-vale-empregam-mais-de-3-mil-pessoas-em-maraba-e-bom-jesus-do-tocantins 



153 
 

 

Assim, os empreendimentos de infraestrutura que intervieram nos espaços 

contribuíram para transformar e reformular também a geografia dos mitos. Ainda que o rio 

permaneça para muitos moradores um lugar de mistérios e imaginários, a interação e a 

comunicação com seus encantes foi interrompida, pois a vida passa pelas estradas e pontes. São 

outras mediações para se alcançar outros espaços e lugares. 

A compreensão das transformações ocorridas, nas condições de produção da existência 

articuladas a eventos mais abrangentes, é elaborada pelo amálgama de várias referências de 

sentido, ainda que uma reengenharia dos espaços físicos coloque em movimento a 

sobreposição, lenta e gradual, daquela geografia encantada do mundo. Uma questão 

fundamental desses processos de mudança que tem ocorrido no sudeste do Pará, decorrente da 

ocupação e exploração do território, é que parcela significativa da sociedade tem sido mantida 

em condição de subalternidade. Se não são protagonistas dos grandes eventos e 

empreendimentos que alteraram o tempo e o espaço de suas vidas, fazem o esforço de não se 

manterem deslocados, reelaboram suas visões de mundo, empilham tempos para que os 

diferentes possam coexistir, comemoram as melhorias técnicas que trouxeram mais segurança 

para a vida cotidiana e os deslocamentos pelos espaços. Passado e presente coexistem através 

da memória e seus mapas invisíveis. Mas também integram novos recortes espaciais e 

trajetórias das gerações presentes que (re)projetam o lugar e suas mediações com a cidade. 

Na década de 1990, segundo Galvão (2002), a população local, sem meios para 

desenvolver suas atividades, somando-se a pessoas de outras localidades e estados, intensificou 

as ocupações que deram origem aos núcleos São Félix I/II (245 hectares), área pretendida como 

fazenda de Aurélio Anastácio de Oliveira. Em 1995 existiam naquele novo núcleo 800 

residências, totalizando 4 mil habitantes. No ano 2000, eram 1.105 moradias e 5.525 pessoas. 

Neste mesmo ano já se encontravam instaladas 109 casas e 545 moradores no núcleo São Félix 

III (área adquirida pela prefeitura, portanto com regularização fundiária dos lotes). Também o 

núcleo São Félix Pioneiro (127,6 hectares) cresceu neste período, passando de 2.600 habitantes, 

em 1995, para 3.025 em 200053.  

Atualmente, São Félix abriga uma população estimada entre 40 mil e 50 mil habitantes, 

segundo dados indicados por moradores e autoridades locais (Câmara Municipal de Marabá), 

considerando que a população de Marabá, segundo o IBGE em 2022, é de 288.513 habitantes. 

Nos últimos anos, os moradores dos bairros dos km 01,02 E 03 e vêm vivenciando grandes 

transformações de infraestrutura através da criação dos loteamentos (Jardim São Félix, Jardim 

 
53 PREFEITURA DE MARABÁ. Documentos de diagnóstico do Plano Diretor de Marabá de 2006. 



154 
 

 

União, Portal do Ipê, Novo Progresso, Francolândia - áreas de ocupação próximas à BR 222 –, 

e programas do governo como “minha casa, minha vida”).  

São Félix é um espaço de ontologias múltiplas, onde o humano e o não humano 

coexistem em redes de interdependência. É um lugar onde a memória se inscreve nos gestos 

cotidianos, nos cheiros da mata e nos filhos do rio, narrando uma história que não se limita ao 

que está escrito, mas se revela no vivido. Ele nos convida a refletir sobre os conceitos de 

ancestralidade e pertencimento, questionando quem ganha e quem perde na constante disputa 

pelo espaço urbano e ambiental. Por ser situado às margens do rio Tocantins, carrega em suas 

raízes a história de famílias negras e pobres, sustentadas pelo trabalho na agricultura e na pesca. 

O bairro nasceu da necessidade e da resiliência, formado pelas grandes enchentes que 

marcavam essa região. As águas que transbordavam, desalojavam os mais vulneráveis, aqueles 

que não tinham para onde ir. Buscando segurança, essas pessoas migravam para as áreas mais 

altas, e ali permaneciam, reconstruindo o pouco que as enchentes haviam levado.  

O improviso tornava-se permanência, e aos poucos São Félix se consolidou como um 

refúgio de luta e esperança. Uma história atravessada pelos fluxos migratórios vindos do 

Maranhão. Muitas das pessoas que aqui se estabeleceram carregam consigo a herança de um 

passado de resistência negra. Assim, São Félix não é apenas um lugar; é um testemunho vivo 

das diásporas, um espaço marcado pela força de quem transformou perdas em permanências. 

Hoje, São Félix guarda as marcas de sua origem: um território que, embora nascido da 

precariedade, é também um símbolo de resistência, memória e reconstrução constante. É 

intrigante perceber como o bairro São Félix carrega em si o peso simbólico e literal de “estar à 

margem.” Geograficamente, encontra-se nas bordas do Rio Tocantins; simbolicamente, ocupa 

as margens da sociedade em Marabá. Essa posição reflete a realidade de seus moradores: 

pessoas social e economicamente vulneráveis, cuja existência é atravessada por desigualdades 

históricas. 

Além disso, o bairro é um espaço de resistência cultural. Suas manifestações culturais, 

frequentemente relegadas ao status de “marginais,” são resultado de um longo processo de 

preconceito e discriminação, ou seja, de racismo. Contudo, por outro lado, essas expressões são 

muito mais do que vítimas do descaso; são marcas vivas de identidade, força e reexistência, 

revelando a riqueza de um povo que persiste, mesmo quando colocado à margem. 

Apesar desse contexto, os moradores de São Félix carregam consigo memórias vivas 

de culturas negras reconstituídas no Brasil, expressas nas africanidades que moldam seus 

imaginários, crenças, celebrações e valores. Essas heranças, transmitidas de geração em 

geração, não apenas resistem, mas florescem, criando um elo entre o passado ancestral e o 



155 
 

 

presente. O bairro “São Feliz”54, em sua história, já foi palco de inúmeras dessas manifestações, 

guardando em suas ruas e em sua gente a pulsação de uma memória coletiva que se recusa a ser 

apagada. 

 

4.3.4. Abrindo a Carta-Apresentação dos donos e dona do Terreiro Santa Bárbara: Orixá Exu, 

Ogum e Iansã 

 

Até aqui, nesta escrita rizomática e encruzilhada, mapeamos os territórios de Marabá-

PA, criando uma foto-cartografia, em palavras, sobre espaço-lugar do assentamento Terreiro 

Santa Bárbara. Esse solo sagrado está sob a proteção de Exu, Ogum e Iansã, deidades que, 

como já mencionamos, são consideradas as donas de Marabá-PA. Este espaço-lugar é uma 

verdadeira encruzilhada, do minério e da linha de ferro, do vento que agita as matas. É, como 

já referimos, a terra da Senhora dos ventos, que carrega os ecos das lutas e das resistências. O 

vento de Iansã espalhou sementes, e da sua principal plantação nasceu o Terreiro de Santa 

Barbara. 

Nós abrimos as Cartas-Gira-Dissertativa, com o Senhor de todos os Caminhos 

pedindo sua licença. Na escrita encruzilhada, sem sua licença não chegaríamos até aqui. Agora 

queremos trazer em palavras breve, saudação a Exu - “Laroyê Exu! Exu é Mojubá!!".  O Orixá 

do panteão iorubano55, Senhor dos Caminhos, da Comunicação e do Movimento. Exu é 

cultuado em várias cidades africanas, incluindo Ondo, Ilesa, Ijebu e Abeokuta, todas elas estão 

localizadas na região sudoeste da Nigéria, que é conhecida como “Yorubaland” (ou “Terra 

Iorubá”). São cidades importantes para o povo iorubá, um dos maiores grupos étnicos da África. 

Exu tem uma importância cultural e religiosa fundamental. 

Sob as trilhas dos estudos de Joana Elbein dos Santos (1976), apreendemos que Exu é 

conhecido por uma variedade de nomes como Esu, Eshu, Bara, Legbá e Elegbara, cada um 

 
54 Sempre uso esse termo de forma carinhosa para demarcar a relação que tenho com o bairro.   
55 O panteão de orixás iorubanos é um sistema religioso complexo e rico, que serve de base para diversas religiões 

afro-brasileiras, como o Candomblé e a Umbanda. Os iorubanos, um dos maiores grupos étnicos da África 

Ocidental, possuem uma cosmologia onde a criação do universo e a vida humana são regidas por um Ser Supremo 

e suas emanações, os orixás. No topo da hierarquia, encontra-se Olorum (ou Olodumarê), o Deus supremo e criador 

de tudo. Na estrutura do panteão os orixás podem ser classificados de diversas formas, mas geralmente são 

divididos em: Orixás Funfun (Brancos) – são aqueles associados à criação do mundo e à pureza. O principal deles 

é Oxalá, o orixá maior, responsável por moldar os seres humanos. Orixás de Força e Guerra – são os ligados à 

ação, ao movimento e à justiça. Ogum, o orixá do ferro e da guerra, e Xangô, o orixá da justiça, dos raios e trovões, 

são exemplos importantes. Os Orixás da Natureza e da Fartura – são os que tem conexão com elementos naturais 

e à prosperidade. Oxóssi, o orixá da caça e das florestas, e Iemanjá, a rainha do mar, são figuras centrais. As Orixás 

Femininos - Representam a força da mulher, a fertilidade e a transformação. Oxum, orixá dos rios e do amor, 

Iansã, dos ventos e das tempestades, e Nanã, orixá da lama primordial e da ancestralidade, são muito 

reverenciadas. E os Orixás de Ação e Transformação, como Exu, o orixá mensageiro, guardião dos caminhos e 

responsável por abrir e fechar as passagens entre os mundos, e Obaluaiê, orixá das doenças e da cura. 



156 
 

 

refletindo uma de suas muitas funções ou qualidades. Ele pode ser chamado de Elegbá, Bará 

(o guardião das porteiras), Lalú, Ijelú (aquele que rege o nascimento e o crescimento), Lonan 

(o guardião dos caminhos) ou Iná (reverenciado na cerimônia do padê56), entre outros. Essa 

diversidade de nomes demonstra a sua onipresença e importância em diferentes aspectos da 

vida e dos rituais. 

Figura 10: EXU – Orixá do caminho, da Comunicação e do Movimento 

 
Fonte: https://super.abril.com.br/sociedade/os-orixas-mais-populares-do-brasil/#google_vignette 

 

Exu é uma deidade complexa e multifacetada. Conhecido como o Senhor dos 

Caminhos, como bem já referimos, ele é a divindade que rege as encruzilhadas, as portas e as 

passagens, tanto visíveis quanto as invisíveis. Sua influência se estende a todos os locais de 

transição, onde as energias se encontram e se transformam. Exu é o guardião das porteiras, o 

que garante que todos os rituais e interações com os outros orixás sejam possíveis e bem-

 
56  O Padê, é uma cerimônia onde se fazem oferendas ao orixá Exu, no Candomblé, e é realizada antes de qualquer 

obrigação dentro do Barracão. Nessa cerimônia são oferecidos comidas, bebidas votivas, animais e tudo mais que 

agrada ao orixá Exu. Seu nome tem origem no idioma iorubá e é derivada da palavra ipàdé, que significa reunião. 

Na cerimônia na Umbanda, é conhecida como "despachar Exu", Exu aqui neste caso, os chamados "catiços", termo 

que surge na Quimbanda para diferenciar Exu Orixá de Exu Entidade. Nesse entendimento, a designação de catiço 

ou castiço refere-se àquele que é casto, que não se deixou contaminar por outras linhagens, mantendo-se firme e 

leal às suas raízes africanas, mesmo tendo nascido ou batizado no Brasil. É o corpo preto garantindo e impondo 

sua existência através da teimosia, do deboche, da dança que mata e que salva. Catiço - aquele que não se deixa 

dominar. A farofa de Exu, que é usada para o Despacho de Exu (ato de pedir licença) nos Terreiros de Umbanda, 

pode ser feita de várias formas e com vários elementos: fubá: (tem a capacidade condensar, manter, segurar, 

fortalecer a energia que está sendo desprendida por quem oferece a farofa); farinha de mandioca: (limpeza, 

descarrego, abertura de caminhos, defesa e trabalhos de cura); fubá com azeite de dendê (epò): (tem a finalidade 

de trazer força e prosperidade para o Terreiro); farinha de mandioca com marafo ou oti (cachaça): (abertura de 

caminhos, limpeza e descarrego); farinha de mandioca com água (omi): (usado para afastar negatividades, fofocas 

e confusões) e Farinha de mandioca com mel (oyin) ou açúcar cristal: (usado para adoçar, acalmar, trazer paz e 

harmonia). 



157 
 

 

sucedidos. Como o Orixá da comunicação, é o mensageiro entre o mundo dos orixás e o mundo 

humano. Ele é o guardião de aldeias, cidades e casas, além de proteger as práticas religiosas e 

o Axé – a força vital. 

Como o orixá da Comunicação, Exu é o mensageiro divino. Ele é o elo entre os seres 

humanos e os Orixás, o intermediário que leva as súplicas, oferendas e mensagens do mundo 

terreno para o plano espiritual. Sem sua permissão e seu auxílio, nenhuma comunicação com o 

sagrado seria possível. Por isso, ele é o primeiro a ser saudado em qualquer cerimônia, 

garantindo que os caminhos estejam abertos e que a troca de energias ocorra sem impedimentos. 

Mais do que um guardião, Exu é a própria personificação do movimento. Ele representa 

a força vital que impulsiona a mudança, a criatividade e a transformação. Sua energia está 

presente em tudo que flui e evolui: no comércio, na tecnologia, na sexualidade e na própria 

vida. Exu é o dinamismo em sua forma mais pura, a faísca que inicia a ação e o potencial que 

reside em cada começo. Ele é a contradição que se manifesta, o caos que precede a ordem e a 

energia que quebra a estagnação. 

Sua importância ritualística pode ser apreendida através de suas lendas, como por 

exemplo, a que conta que Exu, irmão de Ogum e Oxóssi, foi o primeiro filho de Iemanjá e 

Oxalá. Sua natureza travessa e brincalhona acabou levando à sua expulsão de casa. Após sua 

partida, o mundo foi assolado por miséria, secas e epidemias. Ao consultar o oráculo de Ifá, o 

povo descobriu que Exu estava irritado por ter sido esquecido. A solução foi simples: para que 

qualquer ritual desse certo, seria necessário agradar a Exu com uma oferenda primeiro. Desde 

então, ele é o primeiro a ser reverenciado em qualquer celebração, garantindo a sua permissão 

e o sucesso dos rituais. 

Na Umbanda, Exu é a personificação do movimento, presente em todos os lugares. Ele 

é o senhor dos caminhos, da virilidade, do sexo e da força vital.  A sua a energia é representada 

por falangeiros, entidades que atuam como guias espirituais. A eles são dados nomes como Exu 

das Sete Encruzilhadas, Exu Marabô e Exu Veludo. A manifestação feminina dessa energia é 

conhecida como Pomba Gira, uma variação da palavra congolesa bombogira, e inclui entidades 

como Maria Padilha, Maria Molambo e Maria Quitéria. Essas entidades são a representação da 

força e da vitalidade de Exu no plano terreno. 

Em essência, Exu é a força motriz que garante a fluidez da vida. Ele nos ensina que a 

vida é movimento constante e que para prosperar, precisamos estar abertos às mudanças e às 

novas possibilidades que os caminhos da vida nos oferecem. 

Ogum-Yê! Esse Orixá é uma das divindades mais cultuadas e reverenciadas nas 

religiões de matriz africana, como o Candomblé e a Umbanda. Conhecido como o Orixá do 



158 
 

 

ferro, da guerra e da tecnologia, Ele é a personificação da energia, da ação, do trabalho e da 

superação. Ogum representa a força que desbrava caminhos, a coragem que enfrenta batalhas e 

a disciplina que constrói o progresso, a ciência-Ogum. É o dono do obé (faca) e a sua principal 

insígnia é a espada (Agadá). É a espada com a qual ele abre os caminhos da civilização. Orixá 

guerreiro, patrono do ferro e da tecnologia, tem a função de assiwaju, aquele que toma a frente 

(Sodré e Lima 1996). 

 

Figura 11: Orixá Ogum 

 
Fonte:(https://penapreta.com.br/?p=1393). 

 

Ogum é um orixá guerreiro, mas sua natureza vai muito além do combate. Ele é o 

patrono dos ferreiros e de todos que lidam com o metal, desde o agricultor que usa a enxada até 

o cirurgião que opera com bisturi. Sua essência está na transformação e no domínio da matéria-

prima. A ciência-Ogum é modos de “fazer ciência”. O ferro, seu elemento sagrado, simboliza 

a capacidade de transformar a natureza bruta em ferramentas úteis para a civilização. Esse orixá 

tem como principais atributos: a Ação e Movimento: ele é o orixá que não tolera a inércia. Ogum 

nos impulsiona a agir, a tomar a iniciativa e a lutar por nossos objetivos; a Disciplina e Ordem: 

Ogum é um estrategista. Ele representa a organização militar, a disciplina e a capacidade de 

planejar; Abertura de Caminhos: sua força é utilizada para romper barreiras, abrir trilhas e 

superar obstáculos. Ogum é a energia que nos liberta da estagnação. 



159 
 

 

De Ogum, a filosofia que se depreende é a de que a vida é uma constante luta, mas não 

uma luta vazia. É uma luta por propósito, por desenvolvimento e por justiça. Ogum nos ensina 

que a vitória não vem sem esforço, e que o trabalho árduo e a perseverança são essenciais para 

alcançar o sucesso. Ele nos mostra que a tecnologia e as ferramentas são extensões de nossa 

vontade, e que o uso ético do poder é crucial. O poder de Ogum, que pode tanto construir pontes 

quanto forjar armas, nos convida a refletir sobre a responsabilidade que acompanha a nossa 

capacidade de agir. Assim, Ogum não é apenas uma divindade guerreira; ele é o orixá da 

evolução humana. Sua filosofia nos inspira a nunca desistir, a enfrentar os desafios de frente e 

a forjar um futuro melhor com as nossas próprias mãos. Ele nos lembra que a coragem não é a 

ausência de medo, mas a ação apesar dele, e que a verdadeira vitória é a conquista sobre a 

inércia e a falta de propósito. 

Tem um Oriki de Ogum (canto de louvor) traduzido por Pierre Verger (1981) em seu 

livro “Orixás. Deuses Iorubás na Africa e no Novo Mundo” que diz: “Ele mata sem vender o 

corpo de quem quer que seja” (Oriki de Ogum), resume a essência de Ogum. Esse oriki atribui 

a Ogum um sentido civilizatório, pois ele representa a força que organiza a vida social, 

estabelece regras e garante a ordem. Essa filosofia de Ogum foi trazida ao Brasil pelos povos 

africanos escravizados e se tornou um símbolo de resistência, provando que nunca houve uma 

aceitação pacífica da subjugação. A energia de Ogum é a prova da luta contínua do povo negro 

na diáspora. 

A combatividade, como característica desse Orixá, foi/está assentada nos terreiros de 

matriz africana. Como uma ferramenta, nos ensina Ogum, dando-nos a estratégia, para vencer 

as formas de injustiça marcadas por um processo violento de opressão e de colonialidade do 

poder-saber eurocêntrico. A epistemologia de Ogum traz valores civilizatórios ancestrais que 

nos ajuda a descolonizar e batalhar, no terreiro da escola os enfrentamentos contra a violência 

do ser, o apagamento do saber que dizima o diferente – a população negra e indígena.  Assim 

como a epistemologia de Exu, recupera as origens ancestrais, a autocompreensão e a 

diversidade da encruzilhada (Nogueira, 2020), a de Ogum o faz pelos caminhos e estradas que 

possibilitam chegar às estratégias de enfrentamento, adotadas na trajetória do povo no negro, 

que constituiu o Terreiros como esse espaço-lugar sobre-vivência por todos esses tempos, até 

hoje. 

Mais uma vez percorrendo as trilhas da escrita de Pierre Verger (1981), ele traz um 

oriki dirigido a Oiá-Iansã, descrevendo-a: 

Oiá, mulher corajosa que ao acordar, empunhou um sabre. 

Oiá, mulher de Xangô. 

Oiá, cujo o marido é vermelho. 



160 
 

 

Oiá, que embeleza seus pés com pó vermelho. 

Oiá, que morre corajosamente com seu marido. 

Oiá, vento da morte. 

Oiá, ventania que balança as folhas das árvores por toda parte. 

Oiá, a única que pode segurar os chifres de um búfalo. 

(Verger, 1981, p. 169). 

 

Através do terreiro, das vivências da corporeidade emerge pensamentos filosóficos-

diaspóricos que constituem fontes epistemológicas para uma articulação filosófica, com base 

no princípio da transformação de Oyá/Iansã, “que molda o ‘corpo sem fronteiras’, entre 

natureza e cultura” (Dantas, 2022, p.171). Na busca de uma filosofia alimentada em Iansã, a 

“[...] a orixá que habita os nove mundos. É a orixá da mudança, e no meio da tempestade [...] 

rebrilham os relâmpagos como uma espada de fogo cortando os ares, impelindo a 

transformações.” (Oliveira, 2007, p. 204), passamos a sua apresentação. 

Como referimos, Iansã, é a orixá dos ventos, das tempestades e da paixão, é uma figura 

central na religião do Candomblé e na Umbanda. Dela pode depreender uma filosofia, embora 

não seja expressa em tratados formais, que está intrínseca às suas histórias, mitos e rituais. Iansã 

é a força que move, transforma e revoluciona. Ela simboliza a mudança abrupta, a liberdade e 

a capacidade de enfrentar o caos para criar uma nova ordem. 

Sobre sua história, Iansã é a divindade do Rio Niger, na Nigéria. Impetuosa, guerreira 

e de forte personalidade, é considerada a rainha dos espíritos dos mortos, sendo reverenciada 

no culto dos eguns. Foi a principal esposa de Xangô, acompanhando-o em toda a sua jornada, 

em cujo final ambos se tornaram Orixás, tendo ela se transformado nas águas turbulentas do 

Rio Níger. O Níger é o maior e mais importante rio da Nigéria, pois seus afluentes atravessam 

as principais cidades do país, motivo pelo qual ficou conhecido com o nome Odò Oyá (em 

iorubá, ya significa rasgar, espalhar). Esse rio é a morada da mulher mais poderosa da África, 

a mãe dos nove oruns, dos nove filhos, do rio de nove braços, a mãe do nove, Ìyá Mésàn, Iansã, 

Yánsàn. O nome Yansã (ou Iansã), como é reverenciado na Umbanda, tem origem provável 

numa dessas formas: Oyamésàn (que significa as nove Oyàs); Ìyá Mésàn (a mãe transformada 

em nove); Ìyá Omo Mésàn (a mãe de nove crianças).  

Na tradição africana, embora seja saudada como a divindade do rio Níger, Mãe Iansã 

está relacionada ao elemento fogo, o que indica a união de elementos contraditórios: Iansã 

nasce da água e do fogo, da tempestade, de um raio que corta o céu no meio de uma chuva, é a 

filha do fogo – Omo Iná. A tempestade é o poder manifesto de Iansã, rainha dos raios, das 

ventanias, do tempo que se fecha sem chover. Ela é uma guerreira por vocação, sabe ir à luta e 

defender o que é seu, e a batalha do dia-a-dia é a sua felicidade. Sabe conquistar, seja no fervor 



161 
 

 

das guerras, seja na arte do amor. Mostra o seu amor e a sua alegria contagiante, na mesma 

proporção que exterioriza o seu descontentamento. 

Figura 12: A Orixá Iansã 

 
Fonte: https://super.abril.com.br/sociedade/os-orixas-mais-populares-do-brasil/#google_vignette 

 

A filosofia de Iansã está profundamente conectada com a filosofia da ancestralidade. 

A ancestralidade, nas religiões de matriz africana, é a reverência aos antepassados que vieram 

antes de nós, a sabedoria que eles deixaram e a energia que continua a nos influenciar. É a 

crença de que estamos conectados a uma longa cadeia de existências, onde o ontem, o hoje e o 

amanhã se entrelaçam, conecta. A relação de Iansã com a ancestralidade se manifesta de várias 

formas. Como guerreira, ela defende a memória e o legado dos antepassados. Ela é a força que 

destrói o que não serve mais, abrindo caminho para o novo, mas sempre com o respeito e a 

proteção do que veio antes. A tempestade de Iansã pode ser vista como uma purificação, um 

vento que leva o que está estagnado para que a sabedoria ancestral possa florescer. 

Como divindade feminina da cultura iorubá é associada aos elementos fogo e ar. Ela 

rege os ventos e as tempestades, guiadora da passagem dos eguns (espíritos dos mortos) para o 

plano espiritual. A pesquisadora Denise Zenicola (2014) a descreve como um símbolo de “não 

submissão, da impetuosidade, [...] da conquista libertária, da impossibilidade de 

aprisionamento, tal qual seu elemento, o vento” (Zenicola, 2014, p. 41). Além dessas 

características, Iansã é frequentemente retratada em lendas como uma mulher de atitudes 

ousadas, curiosa e com vários parceiros, aprendendo com cada um os segredos e a manipulação 

dos elementos da natureza ligados a eles. 

https://super.abril.com.br/sociedade/os-orixas-mais-populares-do-brasil/#google_vignette


162 
 

 

Um vasto universo de lendas e cantigas sagradas narra os feitos de Iansã. Entre elas, 

há histórias em que ela se transforma em búfalo para proteger seus filhos, sendo a única Iyabá57 

(orixá feminina) a assumir a forma de um animal. Em outras, ela se liberta de prisões 

transformando-se em vento, ou é comparada a uma borboleta. No contexto da cultura iorubá, o 

orixá é a personificação das forças da natureza. A dança de Iansã, em sua corporeidade, reflete 

esses aspectos de sua personalidade. 

Como guiadora da passagem dos eguns, ela também atua como guardiã dos mortos e 

do cemitério, um lugar sagrado onde os ancestrais residem. Iansã atua como uma ponte entre o 

mundo dos vivos e o mundo dos mortos, garantindo que o ciclo da vida, morte e renascimento 

continue. Ela não só zela pelos espíritos, como também os ajuda em sua jornada, garantindo 

que a conexão com o plano ancestral seja mantida. Essa conexão é vital para o povo do axé, 

pois é através dela que a força e a sabedoria ancestral se manifestam no mundo presente, 

orientando e protegendo a comunidade. 

A filosofia que depreende de Iansã é uma filosofia de movimento, coragem e da 

transformação. Ela nos ensina que não devemos temer as tempestades da vida, mas sim 

aprender a usar sua energia para nos transformar. Ao mesmo tempo, ela nos lembra que essa 

transformação não pode acontecer sem um profundo respeito e conexão com a nossa 

ancestralidade. É na força dos ventos de Iansã que encontramos a coragem para mudar, e é na 

sabedoria dos nossos ancestrais que encontramos a direção. 

No terreiro – de Umbanda, Candomblé, Tambor de Mina ou Terecô – cada gesto, 

movimento, utensílio, roupa ou instrumento musical possui um significado próprio, carrega 

uma força de agir e guarda a memória dos costumes, fortalecendo as lutas. A resistência de 

negras e negros nesses territórios se dá justamente em transformar cada gesto em espada, vento 

e movimento, fazendo da simbologia ritual uma potência de vida. Agir no terreiro é permanecer 

enraizado na força vital, é buscar na amada Mãe Terra o Axé. É lutar, resistir, pensar, amar e 

cultuar, pois, estar no terreiro é já um modo de agir. É pisar firme na roda, na gira, sentir nos 

pés a poeira de Iansã e, assim, sentir o próprio Terreiro. É baiar-girar para afirmar uma maneira 

de habitar o mundo. 

Por tudo isso, nos interessam apreender essa filosofia dos terreiros para repensar, 

refazer o caminho do ensino de filosofia no terreiro da escola. A busca, a aprendizagem dessas 

epistemes diferentes, que plantou/planta outras maneiras de se relacionar entre as pessoas, 

produzir saber e estabelecer relações com a natureza bem como a forma de ocupar os espaço-

 
57 Designação feminina de Orixá 



163 
 

 

lugares através do tambor firmou outras vivência e sapiências distintas. Numa sociedade com 

certos modos de produzir, legitimar e transmitir saberes já institucionalizados, o conhecimento 

do terreiro semeando no terreiro das escolas é uma forma de enfrentar a colonialidade e cantar 

a educação antirracista. 

Passamos agora a fincar o pé no terreiro da escola, com os saberes assentado no 

Terreiro de Santa Barbará.  

 

“Iê, oh...  

Meu pai veio da Aruanda e a nossa mãe é Iansã... 

Oh, gira, deixa a gira girar... 

Deixa a gira girar 

Saravá, Iansã! 

[...] 

(trechos de um cântico/ponto can-tando nos terreiros de 

Umbanda) ... 

 

 

  



164 
 

 

5ª CARTA-ENSAIO 

“Cada nação olha o meio dia da porta de sua casa” 

 (Proverbio Africano) 

 

Meu terreiro guarda... 

A mágoa do tempo de dor 

O samba da cor do meu povo 

A memória do meu ancestral 

A forma da lama de nanã. 

Meu terreiro guarda... 

O giro da terra nos pés 

A forma da mata na mão 

A força da arte no corpo 

Por isso eu danço 

Por isso eu sinto 

Por isso eu luto 

Por isso eu giro. 

No meu terreiro eu planto! 

A filha e a mãe do santo 

O corpo, o tambor e a dança 

O sabor e o saber ancestral. 

Por isso eu vivo em parto 

Forço o caminho! 

Sonho e crio ... 

(Vanda Melo, coordenadora pedagógica escola  

Walkise Vianna, 2023) 

 

5 – OS SABERES ASSENTADOS NO TERREIRO DE SANTA BARBARÁ E NO 

“TERREIRO DA ESCOLA” WALKISE DA SILVEIRA VIANNA  

 

Que lugar é esse que guarda, movimenta, grita e cala ao mesmo tempo. É confusão de 

sentimento, de sentido e sensações, a cada passo transborda partida, chegada, memória e 

ancestralidade. Vou usar o conceito de terreiro como espaço-lócus que constrói vários 

significados simbólicos, que guarda uma certa elasticidade, assim como no poema acima – 

escrito pela coordenadora pedagógica da escola em que desenvolveu a aproximação dos saberes 



165 
 

 

assentados e, também, se ressemantizou o termo chão da escola para terreiro da escola – que 

guarda várias possibilidades de leitura e de dimensão, como a individual e a coletiva. 

O terreiro, a princípio, é corpo: lugar que se habita e que nos habita. É esse corpo de 

onde se fala, escuta – tecido por histórias, dores e resistências na cadência do tambor – que se 

forjou em meio a territórios marcados pela exclusão, pelo preconceito e por representações 

negativas que historicamente estigmatizaram os povos de santo. Mas este mesmo corpo é 

também lugar de tensão e insurgência; é campo de ambivalência. Nele pulsa o conflito, a 

contestação, o movimento vivo da subjetividade em construção. Como afirma Gil (2002, p. 

173), “na verdade é, sobretudo através do inconsciente que o corpo age sobre a consciência”.  

Nesse horizonte, o corpo não é apenas biológico ou individual: é travessia simbólica. 

É espaço de inscrições múltiplas, onde se cruzam heranças familiares, afetos partilhados, 

experiências com amigos e companheiros de luta nos movimentos sociais – vozes que ensinam 

a reorientar o olhar, alargando a compreensão sobre as vivências que nos constituem. O corpo, 

então, não é só o que se vê, mas aquilo que aprende, resiste e se reinventa no entrecruzar de 

mundos. 

O corpo, aqui compreendido como guardião no poema acima, emerge como território 

sensível onde se entrelaçam as tramas do ser: dimensão individual, social, cultural e histórica 

em constante devir. É nele que se inscrevem os saberes ancestrais, não como arquivos imóveis, 

mas como forças em movimento – memórias vivas que habitam o terreiro enquanto espaço 

coletivo, sagrado e ritualístico. O terreiro, mais que chão, é chão-matriz, território da presença 

e da permanência, onde os fios do tempo se entrecruzam, ligando os vivos aos ancestrais por 

meio de práticas, símbolos, gestos e cosmo-percepção, ou cosmopercepções. Esses saberes se 

reencarnam no corpo como fronteira, como nos sugere Antonacci (2013), um corpo-energia que 

pulsa valores e sentidos nas experiências rituais e cotidianas. Corpo que é também encruzilhada 

– onde o íntimo e o coletivo se tocam – e cuja existência performa e define os sujeitos em suas 

singularidades. É nesse corpo fronteiriço que o saber se faz carne, que a herança se reinventa, 

que a filosofia dança. 

Esta Carta-Ensaio cruza pelo movimento e memória que experienciam as 

manifestações espetaculares do Terreiro de Umbanda – corpos que dançam, gira, incorporam, 

cantam e transmitem saberes ancestrais em cada gesto, em cada batida de tambor. Interesso-me 

pelas práticas corporais, pelos modos de saber e de existir que emergem no entrecruzamento de 

espiritualidade, território e ancestralidade. Esses corpos-memórias são narrativas vivas: 

carregam em si as marcas e reinvenções de um saber que escapa às epistemologias coloniais. 



166 
 

 

Os olhares lançados nesta imersão partem das memórias encarnadas nesses sujeitos(as) 

– filhos e filhas do santo, médiuns, ogãs, mães e pais de terreiro –, das minhas próprias 

memórias enquanto “professor/pesquisador/caboco” encruzilhado (no terreiro da escola) por 

essas vivências, e das vozes de moradores cujas histórias se entrelaçam com a constituição do 

bairro, da cidade e do terreiro que ali firma suas raízes. São memórias que não se apartam do 

corpo, mas que se atualizam na gira, no toque, na oferenda, na palavra contada à beira da 

fogueira ou no silêncio sagrado das folhas. Para isso, esta pesquisa caminha/caminhou, assim, 

por trilhas rizomáticas onde se encontram os saberes do terreiro, as histórias do chão-território 

que se pisa – Marabá, território também dos povos indígenas – e as epistemologias forjadas na 

resistência e no encantamento de mundos outros, insurgentes, que desconstroem a lógica 

colonial e gestam possibilidades de uma filosofia da ancestralidade viva. 

Essas noções das manifestações das religiosidades podem ser compreendidas como 

formas especificas que cada grupo tem de expressar em ações suas formas de manutenção da 

sua cultura, sua crença, para poder mantê-la viva e em movimento. Hampatê Bâ (1982) em seu 

texto: A tradição viva, apresenta um provérbio africano que diz “cada nação enxerga o meio 

dia da porta de sua casa”. Esse provérbio marca o local de onde os(as) sujeito (as) falam. A 

nossa história de vida diz muito, ou quase tudo, sobre o local social e étnico-cultural de onde 

falamos, que de certa forma, está exposto pelas reflexões que fizemos na introdução deste 

trabalho. São essas vivências pessoais, marcadas pelas diversas relações, inclusive étnico-

raciais que nos constituem como mulher/homem, negra(o)/branca(o), indígenas e educador(a), 

engajado(a) politicamente com os desfavorecidos da terra, como dizia Paulo Freire (1997). É 

esse nosso lugar político e social que nos põem no território de reexistência e que nos desperta 

o interesse pelos(as) nossos(as) pares. 

Isso justifica nosso interesse em compreender como esses saberes historicamente 

invisibilizados podem ser acessados para que assim sejam considerados nos processos 

educativos dentro e fora das instituições escolares, podendo ser manuseados tanto pela filosofia, 

quanto pela educação para a produção de conhecimentos descolonizados nutrido de vida para 

formação de vida na escola forjada na colonialidade. 

Aqui, falamos-escrevemos a partir de um espaço-lugar: o Terreiro como território 

epistemológico, ancestral e político. É deste espaço-lugar sagrado – de encruzilhadas entre 

memória, corpo e comunidade – que brota nossa fala-escrita. Os saberes que atravessam esta 

reflexão não são neutros nem universais, mas enraizados em experiências vividas, em práticas 

rituais e na história de resistência dos povos de terreiro, no sudeste do Pará. Ao afirmarmos esse 

espaço-lugar de enunciação, movemo-nos na contramão de paradigmas etnocêntricos que 



167 
 

 

pretendem descontextualizar e hierarquizar os conhecimentos. Nossa intencionalidade está em 

reconhecer e afirmar que todo saber carrega marcas de território, cultura, disputa e 

ancestralidade. Assim, construímos uma filosofia da ancestralidade que tensiona os 

silenciamentos e reivindica o direito de existir com nossas próprias formas de pensar, aprender 

e ensinar.  

Este movimento de afirmação territorial e epistemológica é, como nos ensina Eduardo 

David de Oliveira (2019), uma insurgência contra o epistemicídio e contra os dispositivos 

coloniais que deslegitimam os saberes não ocidentais. Tamboriza-escreve o autor:  

 

É imperativo romper com a colonialidade do saber, um sistema que, ao longo da 

história, impôs a hierarquia do conhecimento eurocêntrico como único legítimo, 

silenciando e marginalizando modos de produção de conhecimento que, embora 

ancestrais e vivos, foram sistematicamente desqualificados. O epistemicídio, portanto, 

não é apenas uma violência histórica contra os saberes, mas também uma violência 

pedagógica, pois estrutura a educação de maneira a impor uma única forma de 

aprender, conhecer e ensinar, restringindo as possibilidades de uma educação plural e 

emancipadora. Ao desconsiderar a pluralidade epistemológica, a educação colonial 

não apenas invisibiliza saberes, mas também configura o corpo do subalterno como 

aquele que não sabe, não pode saber e, consequentemente, não deve ensinar (Oliveira, 

2019, p. 87).  

 

Com nossas reflexões a partir dos terreiros e de suas cosmopercepções, desafiamos os 

paradigmas etnocêntricos que desconsideram o contexto histórico, político e espiritual de onde 

se erguem os saberes outros. Nossa intenção é bem escura, forjar, a partir desse espaço-lugar 

uma filosofia da ancestralidade, viva e coletiva, que devolve aos corpos historicamente 

subalternizados o direito de narrar, ensinar, tocar-tamborizar e pensar a partir de suas próprias 

cosmologias. 

Dessa forma, deslocamentos políticos, filosóficos e educativos são tramados para criar 

resistências ao eurocentrismo, para pensar, nesta dissertação, a palavra-liberdade como ideia-

força, emaranhada as trilhas-rizomas e cartografias. Esses ajuntamentos sensíveis da filosofia 

são capazes de verter os passos, nas veredas deste estudo, em ações e tramas, ouvir pela religião, 

nas confluências entre a educação e a vida, espreitar o grito no silêncio, tomar o orixá como um 

filósofo ou um filósofo em orixá. Captar sentidos de um corpo político mesmo em silêncio, nos 

ritos em pontos, como ato performativo, perceber o silêncio que aguarda o momento de soltar 

o grito. 

No movimento de recuperação do ser, nos caminhos e descaminhos da ancestralidade, 

a carta-texto, desta seção, se constrói como travessia filosófica e política entre saberes 

insurgentes. Dialoga com pensadores decoloniais, por linhas tortas e poéticas e pensam a vida 

como encruzilhada. A partir das tramas educativas do Terreiro de Santa Bárbara e da 



168 
 

 

cartografia experienciadas na Escola Estadual Walkise da Silveira Vianna. Esta caminhada na 

trilhas rizomáticas-encruzilhadas, movimenta/movimentou se como rio-mar, abrindo trincheira 

rumos aos saberes da mata e criando confluências entre corpo, território e conhecimento. As 

cartas aqui escritas nesse processo não são apenas registros: são gestos educativos que operam 

como dispositivos de passagem – múltiplas entradas e saídas – compondo uma cartografia de 

pistas-rizomas em que o saber não se fixa, mas se reinventa, rizomiza-se. Tal qual afirmam 

Deleuze e Guattari (1996, p. 21), este rizoma é “...conectável, desmontável, reversível, 

suscetível de receber modificações constantemente” –   e é nessa lógica rizomática e contra-

hegemônica que o ensino antirracista emerge como filosofia viva da ancestralidade em diálogo 

com a escola pública. 

 

5.1 TERREIRO CENTRO UMBANDISTA SANTA BÁRBARA 

 

Atravessar o portão de um terreiro é pisar num chão que ensina. Não há lousa nem 

carteira alinhada – há folhas, tambores, corpos que dançam e olhos que aprendem com o 

invisível. O saber aqui não é neutro, não é frio, não é contido: ele é quente como o fogo de Exu, 

cortante como a espada de Ogum, veloz como os ventos de Iansã. Na escrita desta carta-saber, 

permito-me escutar com o corpo. A filosofia da ancestralidade não se limita a conceitos 

abstratos ou a sistemas fechados de pensamento. Ela pulsa em cada encruzilhada onde a palavra 

se cruza com o gesto, onde a memória se faz canto, e onde o tempo se curva em espiral. Aqui, 

a epistemologia é outra: feita de presença, de axé, de pertencimento. 

O Centro Umbandista Santa Bárbara, com sua história resguardada nos afetos e na 

oralidade de Mãe Doguinha, é mais do que um espaço-lugar de culto – é uma casa de saber. 

Seus fundamentos ecoam como lições que a escola precisa ouvir e aprender. Não se trata de 

levar o terreiro para dentro da escola como quem im/porta algo externo, mas de reconhecer que 

muitos(as) estudantes já carregam em si esses saberes interditados, silenciados pela 

colonialidade do saber curricular. É neste movimento de escuta e descolonização que esta carta-

texto se movimenta para investigar como os saberes do terreiro podem dialogar com o terreiro 

da escola pública, promovendo uma filosofia encarnada no cotidiano, afirmando vidas negras 

e ancestrais como fontes legítimas de pensamento. Porque ensinar antirracismo é também 

aprender a escutar o tambor e reconhecer no corpo negro um lugar de enunciação filosófica. 

 

 

 



169 
 

 

Figura 13 Terreiro Santa Bárbara – Festa de Iansã – 04 de dezembro de 2023 

 
Fonte: Arquivo particular de José Evandro Silva Oliveira 

 

O tratamento da diversidade religiosa no campo da educação brasileira tem se 

mostrado um terreno de disputa onde se cruzam silenciamentos históricos, políticas de 

regulação e práticas persistentes de invisibilização e demonização, sobretudo quando se trata 

de espiritualidades que escapam à “normatividade” cristã-ocidental. Ainda que o arcabouço 

legal – como a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB 9.394/96) e as Leis 

10.639/03 e 11.645/08 – ditam a obrigatoriedade da inclusão da história e da cultura afro-

brasileira e indígena nos currículos escolares, e mesmo que, o princípio da laicidade fundamente 

a educação pública, o que se presencia, no terreiro cotidiano das escolas, é um movimento 

oposto ao que essas leis anunciam. Um processo contínuo de apagamento e exclusão de corpos, 

saberes e existências “não hegemônicas”. 

Na encruzilhada que é a escola, em vez de se cultivar o respeito à diferença, muitas 

vezes se reproduz o racismo religioso e cultural, dirigido sobretudo aos filhos e filhas das 

espiritualidades de terreiro, dos povos originários, dos saberes encravados nas periferias e 

favelas, das sexualidades dissidentes, das línguas e cantos-toques outros e outras. São vidas 

interrompidas em sua dignidade, interditadas em sua liberdade de expressar e viver sua 

ancestralidade. O que deveria ser espaço-lugar de aprendizado e emancipação transforma-se, 

por vezes, em território de controle, de violência racial e exclusão. Neste cenário, torna-se 

urgente reencantar o projeto educativo a partir de uma filosofia da ancestralidade que 

reconheça Exu, Ogum, Iansã e tantos outros panteões de divindades como mestres de um saber 

que também educa, cura e liberta. Um saber que não cabe nos moldes coloniais, mas que dança, 

reza, baia, condombleia, umbandeia e atravessa as brechas do mundo com Axé. 



170 
 

 

Ao fazer emergir, no cenário educacional, o Terreiro de Umbanda Santa Bárbara, 

assentado no bairro São Félix, em Marabá, invocamos um corpo-território de encruzilhadas, 

um rizoma afro-indígena que pulsa saberes e espiritualidades ancestrais. Ali, onde o chão é 

batido por tambores e os ventos carregam as vozes de Exu, Ogum, Iansã e os ancestrais 

amazônicos, testemunha-se um movimento insurgente de resistência negra/indígena e 

religiosidade viva. Atravessado por memórias que persistem, apesar das violências cotidianas 

impostas às religiões de matriz africana, inclusive, dentro dos muros dos terreiros escolares. 

Trata-se de um gesto político e epistêmico, cruzar o terreiro de religião de matriz 

africana com o terreiro da escola, costurando com contas, pontos riscados58 e miçangas, saberes 

que foram historicamente silenciados. Ao fazê-lo, ousamos escrever uma outra filosofia – uma 

filosofia da ancestralidade – que confronta o epistemicídio e convoca o espaço educativo a se 

repensar em diálogo com a dignidade das expressões afro-brasileiras. É nesse entremeio, entre 

o sagrado-pedagógico e o pedagógico-escolar, que a gira se torna modo de ensinar, o orixá, o 

caboclo e o encantado se tornam mestre, e o corpo-terreiro, lugar de praticar saberes, de 

pensamento e cura. 

No chão batido do Centro Umbandista Santa Bárbara, onde Oyá-Iansã governa com 

ventos vermelhos e espadas de fogo, não há apenas um terreiro, há um corpo-território de 

saberes que dançam com/no tempo. À primeira vista, pode parecer apenas mais um espaço de 

prática religiosa. Mas ali, naquela cabaça-terreiro59, pulsa um mundo. O vermelho que reveste 

o altar e as vestes, que reverbera nos olhos de quem crê, é também cor de memória e resistência. 

 
58 No universo do terreiro de Umbanda nos territorios do Maranhão e da Amazonia ocidental vamos encontrar um 

emaranhado de entidades, encantados, cabloco, orixás, voduns e  algumas práticas ritalistica, entre elas está a 

utilização dos pontos riscados. Ressalta-se que os pontos cantados são utilizados em todas estas religiões 

(Umbanda, Candomblé, Terecô, Tambor de Mina,  entre outras). O ponto cantado é a forma de chamar os orixás 

e entidades, dependendo da religião, além de ser utilizado nos descarregos, defumações, homenagens e obrigações. 

Já os pontos riscados são marcantes e indispensáveis na Umbanda. É no reconhecimento da entidade que vai se 

firmar na cabeça do médium (também chamado de cavalo) e que, a partir de sua identificação, terá um nome e terá 

em seu ponto riscado um elemento de força energética que ajudará o médium e o terreiro na condução dos 

trabalhos. É a assinatura definitiva e imexível da entidade espiritual, não podendo ser alterado. É uma imagem que 

independerá do receptor. Não pode ser alterado. É uma imagem que independerá do receptor. Não cabem 

inovações. Os pontos e seus significados estão guardados e fossilizados no tempo. Segundo Martins, “através 

deles, identificam-se Falanges, Entidades espirituais, Orixás, etc. Na realidade, trata-se de uma comunicação visual 

codificada por meio de símbolos específicos” (Martins, 2011, 110). Os pontos expressam as habilidades, os 

cruzamentos e as forças que seus detentores possuem. 
59 Na religião de matriz africana, a cabaça de Exu é um objeto de grande importância e simbologia. Conhecida 

como igba Exu (ou igba de Exu), ela representa o receptáculo sagrado para a energia de Exu, a divindade 

responsável pela comunicação, movimento e ordem cósmica. A cabaça não é um mero recipiente; ela é o próprio 

corpo de Exu, o ponto onde sua força se manifesta. Em muitas casas de santo, é dentro da cabaça que se colocam 

os elementos que firmam a energia da divindade, como pedras (otás), búzios, moedas e outros objetos que 

simbolizam a prosperidade e a vitalidade. A cabaça simboliza essa função de ponte, facilitando a comunicação e 

garantindo que os pedidos cheguem aos orixás. Sua forma, que lembra uma semente, remete à capacidade de gerar 

vida, prosperidade e novas oportunidades. Ela representa o dinamismo de Exu, que abre caminhos e possibilita o 

 



171 
 

 

A fila que se forma na entrada – composta por anciães, adultos, jovens e crianças – 

não é apenas espera, é linhagem. Cada passo rumo ao Congá60 é também um reencontro com 

os que vieram antes, com os que sangraram a terra para que hoje ela nos abrigue. Naquele rito, 

onde Exu abre os caminhos e Oyá os atravessa com seu furacão de axé, a fé se mostra não como 

crença cega, mas como certeza de pertencimento. Poucas vezes na vida testemunhei tamanha 

consciência de si e de mundo. 

É ali, longe das avenidas da racionalidade ocidental, afastada dos centros da cidade, 

que encontrei o que nenhuma biblioteca soube me dar: a filosofia viva, que se faz corpo, toque, 

canto e chão-terreiro. Na batida do tambor, no silêncio respeitoso das giras, compreendo o que 

é aprender com a escuta do invisível, com o gesto ancestral que educa sem palavras, mas com 

movimento. Movimento de Exu. Neste território sagrado – periférico no mapa, central da 

existência – as maiores lições da minha vida me foram ofertadas pelas mãos da Mãe Doguinha, 

por suas rezas de cabocla, pelo rastro dos orixás. Escrevo, portanto, a partir do que ouço com 

o corpo e vejo com a alma. É da lama do terreiro que brota meu pensamento: fértil, insurgente, 

enraizado. 

Abrindo uma fresta. Na forja do conceito de rastro Édouard Glissant (2024) escreve 

que:  

[...]. Esses africanos traficados para as Américas trouxeram consigo, que além das 

Águas Imensas, o rastro de seus deuses, de seus costumes, de suas línguas. 

Confrontados com a desordem implacável do colono, tiveram a genialidade, atrelada 

aos sofrimentos que suportaram, de fecundar esses rastros, criando – mais que sínteses 

– resultantes capazes de surpreender. [...]. O rastro é a maneiro opaca de abarcar o 

galho e o vento: ser a si mesmo, inclinado ao outro. É a areia na genuína desordem da 

utopia. O pensamento do rastro permite ir às distancias dos estrangulamentos 

epistêmicos. Por isso ele refuta todo acumulo de possessão. Ele fende o absoluto do 

tempo. Ele se abre para esses tempos difratados que as humanidades do presente 

multiplicam entre si, por seus conflitos e maravilhas. Ele é a errância do pensamento 

que partilhamos (Glissant, 2024, p.16-17)  

 

 O conceito de rasto é fundamental da sua filosofia do Todo-Mundo e da poética da 

relação61. Glissant não vê a história como uma linha reta e contínua, mas sim como um conjunto 

 
crescimento. Ela simboliza a capacidade de transitar entre diferentes estados, de solucionar problemas e de adaptar-

se a novas situações. Assim, a cabaça de Exu é um símbolo complexo e multifacetado, que vai muito além de um 

simples objeto ritualístico. Ela é a materialização da energia de Exu, o ponto focal de sua força, e um elemento 

essencial na prática religiosa de matriz africana, representando a comunicação, o movimento e a vitalidade que ele 

governa. 
60 Congá ou Gongá é uma palavra de origem africana utilizada na Umbanda Sagrada para denominar o altar onde 

ficam as imagens dos caboclos, pretos-velhos, santos católicos e outros elementos presentes nas crenças 

umbandistas. Porém, essa é apenas a parte material, aquilo que podemos enxergar com os olhos do corpo físico, 

porque espiritualmente o Congá é um poderoso ponto de energia divina 
61 A filosofia do Todo-Mundo (em francês, Tout-Monde) é uma ideia de globalização que se opõe ao modelo 

dominante. Glissant critica a globalização que homogeneíza e destrói as culturas locais, impondo um padrão único. 

 



172 
 

 

de caminhos e encontros que deixam marcas. O rastro é essa marca, essa pegada deixada por 

uma cultura, um povo ou uma pessoa, e neste caso aqui por um Terreiro. Para o autor, o rastro 

não é a mesma coisa que a raiz. A raiz é um conceito que ele critica, pois sugere uma origem 

única, fixa e exclusiva. A raiz se aprofunda e isola. O rastro, por sua vez, é dinâmico, é 

movimento. Ele se move na superfície, se cruza com outros rastros e cria novas conexões. 

O rastro surge, muitas vezes, a partir de uma ruptura, como, por exemplo, foi a 

experiência do tráfico negreiro, que tirou os africanos de sua terra e os lançou em um novo 

mundo. Essa violência deixou um rastro de sofrimento e desenraizamento, mas também de 

resistência e criação. O rastro, também, é a maneira como a memória se manifesta. Não é uma 

memória linear e histórica, mas uma memória fragmentada, que emerge em histórias, canções, 

tambores e mitos. É a memória que se move, que se perde e se reencontra em novos espaços-

lugares. No rastro da Poética da Relação, o rastro é essencial para a forma como Glissant 

entende a interação entre as culturas. Rastro de uma cultura se encontra com o de outra, 

gerando uma nova forma de ser e de se expressar. Torna um ponto de cruzamento de rastros, 

um espaço onde a memória do passado e a criação do presente se encontram. 

Desta feita, o rastro em Glissant é um conceito que celebra a diversidade e o 

dinamismo cultural. Ele nos convida a não buscar uma origem fixa, mas a seguir as marcas que 

as culturas deixam umas nas outras, criando um mundo em constante movimento e 

transformação. O rastro nos ensina que a identidade não é algo fechado e único, mas algo que 

se constrói e se reconstrói no contato com o outro. 

Retornando ao Centro Umbandista Santa Bárbara, esse Terreiro tem suas raízes 

fincadas no solo sagrado do ano de 1976. Ainda que não haja registros escritos que atestem 

documentalmente esse marco, a ausência de papéis não significa ausência de história. Ao 

contrário, revela as marcas de um silêncio imposto pela colonialidade do saber, que muitas 

vezes marginaliza as formas de registro que brotam da oralidade, do corpo e do rito. É no fio 

da voz de Mãe Doguinha que a memória da casa se entrelaça e resiste. Ela é griô e guardiã, mãe 

de santo, guardando, em seu peito e em sua fala-canto, os fundamentos da tradição, transmitidos 

 
O Todo-Mundo, para ele, é a soma de todas as diversidades. Não é um universo uniforme, mas um espaço de 

encontro onde as particularidades de cada cultura se mantêm e se enriquecem mutuamente. Imagine o mundo como 

um arquipélago, onde cada ilha (cultura) mantém sua singularidade, mas está conectada às outras pelo mar. O 

mar, nesse caso, é o espaço da relação. O Todo-Mundo é o reconhecimento de que todas as culturas, por mais 

distintas que sejam, estão ligadas por uma rede de interações, memórias e rastros. É a coexistência de 

singularidades, onde a identidade de um não anula a do outro, mas a complementa. Já a poética da relação é a 

maneira pela qual Glissant descreve a dinâmica do Todo-Mundo. Ela explora como as culturas se encontram, se 

misturam e se transformam, em um processo contínuo de criação. Glissant se opõe à "raiz única", que ele associa 

a um pensamento de pureza e exclusividade. Em vez disso, ele propõe a "relação", que é a força que conecta as 

culturas e gera algo novo. 



173 
 

 

não por arquivos frios, mas por narrativas acesas de axé. Sua palavra é tambor que ecoa, é ponto 

cantado que ensina, é vento de Iansã soprando saberes que não cabem em ata. 

A história do Terreiro, assim, pulsa na pedagogia da ancestralidade: viva, relacional, 

encarnada. Não é cronologia linear, mas espiral de tempo onde os mortos também ensinam, e 

os mais novos aprendem pelo corpo, pelo canto, pelo toque, pela gira. É essa tessitura que 

alimenta o quilombo de saberes que se constrói no cruzo entre terreiro e escola, fazendo do 

ensino antirracista não apenas uma proposta pedagógica, mas um compromisso ético-político 

com a vida ancestral que nos habita e nos guia. 

A história dos terreiros, assim como a da Umbanda pela carência de documentos 

escrito não anula sua presença. Seu grande patrimônio está, na maioria absoluta das vezes, na 

sabedoria passada de forma oral dentro da família de santo. Os mais velhos narram suas 

histórias e das casas, perpetuando assim muitas lutas e resistências invisibilizadas pela versão 

dos fatos de quem nos oprimem a séculos. Nascimento (2010), acerca disto afirma:  

 

A História das Religiões de matrizes africanas, assim como toda a parcela de História 

e cultura afrodescendente no Brasil, tem sido feita quase que anonimamente, sem 

muitos registros, no inteiro de inúmeros terreiros fundados ao longo do tempo em 

quase todas as cidades do país. Como reflexo da marginalização e discriminação 

reservada ao negro em nossa sociedade, as manifestações de religiosidade afro-

brasileiras, por serem religiões de transe, de culto aos espíritos e em alguns casos de 

sacrifício animal, têm sido associadas a estereótipos como o de “magia negra”, (por 

não apresentarem geralmente uma ética voltada para uma visão dualista do bem e do 

mal, conforme estabelecem as religiões cristãs tradicionais), superstições de gente 

ignorante, práticas diabólicas, etc. (Nascimento, 2010, p. 2) 

 

No coração urbano de Marabá, sul do Pará, pulsa um território de encruzilhadas – não 

apenas geográficas, mas também de sentidos e saberes. À Rua José Albino, na Vicinal Espírito 

Santo, Bairro São Félix II, desenha-se um caminho onde a Escola e o Terreiro coexistem em 

paralelo, mas não em diálogo: de um lado, a Escola Walkise da Silveira Vianna; um pouco mais 

a frente, a morada sagrada de Dona Doguinha Gomes, mãe de santo reconhecida e reverenciada 

pela comunidade local. Ali, entre casas populares e o silêncio atento de uma pequena praça, 

ergue-se o Centro de Umbanda Santa Bárbara – Terreiro de chão batido e memória viva, 

assentado em cerca de 1.290 m² de território ancestral. Essa proximidade física entre terreiro e 

escola revela um ponto de travessia. 

 

 

 

 

 

 

 



174 
 

 

Figura 14: Localização do Terreiro Santa Bárbara e da escola  

Walkise da Silveira Vianna 

 
Fonte: Google Maps (Editado) 

 

5.1.1 Saberes das imagens, dos ritos, das entidades e das doutrinas 

 

Sopra Oyá, sopra a verdade, 

Vento que limpa, vento que invade, 

No terreiro e na escola, ela vem ensinar, 

Que só é livre quem sabe amar. 

Corta o medo, corta o rancor, 

Ela vem com espada e flor, 

Nos caminhos de Exu ela dança também, 

Só há justiça com axé do bem. 

 

(Poema produzido por aluno do 1º ano, inspirado em ponto do 

Terreiro Santa Bárbara) 

 

A criação do mundo segundo os yorubás: No começo, o mundo era todo pantanoso e 

cheio d’agua, um lugar inóspito, sem nenhuma serventia. Acima dele, havia o Céu, 

onde viviam Olorum e todos os orixás, que às vezes desciam para brincar nos 

pântanos insalubres. (...) Ainda não havia terra firma, nem o homem existia. Um dia, 

Olorum chamou à sua presença Obatala, o Grande Orixá. Disse-lhe que queria criar 

terra firme lá embaixo e pediu-lhe que realizasse tal tarefa. Para a missão, deu-lhe 

uma concha marinha com terra, uma pomba e uma galinha com pés de cinco dedos. 

Obatalá desceu ao pântano e depositou a terra da concha. Sobre a terra pôs a pomba 

e a galinha e ambas começaram a ciscar. Foram assim, espalhando a terra que viera 

na concha até que terra firme se formou por toda parte. (...) Depois Olorum mandou 

Obatalá de volta à Terra para plantar árvores e dar alimentos e riquezas ao homem. 

(...) Foi assim que tudo começou. Foi ali, em Ifé, durante uma semana de quatro dias 

que Obatalá criou o mundo e tudo o que nele existe. (...). Mas a missão não estava 



175 
 

 

ainda completa. Obatalá modelou em barros os seres humanos e o sopro de 

Olodumare os animou. O mundo agora se completara E todos louvaram Obatalá62.. 

 

No mundo iorubá63, a humanidade não brota de um só barro moldado por um único 

sopro, como narra o mito cristão. Ao contrário, homens e mulheres são raízes múltiplas de uma 

“árvore de orixás’ – fragmentos encarnados da vastidão ancestral. Cada pessoa nasce sob o Axé 

de um Orixá, herdando dele não apenas traços, temperamentos e inclinações, mas também sua 

memória mítica, seu destino em espiral. Os Orixás não são estátuas imóveis de moralidade, mas 

potências em disputa: guerreiam, tramam, amam, criam e cuidam. Reinventam-se em 

estratégias, alianças, rivalidades e paixões. São profundamente cumplices humanos, ou melhor, 

os humanos são reflexos desbotados desses ancestrais divinos. Orixás sentem, sangram, dançam 

a dor e o prazer. Em suas histórias, não há pureza ideal, mas complexidade existencial. 

A filosofia que se desenha aí é a da diferença e da multiplicidade – uma pedagogia que 

nega o universalismo do homem-mulher uno e afirma o direito ao Ser ancestral, o Ser na 

concepção pluriversal (Ramose, 2011), encarnado, atravessado por forças, pertencente a 

linhagens e territórios de sentido. A ontologia na pluriversalidade, encontra ressonância na 

cosmopercepção das territorialidades – terreiro. Isto significa/afirma-se que, nessa trilha 

reflexiva, a realidade cósmica é compreendida de forma conectada, de maneira que todos os 

Seres da existência se manifestam como interdependentes ou interinfluentes em relação aos 

demais. A realidade parental envolve o ser humano (homem e mulher) antes, durante e após sua 

existência explícita e, também, em relação com os demais seres, a dimensão de poder e usufruto 

dos bens naturais. A existência de um ser é condicionada à existência de muitos outros. Esta 

dependência existencial está relacionada com elementos cósmicos, ancestrais, biológicos, 

culturais, cronológicos, econômicos, psíquico-afetivos e assim por diante. 

 

Ontologicamente, o Ser é a manifestação da multiplicidade e da diversidade dos entes. 

Essa é a pluriversalidade do ser, sempre presente. Para que essa condição existencial 

dos entes faça sentido, eles são identificados e determinados a partir de 

particularidades específicas. Assim, a particularidade assume uma posição primária a 

partir da qual o ser é concebido. Essa assunção da primazia da particularidade como 

 
62 Fonte: Prandi, Reginaldo. Mitologia dos orixás. São Paulo, 2001 
63  Grupo étnico da África Ocidental, distribuído entre os países da Nigéria, Gana, Togo e Benin, cuja origem é 

Ifé, Nigéria. O seu sistema de religião (iorubá) é baseada no oráculo regido por Òrúnmìlà, divindade da divinação, 

que possui dezesseis odù (signos) principais e 240 omo-odù secundários, os quais contêm centenas de histórias e 

poemas sagrados de tradição oral que o fundamentam. O processo divinatório resulta em inscrição de sinais em 

um tabuleiro de madeira chamado opón, revelados por Ifá e interpretados por Òrúnmìlà. Segundo Luiz L. Marins 

(2012, p.) trazendo o texto sobre a criação, escreve que: “o ìtàn mostra que Obàtálá prepara o ara (corpo) enquanto 

Olódùmarè cria o èmí (espírito), que coexistirá com a ara no ayé, vindo então a ser um arayé (ser humano). No 

instante de seu nascimento receberá de Olódùmarè o Seu èémí (respiração). Idowu (1994, p. 21)”, apud In: 

MARINS, L. L. Òrìsà dídá ayé: òbátálá e a criação do mundo iorubá. África, São Paulo. v. 31-32, p. 105-134, 

2011/2012. 



176 
 

 

modo de entender o ser é frequentemente mal colocada como a condição ontológica 

originária do ser. O mal-entendido se torna a substituição da pluriversalidade original 

ineliminável do Ser. (Bhom, 1980 apud Ramose, 2011, p. 10) 

 

Ensinar isso na escola é reencantar o saber: é afirmar que cada corpo carrega uma 

história que não começa no livro didático, mas nos terreiros – de casa, da rua, das águas, da 

mata e outros – nas folhas do terreiro, nos cânticos do tambor, nas travessias dos encantados. 

Estas histórias da presença dos orixás entre os humanos foram transmitidas através dos 

mitos contados em seus símbolos e cantados pelo tambor, pelos(as) velhos(as) 

babalaôs/ialorixás, através dos jogos de adivinhação, domínio maior do orixá do destino, o 

grande Ifá64. A complexa mitologia africana, que fora milenarmente preservada e legada até os 

dias atuais, sobreviveu a vários processos de violências internas e externas tanto no continente 

africano quanto na disporá forçada. Mesmo sofrendo alterações, esta mitologia foi maior que a 

invasão islâmica, que as invasões europeias, que a diáspora advinda do processo de escravidão 

na América colonial. E sobreviveu graças à oralidade e à memória africana em sua permanência 

na África, e em seu espraiamento pelo mundo atlântico. 

Dos orixás cultuados no Brasil, um dos mais populares é Oyá, mais conhecida como 

Iansã. Esta deusa africana começou a ser cultuada primeiramente entre os iorubás. De acordo a 

Prandi (1999, p.160), “Oyá, cuja origem geográfica sempre foi considerada Tapa (Nupe), 

passou a ser integrada no circuito religioso de Oyo, ramo do Yoruba”. São um grupo étnico da 

Nigéria. É o grupo dominante nos estados de Níger e Kwara. E a sua adoração passou a atingir 

toda a extensão das diversas etnias do mundo iorubano, fincando-se destacadamente em cidades 

como Oyo, Kossô, Irá, Ifé, Ketu, regiões que hoje compreendem uma parte da Nigéria e do atual 

Benin. 

 
64 Segundo Anthony Adékòyà (1999) Òrúnmìlá é uma arqui-divindade de origem divina direta de Òlódùmarè, se 

apresenta como “espírito puro”, ou seja, o logos, a energia pura que abarca todos os dons divinos, sendo 

representado pela palavra, fonte de força que impulsiona a energia vital. Òrúnmìlá é o primeiro ser em espírito 

criado por Òlódùmarè para ordenar, coordenar e reordenar o mundo, a terra, e indicar o correto caminho aos seres 

humanos para viverem em paz consigo mesmo, com os outros e com natureza. Na tradição Yorúbá, Adékòyà 

(1999, p. 63), para falar de Òrúnmìlá, tem como referência o Arabá de Ilè-Ifè, Sumo Sacerdote de Òrúnmìlá-Ifá 

no mundo concreto. Ensina o Supremo Sacerdote que Òlódùmarè encarregou o seu primeiro filho, o não-criado, 

Òrúnmìlá, a irradiar a sabedoria e os conhecimentos a todos os seres humanos. A sabedoria de Òrúnmìlá está 

presente na religiosidade, na estrutura social e na política dos Yorùba O nome Ifá inclui a raiz Fá (conter, 

compreender, acumular, abraçar, mediar, conciliar), Ifá quer dizer conhecimento, poder de compreensão, 

sabedoria, indicação de que todo o conhecimento originário do Yorùbá e todas as possiblidades de alcançar a 

compreensão do humano e do cósmico acham-se contidas no corpus literário de Ifá, segundo Wande Abimbola 

(1976, s/p).“Ifá como um método”, o que, de certa forma, é inovador e substancial, pois método tem o sentido de 

via, caminho para se chegar ao conhecimento e à sabedoria Para Òrúnmìlá cumprir sua missão aqui no Aiyê (Terra), 

ele traz consigo o Livro Sagrado denominado Ifá. Wande Abimbola (1985, p. 250) elucida que Ifá é um Oráculo 

e um livro não-escrito pelos Yorùba, mas nele se encontra todos os conhecimentos, sabedoria e experiências, 

história, filosofia medicinal, matemática, e, para completar, na religião e culto a Òrúnmìlà-Ifá se encontram 

permeados de conhecimentos filosóficos da etnia Yorùbá. 



177 
 

 

Oyá é o orixá dos grandes movimentos e das múltiplas formas, senhora dos 

redemoinhos que dançam entre o Orum (Céu) e o Aiyê (Terra), das curvas que desafiam os 

caminhos retos do pensamento ocidental. Sua essência é liberdade em estado de vento, é 

transmutação incessante. Ainda que sua morada primeira seja o ar – e que a ela pertençam os 

segredos do tempo atmosférico – Oyá não se limita: atravessa com destemor os quatro 

elementos, revelando-se presença ancestral que se reinscreve no corpo da terra, do fogo, da 

água e do éter. 

Em diálogo com Passos (2004), e com os fundamentos bibliográficos desta escrita 

dissertativa, reconhecemos que Oyá se move como um princípio rizomático, como um saber 

que não se fixa, mas que se espalha pelas encruzilhadas dos mundos e das cosmologias. É uma 

entidade que encarna o trânsito como pedagogia, o deslocamento como episteme. No cruzo 

entre os terreiros afro-brasileiros e os territórios sagrados dos povos indígenas como os Gaviões 

do sudeste paraense, Oyá também sopra como vento ancestral, levando e trazendo memórias 

que educam pela escuta do tempo, pela reinvenção da vida. 

 

Oyá-Iansã, em suas feições de arrebatamento, inconformismo, coragem, atrevimento, 

cavalga com seus mistérios por todos os elementos que comandam a natureza. Como 

carne humana é Oyá, como carne animal é um búfalo sobre a terra e entre as folhas, 

como mulher lotada de sensualidade, é um rio, é água; transformando-se em 

tempestade é vento e chuva, depois como fogo, é raio e relâmpago. (Passos 2004, p. 

35) 

 

Iansã, senhora dos ventos e das tempestades, no cruzo com Santa Bárbara, mártir do 

trovão, se entrelaçam na memória coletiva como expressões distintas de um mesmo princípio 

ancestral: o poder feminino que atravessa os tempos e os dogmas. Na pedagogia da 

ancestralidade proposta em nossa intervenção, ambas figuram como forças mediadoras entre 

mundos – o terreno e o espiritual, o racional e o intuitivo –, convocando uma educação que 

valoriza os saberes do corpo, da oralidade e do rito. Um saber tamborizado. 

Oyá, senhora dos ventos e das tempestades, aquela que dança com as folhas e sacode 

os céus, atravessa a história como um corpo de rebeldia e sabedoria ancestral. Conta Verger 

(1981) que, enviada por Xangô para buscar o segredo do fogo, ousou experimentá-lo, tornando-

se também senhora das chamas. Esse gesto, que à primeira leitura parece desobediência, é, na 

verdade, a reinvenção de si: Oyá não aceita o silêncio, não se curva à ordem estabelecida, que 

reserva ao masculino o monopólio do poder. Seu fogo não é castigo, é palavra acesa, é verbo 

que dança e baia, que incendeia o mundo colonizado da escola. 

 



178 
 

 

Oyá (Oiá) é a divindade dos ventos, das tempestades e do rio Níger que, em iorubá, 

chama-se Odò Oyá. Foi a primeira mulher de Xangô e tinha temperamento ardente e 

impetuoso. Conta uma lenda que Xangô a enviou em missão na terra dos baribas, a 

fim de buscar um preparado que, uma vez ingerido, lhe permitiria lançar fogo e 

chamas pela boca e pelo nariz. Oiá, desobedecendo às instruções do esposo, 

experimentou esse preparado, tornando-se também capaz de cuspir fogo, para grande 

desgosto de Xangô, que desejava guardar só para si esse terrível poder. (Verger 1981, 

p.168) 

 

Tem sua figura, espelhada na força sincrética de Santa Bárbara, – mas Iansã é Iansã e 

Santa Barbará é Santa Barbará – que também enfrenta raios e trovões – encontramos a 

pedagogia do enfrentamento – a fé que desafia a prisão, a tempestade que anuncia libertação. 

Ambas, Oyá e Bárbara, queimam os grilhões do silenciamento imposto às mulheres negras, às 

filhas do axé, às professoras da palavra viva. Quando Oyá cospe fogo, ela reescreve a 

autoridade, mostra que saber também se gera no corpo, na coragem, no gesto que se recusa a 

esperar a permissão do outro para existir. Na sala de aula, sua presença evoca uma filosofia do 

movimento e da ancestralidade: Oyá é quem nos ensina a abrir caminhos com a ventania do 

saber insurgente. Seu rio, Odò Oyá, corre como currículo vivo, rasgando a terra, cruzando 

continentes e tempos, regando com memória e encantamento o terreiro seco da escola. A 

pedagogia de Oyá-Santa Barbará nos convida a romper, a girar, a incendiar a estrutura colonial 

com o fogo sagrado da nossa história. 

 

Figura 15: Santa Bárbara 

 
Fonte: https://mission.spaziospadoni.org/pt/Santo-do-dia-4-de-dezembro-Santa-B%C3%A1rbara/. 

 



179 
 

 

Santa Bárbara, no sincretismo afro-brasileiro, é a epifania católica de Iansã, senhora 

dos ventos, dos trovões e das tempestades. No terreiro de Santa Bárbara, ela é mais que uma 

santa – é uma guia ancestral, uma força feminina em movimento, que rasga os céus com sua 

espada de fogo e gira com os ventos da justiça e da transformação. A figura 15 (quinze), traz 

uma representação atravessada por essa potência dupla: a da mártir cristã que enfrenta a 

opressão do pai com fé inabalável e a da guerreira de Oyá que dança nas tempestades para abrir 

caminhos e libertar almas. É nesse encontro que se funda o Terreiro Santa Bárbara, espaço de 

saber e de resistência, onde a pedagogia do corpo, da dança, da palavra cantada e do silêncio 

encantado transmitem conhecimento ancestral. 

 

Figura 16: Santa Bárbara no Congá do terreiro 

 
Fonte: Acervo fotográfico de José Evandro Silva Oliveira 

 

A sua presença, no congá do terreiro-pesquisa, pulsa como assentamento de um saber 

que não se acomoda nos livros, mas que se canta, se dança, se chora e se reverencia. As cores 

que a enfeitam – vermelho do sangue vital, branco da paz em movimento, azul do céu que ruge, 

roxo da ancestralidade que cura – não são ornamentos, mas signos vivos, traduções do axé que 

comunica mundos. As contas entrelaçadas em seu peito, vermelhas e brancas, são fios de 

memória, caminhos de energia, teias pedagógicas que costuram corpo, território e 

transcendência.  

No Terreiro Santa Bárbara, não há separação entre filosofia e liturgia. Ali, Iansã é 

princípio epistemológico: é ela quem convoca a tempestade para desalojar certezas coloniais, 

quem sopra o vento da dúvida para abrir espaço ao saber encantado e quem dança a gira da vida 

para ensinar que aprender é também tocar, girar, transmutar, libertar. Essa escritura, não 



180 
 

 

descreve – ela incorpora esses conhecimentos. O Terreiro Santa Bárbara, Iansã não é objeto 

de estudo, mas sujeita pedagógica, mestra da gira filosófica que ensina com trovões e flores.  

Ao reconhecer Iansã/Santa Bárbara como sujeita pedagógica, nosso estudo desloca a 

trilha do conhecimento da abstração eurocentrada para a vibração do corpo-ritual, onde o 

aprender se dá na gira, na folha, na fumaça, no tambor, no axé. Esse saber não se fecha em 

categorias fixas, mas se move como o vento de Oyá – libertador, provocador, criador. Um gesto 

filosófico que se recusa à neutralidade e se compromete com a memória ancestral como 

horizonte ético e político. Por isso essa escrita que se constrói com palavras e presenças, escuta 

o toque dos tambores e a voz das Iyás, reconhecendo que o saber se faz também com perfume 

de alfazema, com talco, com o som do vento e com o respeito ao sagrado que dança. Assim: 

 

O Congá: o saber encarnado como mapa de resistência 

 

Ao adentrar o espaço do Terreiro Santa Bárbara, no bairro de São Félix, em Marabá-

PA, não encontro apenas um lugar sagrado, mas um campo epistêmico, um território de saber 

e resistência. O Congá, com sua composição estética vibrante e sua organização simbólica, 

constitui-se como uma cartografia social viva – uma pedagogia encarnada no território, onde 

os saberes ancestrais não estão apenas representados, mas atualizados no cotidiano do culto, da 

memória e da convivência. 

Figura 17: Congá do Terreiro Santa Bárbara 

 
Fonte: Acervo fotográfico de José Evandro Silva Oliveira 

 

Escrevo aqui como quem traça um mapa afetivo e político. Um mapa que não é 

geográfico, mas um mapa-corpo, traçado a partir das experiências vividas, dos deslocamentos 



181 
 

 

da fé, das formas de organização espiritual que informam e conformam modos de viver, resistir 

e ensinar. O Congá é um livro-terreiro com os segredos do encantamento, onde se inscrevem 

séculos de saberes interditados pelas violências do colonialismo, mas que seguem pulsando – 

nos retratos, nas imagens sincréticas, nos enfeites coloridos, nas flores que desafiam o tempo. 

No topo da parede amarela, leem-se duas sentenças que organizam o pensamento: 

“Ciência é um mistério” e “Deus é um pai”. Essas frases revelam uma cosmologia que recusa 

a cisão moderna entre fé e razão. A ciência aqui não é domínio do técnico ou do cálculo: é 

sabedoria que se deixa atravessar pelo incognoscível, pelo invisível, pelo encantado. Essa 

proposição sintetiza o que proponho ao longo deste estudo como uma filosofia da 

ancestralidade, onde o saber é sempre atravessado por um princípio de escuta, corpo e 

comunidade. 

As imagens católicas que preenchem o altar não podem ser lidas apenas na superfície 

iconográfica. São máscaras protetoras de uma cosmologia afro-brasileira que foi forçada ao 

disfarce e à codificação. Santa Bárbara é Iansã, Nossa Senhora da Conceição é Oxum, São Jorge 

é Ogum – e é nessa sobreposição, ou seja, nesse cruzo, que se encontra a pedagogia da 

encruzilhada. O povo de Aruanda65 se manifesta em silêncio visível, habitando a materialidade 

dessas imagens com uma força que escapa às interpretações lineares. Trata-se de uma pedagogia 

espiritual, performática ritualística coletiva, que organiza a vida como rito e o rito como 

ensinamento. 

A inscrição costurada na saia branca do altar – “Salve a linha branca e o povo de 

Aruanda” – é também um grito político. Um gesto de afirmação de pertença. A linha branca 

não representa neutralidade, mas aponta para um conjunto de entidades que atuam com doçura, 

com acolhimento, com firmeza protetora. São os Pretos-Velhos, os Caboclos, os Exus e 

Pombagiras que ali, mesmo não nomeados diretamente, constroem uma pedagogia da memória 

e da reexistência. O Congá é, assim, um território-terreiro de ensinagem e aprendizagem, uma 

sala de aula dos interditos – daquilo que a escola hegemônica silenciou, exotizou ou demonizou, 

mas que insiste em ensinar, em não apagar o fogo do conhecimento afro-indígena da Amazônia 

ocidental. 

A demonização do culto, principalmente em relação a entidades como os exus e sua 

versão feminina, as pombagiras, vistos pela sociedade hegemônica como um desafio à moral e 

 
65 Em um contexto religioso da Umbanda, o termo "Povo de Aruanda" refere-se a um grupo de entidades espirituais 

de luz que atuam como guias e protetores, auxiliando os médiuns e a comunidade umbandista. Aruanda, por sua 

vez, é entendida como uma colônia espiritual, um local onde essas entidades residem e de onde irradiam suas 

energias e influências positivas. 



182 
 

 

à ética católica, reproduz um histórico de sistemáticas perseguições de terreiros, atreladas à 

discriminação racial, considerados antagonismos à vida moderna 

Um outro aspecto geralmente associado a Umbanda é que ela apresenta características 

menos ligado a regras e formalismos, mais próxima ao campo da oralidade e da espontaneidade 

poética, sendo seus mitos e saberes narrados e construídos coletivamente. Essa característica 

mostra-se potente na escuta e transmissão de memórias. Pela via dos sentidos ligados ao corpo, 

enunciados por metáforas e metonímias na forma de cores, gestos, músicas, danças e rituais, 

essa religiosidade reconfigura no plano espiritual enredos de vivências históricas como síntese 

de valores simbólicos ameríndio-africanos, muitas vezes maltratados pela cultura eurocêntrica. 

No panteão espiritual umbandista não se estabelecem fronteiras rígidas ou divisões precisas, 

mas uma rede combinatória entre orixás, guias e santos católicos que compõem um conjunto 

elaborado de saberes e fazeres no Congá. 

Essa cartografia que se revela no Congá é um capítulo vivo de uma história de 

resistência epistêmica. Ele não apenas guarda saberes: ele produz, atualiza, ensina e 

con/in/voca. É nesse sentido que o considero parte da estrutura teórica desta dissertação. Não a 

tomo como objeto de análise externa, mas como sujeito e sujeita de pensamento, como matriz 

geradora de conceitos e categorias que me permitem repensar a filosofia, a educação e a política. 

Ao aproximar a filosofia da ancestralidade da cartografia social, me apoio nas 

proposições de autores como Deleuze e Guattari (1995), para quem o mapa não representa, mas 

produz territórios de saberes, e nos saberes afrodiaspóricos presentes em Sueli Carneiro (2005), 

Eduardo D. de Oliveira (2019) e Muniz Sodré (2017), que nos convocam a pensar com o corpo, 

com a história e com a palavra ritualizada. A epistemologia do Congá não é menor que a 

epistemologia da academia. É outra, e por isso fundamental.  Vejamos o que escreve Muniz 

Sodré (2017) em Pensar Nagô: 

 

“O Congá não é apenas um espaço devocional, mas um lócus de enunciação de uma 

filosofia encarnada, que se estrutura a partir de uma racionalidade afro-diaspórica 

fundada na corporeidade, na ancestralidade e na presença simbólica. Seus signos – 

imagens, objetos, cores, gestos — não são meros ornamentos litúrgicos, mas conceitos 

vivos em ato, condensando memórias coletivas, fundamentos políticos e forças 

espirituais em constante atualização. É, portanto, um território de pensamento 

insurgente, onde a linguagem do axé se traduz em epistemologia do corpo.” (Sodré, 

2017, p. 33) 

 

O Terreiro Santa Bárbara, como outros espaços de matriz afro-brasileira e indígena 

na Amazônia, compõe um mosaico de saberes que foram subalternizados que operam como 

núcleos contra-hegemônicos de formação humana. São esses espaços que desafiam a escola a 



183 
 

 

se repensar: não mais como única instância do saber legítimo, mas como possível aliada na luta 

contra o epistemicídio. 

Ao escrever esta parte do trabalho, inscrevo também uma escolha metodológica: a da 

escuta radical. Uma escuta que reconhece no Congá não uma alegoria religiosa, apenas, mas 

um espaço de enunciação filosófica. Um lugar onde Exu ainda não foi representado só com 

imagem, mas onde sua presença organiza o movimento, a troca e a abertura. Um espaço que 

me ensina que a filosofia, se quiser ser antirracista, precisa começar pelas bordas, pelo 

atendimento ao chamado ao baiar filosófico do/no Congá-terreiro. 

Em Marabá, onde o calor da terra pulsa como tambor da Mata e da África e o rio 

sussurra cantos de antes do tempo, Terecô, Pajelança e Umbanda já não apenas coexistem – 

entrelaçam-se como raízes sob a terra viva, costurando um campo epistemológico que desafia 

a cisão moderna entre razão e espiritualidade. Não é simples convivência de práticas 

mediúnicas, mas sim a emergência de um saber encarnado, gestado na presença dos encantados 

– esses que não morreram, porque nunca nasceram no molde ocidental da carne. 

No coração dessa tessitura, o Terreiro de Santa Bárbara se ergue não apenas como 

espaço de culto, mas como território filosófico, terreiro-escola onde os orixás, os pretos velhos, 

e os encantados ensinam com vento, com as folhas, as águas, com fogo e com canto. Ali, o 

conhecimento se dá no corpo em transe, no chão batido de dança, nas folhas maceradas, nos 

pontos riscados que desenham ontologias não lineares. É ali que os saberes da floresta e das 

águas – transmitidos pela Pajelança indígena e cabocla – encontram os cantos do Terecô, onde 

os encantados são entidades sagradas que jamais conheceram a morte, seres que existem à 

revelia da racionalização da fé, pois escapam à lógica do fim. 

No Terecô, os encantados não evocam saudade dos mortos, mas presença viva de um 

mundo que insiste, que pulsa, que resiste. São presenças que fundam uma filosofia outra: não a 

que nasce do medo do caos, mas a que dança com ele. São saberes contados nas noites de vela 

e tambor, onde o axé corre como rio e a oralidade reconstrói mundos que o papel tentou 

silenciar. 

Os encantados, estes seres liminares que caminham nas beiras do visível – são a 

pulsação comum entre esses mundos. Na Pajelança indígena – “Brinca pajé, pajé não quer 

brincar; Pega teu penacho e sacode o maracá”66 – e  na cabocla, eles/elas são vozes das águas 

e das matas, presenças que se revelam em sonhos e ressoam nas folhas e nas rezas. Suas histórias 

não se encerram em livros, mas fluem nas palavras dos mais velhos, atravessando gerações 

 
66 Cantiga de Cura/Pajelança – Terreiro Fé em Deus (São Luís-MA) 



184 
 

 

como correnteza mansa e firme. No Terecô, são corpos espirituais que jamais conheceram a 

travessia da morte: não morreram porque nunca nasceram sob a lógica da carne, são eternos, 

são antes e além. 

Na Umbanda praticada no Terreiro Santa Bárbara, os encantados não apenas se 

apresentam como uma linha própria, a Linha dos Encantados67, mas se revelam como 

mediadores que atravessam os diversos domínios litúrgicos: participam dos ritos da Pajelança, 

do Tambor de Mina, do Terecô e da própria Umbanda. São, portanto, entidades de travessia, 

que rompem fronteiras e desestabilizam categorias fixas. A sua força está no trânsito – e é esse 

trânsito que inspira uma filosofia da ancestralidade capaz de ser acolhida pela escola pública 

como prática de reexistência. 

Encantados é transgressão. Com referimos, o encantado é uma categoria em trânsito 

que podemos discutir a partir de um sentido político em que as populações africanas e indígenas 

não só reconfiguram uma categoria de entidades, mas também concebem um mecanismo em 

que exista uma continuidade de saberes, cosmologias, tradições, resistindo ao apagamento 

epistemológico ocasionado e dominado pelo sistema colonial. 

O Terreiro de Santa Bárbara, então, torna-se ponto de encruzilhada entre mundos, 

onde a Umbanda não é apenas religião, mas pedagogia do vivido, onde a Pajelança é 

cosmovisão viva, onde o Terecô é força encantada que desautoriza o epistemicídio. Nele, a 

ancestralidade não é passada – é presença insurgente, é filosofia encarnada que educa, cura e 

movimenta. Em Marabá, a floresta pensa, o rio fala, o terreiro ensina. E os encantados seguem 

caminhando entre nós, reencantando o saber e descolonizando o sensível. 

É nesse mundo de encruzilhadas – o Terreiro Santa Bárbara – onde os tambores do 

Terecô, da Pajelança, do Tambor de Mina e da Umbanda se entrelaçam, onde não há linha reta: 

há espirais. Há travessias. É nesse chão de encruzas que se firma o passo leve e firme de Pena 

Branca, encantado que vem montado no sopro da mata, vestindo a umidade do orvalho e o 

silêncio atento do caçador. Ele não fala alto. Sua presença ensina pelo gesto, pela flecha que 

não erra, pelo conselho que ecoa como vento entre folhas. Pena Branca é da linhagem dos 

Encantados, mas como todo encantado que se faz no Terreiro de Santa Bárbara, ele não aceita 

a prisão dos nomes nem dos limites. Ele dança com os mestres da floresta e acende o cachimbo 

 
67  Segundo Mundicarmo Ferreti (2008): “Uma das encantarias maranhenses mais conhecidas é a da mata de Codó, 

no interior de estado, onde reina Dom Pedro Angasso e Rainha Rosa e, onde Légua Boji Boa comanda uma grande 

linha de caboclo. Fala-se também que onde tem mata tem Curupira (ou Surrupira) e vários encantados que 

assumiram formas de animais: calangos, lagartixas, jacarés, macacos, borboletas, onça e outros. E, tanto na região 

litorânea quanto no interior, existem rios, lagos, poços e nascentes conhecidos como moradas de Mães d´Água e 

de encantados que já apareceram a alguém como cobras, peixes, botos e outros animais”. In: Apresentado no VI 

Seminário de Ações Integradas em Folclore. São Paulo, 2008. 



185 
 

 

com os caboclos da Umbanda; canta com os encantados do Terecô e sopra cura com os pajés 

da mata. 

Canta Juliana, “Louvação Ao Caboclo Pena Branca” 

 

Não tem distância 

Não importa o caminho 

Não há fronteiras 

Que possa me impedir 

 

Seja onde for 

Eu vou louvar esse caboclo 

Que me criou 

E me ensinou a lhe seguir 

 

Lá na aldeia onde os tambores tocam 

Reúne moço, velhinho e criança 

Clareia, luar clareia 

Clareia a aldeia de seu Pena Branca 

Clareia luar clareia 

Quem tem fé nesse caboclo não perde a confiança 

 

Okê, caboclo 

Seus filhos querem lhe agradecer 

Okê, caboclo 

Senhor da mata virgem 

Venha sempre me valer 

 

Okê, caboclo 

Seus filhos querem lhe agradecer 

Okê, caboclo 

Senhor da mata virgem 

Venha sempre me valer 

 

Não tem distância 

Não importa o caminho 

Não há fronteiras 

Que possa me impedir 
[...]68 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
68 Ponto de Caboclo Pena Branca. 



186 
 

 

Figura 18: Caboclo Pena Branca 

 
Fonte: https://www.raizesespirituais.com.br/caboclo-pena-branca-chegou-pra-trabalhar/ 

 

Ele caminha, vem na linha de Oxóssi, o rei das matas, caçador de uma só flexa, 

guardião dos saberes verdes – os saberes da mata. Oxóssi não disputa o espaço com Pena 

Branca. Eles se olham e se reconhecem. São irmãos de seiva e silêncio. Oxóssi é Orixá, sim – 

mas no Terreiro de Santa Bárbara, ele também é ponte. Comunga das ervas, dos bichos, do 

canto dos pássaros, do que não se escreve. Com ele, a floresta não é só cenário: é biblioteca 

viva, é templo.  

Pena Branca e Oxóssi, nesse terreiro, fundem seus caminhos numa mesma trilha de 

resistência. São mestres do trânsito, da desobediência às categorias rígidas impostas pela lógica 

colonial. São saberes que escorrem por entre as brechas, que escapam ao currículo engessado, 

mas que podem, e devem, ser chamados à sala de aula como filosofia da ancestralidade. 

Na escola pública, seu axé se faz reexistência: ensina que conhecimento também se 

veste de penas, se deita no chão batido, fuma cachimbo em silêncio, observa o voo do gavião e 

recolhe o remédio na raiz, macera as folhas para extrair saber. Ensina que filosofia não está 

apenas nos livros, mas também no ponto cantado, no corpo em transe, na escuta profunda da 

natureza. Pena Branca e Oxóssi, no Terreiro de Santa Bárbara – “Não tem distância” / “Não 

importa o caminho” / “Não há fronteiras”, tudo nos convoca a pensar que é também caçar: 

caçar sentido, caçar cura, caçar liberdade. E é nessa caçada sagrada que a escola se reencontra 

e re-encanta com a mata e com o encantamento de existir de outras formas. 



187 
 

 

Figura 19: Oxóssi o Rei das Matas 

 
Fonte: Oxóssi caçador – arte: Jorge Grisi 

https://embarquenaviagem.com/2025/01/20/quem-e-oxossi-a-historia-do-rei-das-matas/ 

 

Na batida do tambor o pensamento se solta, e a pedagogia se afasta das carteiras 

enfileiradas e se embrenha no mato cerrado da escuta. E, no terreiro da escola, se baia na 

circularidade. Porque quando Pena Branca baixa no corpo de um filho ou de uma filha de 

santo, é o próprio pensamento ancestral que se materializa – pensamento que não se separa do 

corpo, da emoção, do gesto curador e cuidador. Ele não explica, ele mostra. Mostra com a calma 

das matas profundas, com a firmeza de quem conhece o tempo das folhas. E Oxóssi, quando se 

manifesta, não vem apenas como guerreiro. Vem como aquele que sabe esperar. Vem como 

aquele que caminha sozinho na mata, atento a cada som, a cada cheiro. Seu saber é o da 

precisão, da observação que transforma silêncio em gesto certeiro. Na escola, ele nos ensina a 

importância do olhar atento, da escuta ativa, da cosmopercepção, da relação com o tempo da 

aprendizagem que não se apressa, mas amadurece como fruto no galho. Aprendizagem que se 

come-alimenta desse saber. 

No Terreiro de Santa Bárbara, esses dois se entrelaçam como cipó e tronco. Pena 

Branca abre caminhos de cura com suas palavras baixadas; Oxóssi firma a força da 

coletividade, lembrando que nenhum saber se sustenta sozinho. O que há entre eles é o 



188 
 

 

encantamento: esse estado de saber que se vive e não apenas se explica. Um saber que pode 

ensinar à escola pública a importância da circularidade, da oralidade, da corporeidade como 

território de aprendizado. 

Eis a proposta: fazer da escola um terreiro-floresta de sentidos, onde a racionalidade 

eurocêntrica possa se flexionar diante da sabedoria encantada. Onde o currículo se abre para 

outros modos de vida que resistem ao apagamento. Onde a filosofia da ancestralidade se 

inscreva como prática cotidiana, não apenas como tema de um projeto pontual. Porque Pena 

Branca não vem só para ser louvado, ele vem para ensinar. E Oxóssi não vem só para ser 

cultuado, ele vem para inspirar. Ambos nos convocam a repensar o lugar do saber, a desfazer 

os muros entre terreiro e escola, entre mata e quadro-negro - que já foi verde e que hoje é branco 

- entre espírito e pensamento. Na encruzilhada. 

Exu me ensina a pensar a partir da encruzilhada, e é nessa ética do movimento que esta 

carta se firma. Com Renato Noguera (2019), compreendo que pensar desde Exu é fugir da 

fixidez. Exu não admite estabilidade; ele é o filósofo do trânsito, do duplo sentido, do riso diante 

da seriedade autoritária do saber acadêmico. Exu filosofa pela boca torta da rua, pela gargalhada 

da Pombagira, pela dúvida que abre caminhos. É com Exu que atravessei esta pesquisa. Se Santa 

Bárbara é a senhora dos ventos, Exu é quem me abriu o portão.  

 

Figura 20: Mesa Ritual de Exu (Mesa de firmeza coletiva) – Festa de Exu –  

Terreiro Santa Bárbara – 13 de maio de 2025 

 

Fonte: Acervo fotográfico de José Evandro Silva Oliveira 

 

No Terreiro de Santa Bárbara, sob os panos floridos, diante das panelas de barro e 

folhas verdes, Exu se faz presença inaugural e caminho. É ele quem abre caminhos para os 



189 
 

 

saberes ancestrais que a Mãe Doguinha guarda na carne e no canto: como entidade de croa.  Exu 

não é apenas guardião de sua cabeça espiritual, mas a própria dobra filosófica de sua existência: 

aquele que a conecta com o mundo e com o axé das encruzilhadas. Exu, neste terreiro, se senta 

ao lado do tempo, mastiga o segredo das folhas e sopra nos ouvidos atentos de mãe Doguinha 

a palavra cifrada dos encantamentos. Ele é a pedagogia do movimento, da dúvida, da 

transgressão criadora – e Mãe Doguinha é a filha escolhida para ofertar ao mundo a pedagogia 

do tambor, do afeto e da comida partilhada. 

 

“Me convidaram para baiar na Mata 

O Tambor da Mata vai virar  

Vai virar, vai virar  

O Tambor da Mata vai virar 

 

Me convidaram para baiar na Mata  

O Tambor da Mata virou 

Já virou, já virou, já virou...” 

(Ponto do Tambor de Mina) 

 

O saber que ela partilha não cabe em currículos rígidos, mas cabe na cuia, na esteira, 

no corpo que balança entre o passado e o porvir. Cabe no terreiro. Em sua astúcia de mestre dos 

atalhos, Exú revela a ela que ensinar é encruzilhar o tempo, é temperar o agora com o axé dos 

que vieram antes. Assim, a pedagogia de Mãe Doguinha não se pretende neutra ou domesticada: 

ela é corpo-vivência, é filosofia do assentamento/terramento que convoca seus filhos, suas 

filhas, “moço, velhinho e criança” a pensar com o com o coração, com o tambor. Na partilha 

do padê e no silêncio das folhas trilhadas, ela ensina que toda educação é rito – e todo rito, se 

verdadeiro, é também revolução-transformação. 

Figura 21: Mãe Doguinha (ao centro) – Festa para Exú – 13 de maio de 2025 

 
Fonte: Acervo fotográfico de José Evandro Silva Oliveira 



190 
 

 

A croa que o orixá da mensagem lhe oferece é feita de caminhos: não apenas aqueles 

abertos só para o sagrado, mas os que se fazem no terreiro da escola, onde essa pesquisa se 

desenha. Pois quando Mãe Doguinha senta-se à frente dos potes de barro e das flores brancas, 

é Exu quem firma sua cabeça, quem sopra seu verbo, quem conduz sua missão de ensinar com 

o corpo e com a tradição. Neste rito, o senhor das porteiras não é só entidade: é método, é ética 

da presença, é filosofia viva que caminha com Mãe Doguinha. Sua feitura é de fogo e de 

palavra, é encantamento que desafia o silenciamento da epistemologia colonial. Com ele, a Mãe 

Doguinha caminha entre os mundos, ofertando saberes que não cabem nos livros, mas que 

reverberam nos corpos encantados do povo que aprende. 

A pedagogia de Exu, através da Mãe Doguinha, é prática encarnada. Ensina-se não 

com lousa e giz, mas com o pilão, o canto, tambor e com o silêncio. Ensina-se com a partilha 

da comida e o preparo do ebó. Ensina-se na ética do respeito e do tempo da folha. 

Exu, neste sentido, é o princípio didático da desobediência criadora. Ele permite que 

Mãe Doguinha escape das formas ocidentais de pensar o saber. Exu não impõe verdades, ele 

pergunta com astúcia. Ele zomba da rigidez. Ele dança no caos e, dançando, organiza. A croa 

que ele firma sobre a cabeça da Mãe Doguinha é feita de perguntas, de caminhos múltiplos e 

de risos que sabem das dores. Nela, a oralidade é lei, é tradição viva. O segredo é saber. O riso 

é crítico. 

A liderança espiritual de Mãe Doguinha, em diálogo com Exu, encarna um tempo que 

não se curva ao relógio – um tempo vivido em dobras, em retornos, em presença. Não é linha 

reta, mas espiral que dança. É redemoinho de Iansã. O que ela vive hoje já foi vivido pelos seus 

e será vivido pelos que virão. Exu é o guardião desse tempo em movimento, que não se fecha 

nem se repete, mas se reinventa. É com ele que Mãe Doguinha conduz seu povo, sua casa e, 

agora, sua travessia no campo da educação. 

Figura 22: Festa para Exú em 13 de maio de 2025 

 
Fonte: Acervo fotográfico de José Evandro Silva Oliveira 



191 
 

 

Esta pesquisa se inscreve também no horizonte da tradição oral, compreendida como 

tradição viva de memórias coletivas, como um sistema de pensamento, transmissão de saberes 

e construção de realidade. A palavra viva é, nesse contexto, um meio de armazenar e atualizar 

a experiência coletiva. Como afirma Amadou Hampâté Bâ (1962, p. 61), sábio maliano “na 

África, quando um velho morre, é como se uma biblioteca tivesse queimado”, indicando, assim, 

que o conhecimento ancestral está nos corpos, nas vozes, nos gestos, nos rituais. 

A trajetória ancestral de Mãe Doguinha, guardiã dos saberes do Terreiro de Santa 

Bárbara, foi recolhida e escutada em um tempo que não é apenas cronológico, mas ritual e 

simbólico. O relato se deu no espaço sagrado do terreiro, durante visita de pesquisa entre 03 a 

07 janeiro de 2025, onde a conversa brotou não como entrevista formal, mas como um ato de 

partilha ancestral, próprio da tradição oral africana: narrar é também ensinar, curar e lembrar. 

O que segue não é mera transcrição, mas oralitura, como propõe Leda Maria Martins 

(2017), uma escrita da oralidade que respeita seus ritmos, pausas, repetições, silêncios e 

sentidos rituais. Mãe Doguinha compartilhou a experiência de seu primeiro chamado de Exu, 

aos treze anos de idade. E fez isso sentada num banquinho de madeira, passando um pano no 

rosto como quem limpa a memória antes de oferecê-la. O encontro aconteceu sob a atmosfera, 

a energia-axé viva do próprio terreiro, espaço-lugar de memória, cultura e fé. Com autorização 

da entrevistada, a fala foi registrada, transcrita e, posteriormente, elaborada poeticamente a 

partir da escuta atenta de seu ritmo, pausas, silêncios e afetos, respeitando, portanto, o princípio 

da oralitura, conforme nos ensina Leda Maria Martins (2017). Veja os trechos a seguir da 

entrevista em 07 de janeiro de 2025: 

 

“Ôh, meu fio... deixa eu te dizê uma coisa que num é todo mundo que sabe, não. 

Quando Exu chegou pra mim, foi numa sexta-feira calada, de lua escondida e tambor 

batendo certo que só. Mas eu num quis, não. Botei força pra dentro e resisti. Tudo 

tremia cá por dentro, e meu corpo esquentô dum jeito que não era daqui, não. Mesmo 

assim, fechei os zóio e cerrei os dentes. Era medo, meu fio. Medo de mim mesma. 

Medo de sê o que eu já era sem sabê direito ainda. Era como se minha alma já tivesse 

ido, mas meu pensamento ficava tentando puxá ela de volta.” (Mãe Doguinha: 
entrevista em 07 de janeiro de 2025) 

 

Com apenas treze anos, a narradora se viu interpelada por uma força que excedia a 

compreensão “raciona” da infância. O chamado de Exu não foi apenas espiritual: foi também 

existencial. A recusa inicial é reveladora dos conflitos entre o tempo do corpo e o tempo do 

orixá, entre o desejo de permanecer na infância e o peso simbólico da iniciação. 

 

“Olha, meu fio... ter só treze ano e Exu me chamar... num é coisa pouca, não. Naquele 

tempo, eu nem sabia o que era aquilo. Nem entendia. Era como se, de repente, ali no 

mei da sala, o chão tivesse abrido de mansim, igual quem vai contano segredo baixim 



192 
 

 

no ouvido, e tivesse olhado lá dentrinho de mim e falado com força: ‘Vai, fia. Teu 

caminho começa é agora.’ 

E eu? Eu fiquei foi parada, meio zonza da cabeça, com o peito bateno ligeiro que nem 

tambor de toque. Ainda queria era brincar de boneca, correr na rua, fazer trança nas 

amiga, dá risada à toa... Eu num tava pronta pra escutá santo nenhum, não... 

 

Mas Exu, ele num espera, não.  

 

Quando chama, é porque já sabe — sabe que a gente, mesmo sem sabê, já tá pronta. 

E foi um susto bonito, sabe? Daqueles que a gente só entende depois, com o tempo 

passando devagar. Na hora, parecia que a criança em mim queria ficar mais um 

tiquinho, mas Exu já tava abrindo estrada pra outro rumo. E aí, fio, num tem mais 

volta, não. É seguir. Mesmo caindo, mesmo sem entender, é ir... tropeçano, dançano, 

perguntano... mas indo.” (Mãe Doguinha: entrevista em 07 de janeiro de 2025). 

 

No contexto da tradição oral-viva, da oralitura, o que se manifesta é uma subjetividade 

em disputa, marcada por uma infância periférica, feminina e mediada pela religiosidade. A voz 

de Mãe Doguinha carrega não apenas seu drama individual, mas o de muitas outras meninas 

cujas experiências são apagadas pelas narrativas oficiais da infância. Aqui, a iniciação não é 

uma ruptura com o brincar – mas sim a transição entre mundos, marcada por medo, resistência 

e, depois, acolhimento. 

 

“Minha mãe nem precisava gritar, não. Era só aquele olhar de lado... de canto, sabe? 

Cortava que nem gilete boa. Quando ela mandava aquele olho, já era o aviso: ‘Tá 

certo, Doguinha... corre, se tu for valente. Mas escuta: cabeça que nasceu selada 

com o destino, num adianta correr, não. Passo ligeiro num engana santo, e vassoura 

de palha não varre sina feita. Tem caminho que já vem grudado na alma da gente, 

costurado na carne desde antes da gente nascê.” (Mãe Doguinha: entrevista em 07 

de janeiro de 2025). 

 

A fala de Mãe Doguinha aparece como contraponto geracional e pedagógico. Nela, 

reside a sabedoria dos que não impõem, mas acompanham. A escuta do tempo do outro, nesse 

caso, é também forma de transmissão de saber, que respeita o caminho da flor que se recusa a 

abrir. Exu, como figura central da experiência narrada, não é força que domina – é presença que 

espera o momento da compreensão. 

 

"Fiquei foi esperando, né. Esperando calada, como quem carrega peso sem saber de 

onde veio. E fui empurrando os dia tudo, fingindo que não era comigo. Mas chegou 

uma hora que o corpo deu de cansar de mentir. A alma começou a chamar baixim no 

peito. Aí o tambor veio — veio como quem chama a gente pelo nome. O chão 

esquentou devagarzinho, igual fogão de lenha quando a lenha é boa. No meio da noite, 

o cheiro da pipoca me pegou pelo nariz, me puxou da cama. Era a casa toda falando: 

‘Vai, mulher. É tua hora. É agora.’” (Mãe Doguinha: entrevista em 07 de janeiro de 

2025). 

 

Esse trecho evidencia o que chamamos de tempo da memória encarnada – um saber 

que pulsa pelo corpo, pela musicalidade, pelo cheiro, pelo calor. A narrativa performa o tempo 



193 
 

 

da iniciação como acontecimento sensível, inscrevendo Exu como entidade pedagógica, que 

educa o corpo para reconhecer sua própria verdade. 

 

“Foi aí que eu parei de lutar. Não foi de fraqueza, não. Foi que eu entendi... entendi 

com o corpo, com o fundim do peito. Me entreguei não foi pra perder, foi porque eu 

vi que era aquilo mesmo, que era pra mim. Que brigar mais era que nem bater em 

mãe: dói na alma.” (Mãe Doguinha: entrevista em 07 de janeiro de 2025). 

 

Rendição, aqui, é reencantamento. É a aceitação daquilo que já se era, antes mesmo de 

se saber. A tradição oral-viva de Mãe Doguinha nos mostra que o pertencimento religioso, 

quando narrado por suas protagonistas, não é adesão dogmática. É reconhecimento profundo 

de uma identidade ancestral. 

 

“Eu sou filha de Exu, sim. Mas ele não ganhou de mim na marra, não. Foi no passo 

do tempo, quietim, me cercando de mansinho. Não foi grito, foi jeito. Me pegou foi 

na dobra da vida, naquelas encruzilhada bonita que só ele sabe fazer – onde a gente 

não sabe se vai ou fica, mas sente que chegou.” (Mãe Doguinha: entrevista em 07 de 

janeiro de 2025) 

 

“Me pegou foi na dobra da vida, naquelas encruzilhada bonita” (Mãe Doguinha). A 

encruzilhada, símbolo maior de Exu, torna-se também metáfora do próprio relato. Entre o 

passado vivido e o presente narrado, a tradição viva constrói caminhos e encruzilhadas. O 

terreiro, o tambor, a pipoca, a mãe de santo, o cheiro, tudo compõe  o terreiro de aprendizagem-

saber de uma memória encarnada, cujo valor não é apenas o que diz, mas o modo como faz 

viver aquilo que diz. 

 

“Saravá, meu pai Exu, que me ensinou no passo torto da vida. Saravá pra minha mãe 

— de sangue e de fé — que me botou no mundo e no santo. E saravá pra todo mundo 

que, igual eu, primeiro empurrou com o peito duro… mas depois abriu flor no meio 

da pedra. Porque tem hora que a gente resiste, né? Mas depois aprende que flor 

também é força.” (Mãe Doguinha: entrevista em 07 de janeiro de 2025). 

 

Ao final, Mãe Doguinha nos oferece não só seu testemunho, mas um convite ético e 

pedagógico: reconhecer o valor das vozes que resistem, florescem e transformam a dor em 

caminho. A tradição viva, nesse sentido, não é apenas método. É território rizomático de cura, 

encruzilhada de mundos. 

A história de Mãe Doguinha é mais que biográfica; é ancestral, coletiva e simbólica. 

Sua narrativa nos leva a pensar as relações entre infância, espiritualidade, corporeidade e 

resistência no contexto das religiões de matriz africana. 



194 
 

 

Ao pensar o Terreiro de Santa Bárbara como espaço de saber, de linguagem e de 

pensamento, aproximamo-nos de a noção de “performance do tempo espiralar”, como nos 

ensina Leda Maria Martins (2017). A gira, com seus corpos em transe, seus pontos cantados e 

seus movimentos circulares, não apenas representa o sagrado, mas o encena enquanto tempo 

vivo, descolonizando a ideia de linearidade ocidental do tempo e afirmando a ancestralidade 

como presente contínuo. Como nos demostra a autora na sua escrita: 

 

A ancestralidade é clivada por um tempo curvo, recorrente, anelado; um tempo 

espiralar, que retorna, restabelece e também transforma, e que em tudo incide. Um 

tempo ontologicamente experimentado como movimentos contíguos e simultâneos de 

retroação, prospecção e reversibilidades, dilatação, expansão e contenção, contração 

e descontração, sincronia de instâncias compostas de presente, passado e futuro 

(Martins, 2017, p.25). 

 

Essa cena sagrada se configura também como um espaço de insurgência comunicativa, 

onde a linguagem não é só racional, mas vibracional, emocional e espiritual. Aqui, podemos 

trazer Muniz Sodré (2017), que nos convida a pensar a comunicação para além do modelo 

informacional eurocêntrico. No terreiro, a comunicação é um ato de corpo inteiro: o som do 

atabaque comunica, o cheiro da erva comunica, o silêncio do peji comunica. O saber, nesses 

universos, é plural, sensorial e coletivo – o terreiro é mediação, acontecimento e presença. 

 

5.2 O TERREIRO DA ESCOLA WALKISE DA SILVEIRA VIANNA 

 

Se “[o] processo de denominação é uma tentativa de apagamento de uma memória 

para que outra possa ser composta” [...], faz-se necessária uma “[...] guerra das 

denominações: o jogo de contrariar as palavras coloniais como modo de enfraquecê-

las.” (p. 13,). A estratégia é, de um lado, “[...] pegar as palavras do inimigo que estão 

potentes e [...] enfraquecê-las” e, de outro, “[...] pegar as nossas palavras que estão 

enfraquecidas e [...] potencializá-las.” (Santos, 2023, p. 12-13 grifos do autor). 

 

Inspirando-me na reflexão de Ângela Davis, em seu livro Mulheres, cultura e política 

(2017), de que a arte é capaz de produzir mensagens de libertação, de perturbar consciências e 

de montar contraofensivas aos regimes totalitários, podemos questionar que se ainda são parcas 

as perspectivas de diálogo e de respeito à diversidade religiosa nas instituições de ensino, 

capazes de ampliar as margens de livre manifestação religiosa, apoiada na defesa da 

“laicidade”´, é nosso dever como professores(as) e pesquisadores(as) plantar a semente 

ancestral de um lindo baobá, de uma linda gameleira e de um lindo tucunzeiro que como um 

rizoma irá florir-frutificar no terreiro da escola. 

A Escola Estadual de Ensino Médio Walkise da Silveira Vianna inscreve-se no 

território da rede pública de educação do Estado do Pará, caminhando sob as trilhas normativas 



195 
 

 

traçadas pela Secretaria de Estado de Educação (SEDUC) e pelos fundamentos legais do 

Estatuto das Escolas Públicas do Pará. Contudo, mais do que um mero espaço administrativo, 

esta escola se constitui como terreiro de saberes em disputa, onde pulsa a memória viva dos 

povos do sul e sudeste paraense. Ali, entre o concreto das estruturas oficiais e o invisível das 

ancestralidades, ela abriga experiências educativas que tensionam a linearidade dos currículos 

e convocam a presença de outras epistemes – especialmente aquelas que brotam dos terreiros, 

das aldeias e das encruzilhadas periféricas. É nesse entre lugar que a escola pode ser pensada 

não apenas como cumprimento de diretrizes, mas como possibilidade de encruzilhada, de escuta 

e de reinvenção do conhecimento. 

Figura 23: Evento Educação tem cor 2024 

 
Fonte: Site Olhar do alto 

 

A administração da escola se constitui de um organismo coletivo de saber e de cuidado, 

conduzido por uma equipe gestora que traduz, em sua composição, a tessitura de diferentes 

responsabilidades e funções que sustentam o cotidiano educativo. No vértice desta arquitetura 

institucional, está o diretor, figura de orientação e escuta, ao lado de um professor readaptado 

que, transmutando sua prática de sala, ocupa o lugar de secretário escolar – guardião da 

memória documental e dos fluxos administrativos.  

A vice-diretoria se desdobra em dois eixos: o pedagógico, sob a condução de uma vice-

diretora que acompanha os processos de ensino e aprendizagem como quem vela o nascer do 

pensamento; e o administrativo, cuja condução se realiza na tessitura logística que permite que 

o espaço-escola funcione como território do possível. 



196 
 

 

Três técnicas em educação, que exercem a função de coordenadoras pedagógicas – 

uma por turno – acompanham o fluir das práticas educativas com olhar atento à singularidade 

de cada tempo e de cada corpo-docente. Elas não apenas gerem o currículo, mas tentam escutar 

os silêncios, os ruídos e os desejos que atravessam o processo formativo. Ao lado delas, três 

Professores de Apoio à Gestão (PAG) tecem pontes entre o fazer pedagógico e a escuta 

cotidiana, enquanto os três Professores Coordenadores de Área (PCA) – guardiões dos campos 

do saber – zelam, cada qual, por uma dimensão do conhecimento: as linguagens e suas poéticas, 

as ciências humanas com suas críticas e memórias, e as ciências da natureza em sua dialogia 

com o mundo sensível e racional. 

O corpo funcional da escola é composto por 64 educadores: 44 efetivos, raízes que 

sustentam a memória e continuidade institucional, e 20 temporários, presenças necessárias que, 

ainda que passageiras, imprimem sentido ao agora do ensino. Juntos, compõem o terreiro onde 

a escola se faz território de experiências, de contradições, de esperanças – espaço em que a 

formação de sujeitos é ato filosófico e político. 

Figura 24: Equipe de professores da escola 

 
Fonte: PPP da Escola Walkise da Silveira Vianna 

 

Cumpre destacar que a escola, atualmente, vem se reinventando diante do crescimento 

vertiginoso do bairro onde se inscreve. Como resposta às novas demandas da comunidade, 

desdobra-se em extensão: um anexo instalado no edifício da FACIMAB (Faculdade de Ciências 

Sociais Aplicadas de Marabá) abriga três turmas da primeira série do Ensino Médio, sinalizando 

a expansão de seus horizontes formativos. No ano letivo de 2024/2025, a instituição oferece o 

Ensino Médio nos turnos da manhã, tarde e noite, abarcando um total de 32 turmas e atendendo 

a 1.056 estudantes matriculados em pleno movimento no ano de 2024, numa cadência que ecoa 

os ritmos plurais da juventude que nela habita e se forma. Assim, a escola se afirma como corpo 



197 
 

 

vivo, atravessado por fluxos, temporalidades e desafios próprios do território que a convoca a 

existir. 

Atualmente, a organização pedagógica da escola está estruturada em três turnos, 

contemplando diferentes etapas do Ensino Médio, bem como o Atendimento Educacional 

Especializado (AEE) e a Educação de Jovens e Adultos (EJA), em consonância com as 

demandas da comunidade escolar. 

No turno da manhã, são ofertadas 14 turmas regulares, distribuídas em 07 turmas da 

1ª série, 04 turmas da 2ª série e 03 turmas da 3ª série, concentrando um número expressivo de 

estudantes em fase inicial e intermediária da trajetória escolar. Já no turno vespertino, a 

dinâmica pedagógica contempla 12 turmas, sendo 05 da 1ª série, 04 da 2ª série, 02 da 3ª série e 

01 turma destinada ao AEE, evidenciando o compromisso da instituição com a inclusão e a 

equidade no processo educacional. No período noturno, atendendo às especificidades de 

estudantes trabalhadores e em regime de correção de fluxo, funcionam 06 turmas: 01 da 1ª série, 

02 da 2ª série, 02 da 3ª série e 01 turma de EJA, esta última voltada à conclusão do ensino 

médio, promovendo o direito à educação ao longo da vida. 

Essa distribuição revela não apenas a amplitude do atendimento oferecido pela escola, 

mas também seu papel enquanto espaço de acolhimento, permanência e promoção do direito à 

aprendizagem para diferentes perfis estudantis. 

A criação da Escola Estadual de Ensino Médio Walkise da Silveira Vianna, 

oficializada pela Portaria nº 2857/94 – GS no ano de 1994, materializa uma conquista coletiva 

fruto das persistentes reivindicações das populações dos bairros São Félix Pioneiro, Nova Vida 

e União – estes dois últimos conhecidos como São Félix I e São Félix II – situados na região 

periférica de Marabá. Sua fundação atende a uma necessidade histórica de ampliação do acesso 

à educação pública de nível médio naquela localidade, marcada por processos de urbanização 

acelerada e carência de políticas educacionais efetivas. 

A Escola recebeu o nome de Walkise da Silveira Vianna em tributo póstumo à 

servidora da Secretaria de Estado de Educação (SEDUC), cuja trajetória foi interrompida 

tragicamente em um acidente aéreo ocorrido no dia 6 de junho de 1990. A homenagem, 

conferida pelo então governador Hélio da Mota Gueiros, eterniza sua memória como símbolo 

de dedicação ao serviço público, inscrevendo sua história na tessitura da formação educacional 

de gerações futuras.  

A Comunidade Escolar da Escola Estadual de Ensino Médio Walkise da Silveira 

Vianna é composta majoritariamente por jovens e adultos oriundos das margens sociais e 

simbólicas da cidade de Marabá, com trajetórias marcadas por saberes plurais e experiências de 



198 
 

 

resistência. A escola acolhe estudantes da Educação Básica no ciclo da Juventude – Ensino 

Médio – nos turnos da manhã, tarde e noite, incluindo a modalidade da Educação de Jovens e 

Adultos (EJA), ofertada exclusivamente no período noturno. 

No ano de 2024, como parte do movimento contínuo de escuta e diálogo com os 

sujeitos e sujeitas desta pesquisa, realizou-se a aplicação de um formulário online survey. Essa 

escuta, mediada por tecnologia digital através do “Google Forms”, buscou captar as vozes da 

comunidade – seus anseios, experiências e compreensões – na tentativa de traçar uma 

cartografia social de comunidade escolar (que também foi utilizada para na atualização do PPP). 

Entendemos, no entanto, que mais do que uma simples coleta de dados, esse gesto é 

parte de um processo de retomada da palavra enquanto território ancestral. Nesse contexto, a 

escola pode ser compreendida como um espaço de encruzilhada entre saberes: o saber do 

terreiro, da oralidade afro-ameríndia, do silêncio que comunica, e das práticas comunitárias 

do povo ancestral, entrelaçando-se com os conhecimentos escolares. Assim, o perfil da 

comunidade escolar não se restringe a uma demografia; é tecido de histórias, corpos, ritmos e 

lutas que desafiam o epistemicídio e afirmam o direito à existência com dignidade, voz e 

memória. Os resultados revelaram tessituras socioculturais, educacionais e religiosas que 

conformam os múltiplos atravessamentos do presente estudo, evidenciando como os saberes 

oriundos dos terreiros e das comunidades tradicionais – em especial os saberes afro-brasileiros 

e indígenas – constituem fundamentos vivos na construção de uma filosofia da ancestralidade 

voltada à prática de um ensino antirracista. 

No mês de maio de 2024, foi aplicado o referido instrumento de coleta de dados com 

a participação de 724 estudantes, cujo perfil demográfico revela nuances significativas acerca 

da composição étnico-racial e de gênero do corpo discente. A amostra evidencia uma 

predominância feminina, que representa quase 60% dos respondentes, configurando um espaço 

escolar marcado por essa centralidade de gênero.  

Quanto à autodeclaração racial, emergem dados que reforçam a predominância das 

identidades negras, com 82% dos estudantes reconhecendo-se como pertencentes a essa 

categoria – distribuídos em 62% que se identificam como pardos e 20% como pretos –, 

evidenciando a historicidade e a persistência das marcantes relações raciais presentes no tecido 

social escolar. A categoria branca corresponde a 14% dos participantes, enquanto os indígenas 

representam 3%, e uma parcela residual de 1% optou pela não declaração, sinalizando questões 

relacionadas à visibilidade, pertencimento e possível desconstrução das categorias tradicionais 

de classificação racial.  



199 
 

 

Esses dados materializam, assim, a foto-cartografia sociorracial sobre o qual se 

inscrevem as práticas pedagógicas e políticas afirmativas da escola, configurando um campo 

fértil para o desenvolvimento de abordagens antirracistas e de valorização da pluralidade étnico-

racial que compõe este espaço educacional. 

 

Gráfico 03: Identidade Racial EEEM Walkise da Silveira Vianna -2024 

 
Fonte: Docs.google.com/forms 

 

O gráfico acima indica que a maioria das pessoas envolvidas no espaço escolar carrega 

em seus corpos as marcas da diáspora africana. Essa maioria, historicamente marginalizada, 

raramente vê seus saberes e modos de existência legitimados no currículo. A escola pública, 

ainda fortemente marcada por paradigmas eurocêntricos, permanece como espaço de 

reprodução do epistemicídio, nos termos de Sueli Carneiro (2005), apagando os modos de 

conhecer que emergem das religiões de matriz africana, das comunidades quilombolas, dos 

terreiros, das ruas da periferia. 

É nesse contexto que a pedagogia da ancestralidade se inscreve como possibilidade 

radical de transformação. Ao propor o ingresso dos saberes de ancestrais no terreiro escolar, 

não se trata apenas de tematizar o candomblé ou a umbanda, mas de afirmar uma ética do 

movimento, da travessia, da abertura e da proteção. Tais saberes não são mitologia no sentido 

reducionista ocidental. São ontologias vivas, que se manifestam na corporalidade, na 

musicalidade, na oralidade e no cotidiano das juventudes negras e periféricas. A presença 

massiva de pessoas que se identificam como pardas também nos convida à reflexão da ideia de 

“mestiçagem” como apagamento: ser pardo, no Brasil, é muitas vezes estar no limiar entre a 

https://docs.google.com/forms/d/1LTkhXHxF8xXiBF9od7BATw08LKsr-yq0qg5eowhkeTI/edit?pli=1&pli=1#responses


200 
 

 

afirmação identitária e o silêncio imposto. É nesse limiar que a escola precisa agir, promovendo 

a escuta sensível e a valorização da ancestralidade e da educação das relações étnico raciais. 

A presença indígena, embora numericamente pequena, carrega um peso simbólico e 

político fundamental. Evocar os saberes dos povos Gaviões, presente no sudeste paraense, é 

abrir espaço para epistemes que nascem da floresta, do rio, do canto coletivo. São saberes que 

não se dobram à lógica da produtividade capitalista, mas que se organizam a partir do tempo da 

escuta, da coletividade e do pertencimento à terra. Incorporar essas epistemologias na escola 

significa descolonizar a própria ideia de conhecimento. 

A autodeclaração de apenas 14,2% como brancos, mesmo como minoria, coloca a 

branquitude como centro organizador do saber escolar. Este deslocamento é revelador: se a 

branquitude já não constitui a maioria entre os sujeitos e sujeitas da escola, por que ainda é ela 

que determina o que é considerado válido, científico, verdadeiro? A resposta a essa pergunta 

exige mais do que ajustes no currículo: exige a reconfiguração ética e política do próprio projeto 

de educação pública. 

Ao serem indagadas sobre suas crenças religiosas, das 712 pessoas que responderam, 

a maioria – 50,8% – se identifica como cristã evangélica. Em segundo lugar, com 23,9%, 

aparecem aquelas que declararam seguir religiões diversas agrupadas sob a categoria "Outro", 

onde frequentemente se encontram experiências espirituais híbridas, nem sempre acolhidas 

pelos rótulos tradicionais. As religiões de matriz africana e afro-brasileira (Candomblé, 

Umbanda) e Espiritismo somam conjuntamente cerca de 3% das respostas, evidenciando o 

silenciamento estatístico dessas tradições, apesar de sua pulsação ancestral nas práticas 

culturais cotidianas. Os católicos representam 22,3%, revelando a lenta erosão da hegemonia 

católica e a pluralização das expressividades religiosas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



201 
 

 

Gráfico 04: Pertencimento Religioso - EEEM Walkise da Silveira Vianna - 2024 

 
Fonte: Fonte: Docs.google.com/forms 

 

Esse panorama religioso sinaliza a disputa simbólica nos territórios da fé, onde os 

saberes afrodiaspóricos seguem resistindo, ainda que invisibilizados nos números. O dado 

bruto revela mais que estatísticas: revela a urgência de que os currículos escolares reconheçam 

os fios de axé que atravessam a história brasileira e ainda são marginalizados – especialmente 

nas vozes de juventudes negras e periféricas que habitam também esses terreiros da escola. 

É nesse chão – entre a lousa e o Congá, entre o caderno e o xirê69 – que se faz urgente 

repensar os currículos escolares. Porque cada página que silencia Exu, Ogum, Iansã ou a 

sabedoria das matas e dos encantados, é uma página que reforça a exclusão epistêmica de povos 

inteiros. A escola precisa reconhecer os fios de axé que costuram a história brasileira, e que 

ainda hoje são negados, especialmente quando atravessam as vozes de juventudes negras e 

periféricas – que não apenas frequentam as salas de aula, mas também carregam em si os 

fundamentos de uma outra filosofia, aquela que nasce dos terreiros e mira o futuro com os olhos 

da ancestralidade. 

Uma passagem da cantiga de Xirê do Orixá Ogum em que se diz:  

O ni ko tó  

O ni ko tó nile Ogum  

O ní awa ba jã  

O ni ko to to ba òbe  

 
69 O xirê se processa através da interação entre vários elementos: o canto, a dança, a palavra, o som, a música, o 

público, os adeptos e a comida. Começando por Exu e indo até Oxalá. A palavra xirê significa brincar, dançar, e 

denota o tom alegre da festa de candomblé, aonde os próprios orixás vêm a terras para dançar e brincar com seus 

filhos. Durante o xirê, um a um, todos os orixás são saudados e louvados com cantigas e coreografias próprias. A 

síntese desse processo é o ritual/dança circular que se conhece como Xirê 

https://docs.google.com/forms/d/1LTkhXHxF8xXiBF9od7BATw08LKsr-yq0qg5eowhkeTI/edit?pli=1&pli=1#responses


202 
 

 

Ele é dono da terra  

Ele é o dono da terra e protege nossa casa  

Ele é um guerreiro  

Ele é o dono da terra e dono da faca 

 

Sendo Ogum o orixá ligado a guerra e a luta com espadas, sua dança no Xirê é 

caracterizado por movimentação dos braços que lembram o ataque de uma espada e 

movimentação dos pés que lembram o caminhar no campo de batalha. 

 

5.2.1 O currículo na encruzilhada: imagens, saberes afro-brasileiros e o saber eurocentrado 

 

“Semeei as sementes que eram nossas e as que não eram nossas. Transformei 

nossas mentes em roças e joguei uma cuia de sementes.”  

(Santos, 2023, p. 15) 

 

No âmago do Documento Curricular do Estado do Pará – etapa Ensino Médio 

(DCEPA), pulsa um paradoxo: ao mesmo tempo em que se enuncia o respeito à pluralidade 

amazônica e à diversidade dos mundos viventes, sustenta-se, de modo mais profundo e 

silencioso, a permanência de um pacto colonial que recobre a linguagem da legalidade com o 

véu da neutralidade. A tessitura do texto curricular revela-se como território em disputa, onde 

a colonialidade do saber não apenas resiste, mas se reinscreve, operando por entre as frestas da 

norma e do discurso da integralidade. 

Sob a aparência de universalidade e tecnicismo, as epistemes africanas e afro-

indígena-brasileira seguem sendo soterradas por silêncios que não são meramente omissões, 

mas estratégias de apagamento. Silencia-se, portanto, não apenas um conteúdo, mas toda uma 

cosmopercepção: modos outros de existir, de pensar, de filosofar. A filosofia da ancestralidade 

– que canta nos tambores, dança nos corpos-terra e se inscreve na oralidade dos terreiros – é 

relegada à margem do currículo, como se não fosse portadora de razão, como se não fizesse 

mundo. 

A filosofia da antirracista – aquela que habita os terreiros, que se inscreve nos corpos, 

que canta com Exu e dança com Iansã e Ogum – não comparece. O documento, ao tratar da 

educação para as relações étnico-raciais, restringe-se ao cumprimento parcial ou não 

cumprimento das Leis 10.639/03 e 11.645/08, recobrindo com um manto normativo uma ferida 

histórica ainda aberta – o racismo. Ao fazer isso, reduz a urgência do antirracismo a uma política 

de inclusão cultural e perde a oportunidade de propor uma ruptura epistemológica. A 

ancestralidade negra e afro-ameríndia não são cultura a ser “tolerada”; é cosmologia, 

cosmopercepção que questiona o próprio alicerce da escola colonial. 



203 
 

 

Na trama do DCEPA, a filosofia aparece ainda como campo do pensamento ocidental – 

hegemonicamente europeu, racionalista, desvinculado da corporeidade e da espiritualidade dos 

povos afro-indígenas. Nenhuma menção à pensadores(as) negros(as) e indígena, a 

epistemologias de terreiro, a ontologias africanas, ao saber ancestral. O que há é uma operação 

de apagamento – sutil, burocrática, mas violenta. O currículo se mantém como campo de gestão 

da subjetividade, onde se decide o que é saber e o que não é. A proposta de formação humana 

integral soa, então, como retórica diluída, incapaz de lidar com o caráter estrutural do racismo 

na escola. Como falar em integralidade sem integrar os saberes que foram historicamente 

mutilados? Como afirmar o protagonismo juvenil se os e as jovens negros e negras, de terreiro, 

de periferia, continuam se vendo fora dos livros, das aulas, das epistemologias oficiais? 

O que o DCEPA oferece como flexibilidade curricular esbarra na rigidez de uma 

matriz pedagógica que ainda privilegia o cânone eurocentrado. Os itinerários formativos, 

embora promissores, seguem reféns de um currículo que não rompe com a lógica da 

colonização epistêmica e do ser. A escola permanece como espaço de neutralização de saberes 

insurgentes – e os saberes do terreiro, com seus fundamentos de axé, corporeidade, oralidade, 

circularidade e ancestralidade, seguem interditados. É nesse ponto que a filosofia da 

ancestralidade se impõe como gesto radical. Ela não solicita lugar no currículo. Ela denuncia 

o currículo. Ela não pede inclusão; ela desestrutura. Pois onde está a escuta para o saber de Exu 

como lógica da contradição? Onde estão Ogum como ética do enfrentamento e Iansã como 

filosofia do movimento e da transformação? Onde está o reconhecimento da encruzilhada como 

espaço de elaboração do pensamento, e do corpo como território de saber? 

O que está em jogo é mais do que a inserção de conteúdos afro-indígenas-brasileiros. 

É a reconfiguração da arquitetura epistemológica da escola pública. É deslocar o centro. É 

permitir que a gira pense e aconteça. Que a ancestralidade fale. Que o axé eduque. Essa 

dissertação não apenas teceu a critica o não-lugar da religião de matriz africana na escola. Ela 

propõe a filosofia do terreiro como metodologia de libertação. A filosofia da ancestralidade 

como in-corpo-r-ação do saber. Uma escola que acolhe e assenta o saber ancestral não é apenas 

uma escola diversa. É uma escola contra-colonial, que se atreve a ouvir o que o currículo 

silenciou por séculos. 

Nessas encruzilhadas de escritura sob a guia do Orixá da comunicação, que une os 

mundos humanos e não humanos na promoção de terreiros emaranhado (Santos, 2023) de 

saberes e de fios de pensamento, retomamos Mignolo (2021) para apreender e localizar essas 

aberturas que criou a possibilidade de se estudar toda essa gira – gerada – de saberes dos(as) 



204 
 

 

sujeitos e sujeitas desses lugares: não reconhecido, não validado pela colonialidade. Escreve 

Mignolo (2021): 

 

[a] geopolítica do conhecimento anda de mãos dadas com a geopolítica do saber. 

Quem e quando, por que e onde o conhecimento é gerado (em vez de produzido, como 

carros ou telefones celulares)? Fazer essas perguntas significa desviar a atenção do 

que é enunciado para a enunciação. E, ao fazê-lo, inverte-se a máxima de Descartes: 

em vez de supor que o ato de pensar precede o de existir, o sujeito presume que é um 

corpo racialmente marcado, em um espaço geo-historicamente marcado, que sente o 

desejo ou recebe o chamado para falar, articular, em qualquer sistema semiótico, o 

desejo que faz dos organismos vivos seres “humanos”. (Mignolo, 2021, p. 26, grifos 

meus). 

 

Para Mignolo (2021), voltar-se, deslocar de foco para esse espaço-lugar de geração de 

saber, ou como o autor escreve: da enunciação tem o poder de problematizar o sujeito e a sujeita 

que produz e no mesmo gesto, jogar escuridão sobre os(as) sujeitos(as) que geram 

conhecimento a partir de outros lugares. Conforme o autor, os sujeitos das enunciações 

produzidas por locutores cujos corpos são racialmente marcados. Grosfoguel (2008, p.7) 

resume essa questão da seguinte forma: “O essencial aqui é o lócus da enunciação, ou seja, o 

lugar geopolítico e corpo-político do sujeito que fala”. O ocidente, a partir do pensamento 

cartesiano, criou a ilusão de enunciados sem sujeitos, ou sujeitas, portanto, neutros, universais. 

 

Ao quebrar a ligação entre o sujeito da enunciação e o lugar epistémico étnico-racial/ 

sexual/de género, a filosofia e as ciências ocidentais conseguem gerar um mito sobre 

um conhecimento universal verdadeiro que encobre, isto é, que oculta não só aquele 

que fala como também o lugar epistémico geopolítico e corpo-político das estruturas 

de poder/conhecimento colonial, a partir do qual o sujeito se pronuncia. (Grosfoguel, 

2008, p. 7). 

 

A decolonialidade não é apenas um conceito, é um movimento, uma virada de chave 

global. Ela se manifesta como uma atitude, um gesto que parte de lugares diversos, mas que 

têm em comum a voz de pessoas cujos corpos e identidades foram marcados por questões 

raciais e geopolíticas. Trazendo Nego Bispo para essa conversa, essa atitude de estar no mundo 

é onde a encruzilhada encontra o contracolonialismo: “Eu não sou humano, sou quilombola. 

Sou lavrador, pescador, sou um ente do cosmos. Os humanos são os eurocristãos monoteístas”. 

(Santos, 2023, p. 29). Em Nêgo Bispo, negar a própria humanidade significa negar o 

pertencimento a uma classe que não se aceita como parte da natureza – “[...] seres que querem 

ser criadores, e não criaturas da natureza, que querem superar a natureza.” (Idem, 2023, p. 30). 

O humano, para Bispo, é um ser colonizado; o quilombola, não: 

 



205 
 

 

Se você foi colonizado e isso te incomoda, você vai precisar lutar para se descolonizar 

e descolonizar os seus. Isso é a função da decolonialidade. Eu sou quilombola, eu não 

fui colonizado. Porque, se eu tivesse sido colonizado, eu seria um negro incluído na 

sociedade brasileira. Então, no meu caso, eu tenho que contracolonizar – contrariar o 

colonialismo” (Santos apud Abud, 2023). 

 

Em Bispo, essa reflexão tem função de crítica e não acaba em si mesmo. Há, para além 

da reflexão, uma ação, um gesto que se inicia no(a) sujeito(a) – o semear – e que se prolonga 

na confluência do coletivo – o germinar. Em seu livro “Terra dá, terra quer”, Bispo (2023) 

reflete sobre esses processos: “Quando apresentei essas sementes, essas palavras germinantes, 

eu tinha a impressão de que a palavra biointeração germinaria mais do que as outras [...]. Mas 

o que aconteceu foi que a palavra que melhor germinou foi confluência.” (Santos, 2023. p. 15). 

Nesse cruzo, um efeito contracolonial, dos caminhos, rios, e mata são territorialidades 

do qual:  

Podemos falar do modo de vida indígena, do modo de vida quilombola, do modo de 

vida banto, do modo de vida iorubá. Seria simples dizer assim. Mas se dissermos 

assim, não enfraqueceremos o colonialismo. Trouxemos a palavra contracolonialismo 

para enfraquecer o colonialismo. Já que o referencial de um extremo é o outro, 

tomamos o próprio colonialismo. Criamos um antídoto: estamos tirando o veneno do 

colonialismo para transformá-lo em antídoto contra ele próprio. (Santos, 2023, p. 59). 

 

Conforme Nego Bispo (2023), o contracolonialismo é um movimento de resistência 

que subverte a lógica da dominação. Nele, os sujeitos e as sujeitas rejeitam sua inclusão forçada 

na “humanidade” imposta pelo colonizador e, ao mesmo tempo, se apropriam da língua do 

opressor para transformá-la. É um processo de semear palavras que germinam e enfraquecem 

o discurso colonizador. Aqui, a apropriação da linguagem se dá de duas maneiras, que podemos 

entender como ressignificação e feitiço. Ressignificação: termos criados pela colonialidade 

para subjugar e desterritorializar são retomados. Não se trata de dar um novo significado a uma 

palavra, mas de mudar o juízo de valor atrelado a ela. É um processo de pensar e criar conceitos 

de forma circular, rompendo com a linearidade imposta. Já o feitiço para Nego Bispo (2023) é 

a língua “adestrada” e “enfeitiçada”.  

Novas palavras podem ser criadas, como “diversais”, ou o significado de termos 

existentes pode ser alterado, como no caso de “confluência”. Essa abordagem é um ato mágico 

de semear novas palavras e transformar a realidade através da linguagem. Em ambos os casos, 

a língua não é apenas um instrumento, mas um campo de batalha e de criação, onde a 

resistência contracolonial se manifesta de forma potente e transformadora. “Diversais” é o 

termo criado por Bispo para se opor a “humanos”, os diversais são os povos que “querem apenas 

viver como orgânicos, se tornando cada vez mais orgânicos” (Santos, Antônio Bispo dos, 2023, 

p. 30). Já “confluência”, conceito inspirado nos rios, diz respeito aos encontros que fluem na 



206 
 

 

mesma direção, ao compartilhamento, “é uma força que rende, que aumenta, que amplia” 

(Santos, 2023, p. 15). 

No terreiro da escola, o DCEPA, apesar de seus avanços formais, não encara essa 

urgência. Ele menciona a diversidade, mas se esquiva da subversão que ela demanda. Ele 

convoca o diálogo, mas não escuta as vozes que gritam do chão do quilombo, no chão dos 

terreiros, no chão da mata, da encruza e do barracão. Por isso, este texto dissertativo se inscreve 

também como denúncia e anúncio: denúncia de um currículo que se pretende plural, mas 

mantém o uno-versal, a branquitude epistêmica como norma; e anúncio de uma pedagogia 

encruzilhada-encantada, que faz do saber ancestral uma pedagogia da libertação, 

contracolonial. 

O Pará, território de resistências, merece mais que um documento adaptado à BNCC. 

Merece um currículo insurgente, comprometido com a descolonização da escola e com a escuta 

radical dos saberes que, há séculos, foram empurrados para fora terreiro da escola e da vivência 

da sala de aula. Diante desse cenário, a escola emerge como campo de forças, território de 

embates entre lógicas inconciliáveis: de um lado, a normatividade do projeto moderno-colonial; 

de outro, a insurgência das memórias que não morreram, dos saberes que resistem nas bordas, 

nas encruzilhadas. A filosofia da ancestralidade, nesse contexto, não é apenas uma alternativa 

epistemológica, mas uma postura contracolonial: um gesto de desobediência epistêmica que 

afirma a dignidade ontológica das matrizes africanas e afro-brasileiras como fundamento 

legítimo de pensamento. 

Assim, é preciso ler o currículo com ouvidos atentos ao que ele não diz. Escutar o 

silêncio não como ausência, mas como vestígio de uma violência fundante. E nesse silêncio, 

reencontrar o grito abafado das filosofias que ousam existir para além do logos ocidental. A 

escola, o seu terreiro de saber, quando atravessada por esse gesto filosófico de escuta radical, 

pode tornar-se não apenas espaço de ensino, mas terreiro de reencantamento do mundo – onde 

Exu, Ogum, Iansã, Caboclo Pena Branca e tantas outras presenças ancestrais voltem a ensinar 

com dignidade e força do bem viver, do pensar bem, descolonizando os modos de saber e os 

modos de ser. 

Nego Bispo e seu contracolonialismo têm algo importante a dizer sobre a língua – 

mais do que isso: têm língua viva para transformar a realidade, é estratégico, faz parte de uma 

guerra pela manutenção de modos de ser e de viver. Por isso que as encruzilhadas, os saberes 

ancestrais e o contracolonialismo precisam ter espaço no terreiro da escola. 

 

 



207 
 

 

PPP: A palavra escrita e os silêncios que ecoam 

 

O Projeto Político-Pedagógico da EEEM Walkise da Silveira Vianna (2024–2028) se 

apresenta como um documento orientador, construído de forma participativa, com a missão de 

promover uma “educação de excelência que promova o desenvolvimento integral dos 

estudantes” (PPP, 2024, p. 19). Em sua carta de apresentação, o PPP afirma-se como “primeiro 

passo significativo em busca de uma tão sonhada educação global [...] visando a tomada de 

decisões na realidade a qual a Escola está inserida” (PPP, 2024, p. 5). 

No entanto, ao lermos com os olhos e ouvidos da filosofia ancestral, com o corpo 

atravessado por Exu, Iansã e Ogum e os encantados, percebemos que os marcos do PPP – 

situacional, referencial e operacional – ainda caminham e assentam-se por trilhas coloniais, 

onde o discurso da qualidade e da inovação pedagógica pouco dialoga com a historicidade negra 

e indígena dos sujeitos e das sujeitas que compõem a comunidade escolar. 

Se, por um lado, o PPP afirma que o currículo “precisa historicizar de forma 

interdisciplinar quem são esses grupos sociais invisibilizados” (PPP, 2024, p. 23), por outro, as 

práticas propostas ainda não se concretizam como enfrentamento epistêmico, permanecendo 

num horizonte técnico e normativo, reproduzindo as diretrizes da BNCC e de programas 

padronizados como o “Prepara Pará” – centrado nas avaliações de desempenho e no IDEB. 

Isso nos leva a indagar: onde está o saber dos corpos que dançam no terreiro? Onde estão os 

mitos, os cantos, os ritos e as folhas da floresta? Onde se ouve o tambor? 

A própria caracterização da comunidade escolar deveria convocar o PPP a assumir 

uma postura epistemologicamente insurgente. A pesquisa de perfil realizada em 2024 revela 

que “82% dos estudantes se identificam como negros (pretos e pardos) e 3% como indígenas, 

além de 26% declararem religiosidade de outras matrizes diferentes do cristianismo entre elas 

a de matriz afro-brasileira, espírita ou umbandista” (PPP, 2024, p. 11), como bem já referimos. 

São dados que deveriam ser farol de políticas curriculares afirmativas, mas que permanecem 

como pano de fundo. 

Essa invisibilização é um sintoma de um modelo de gestão que – embora afirme 

“valores como diversidade e respeito mútuo” (PPP, 2024, p. 20) – não reconhece os saberes de 

matriz africana como fundantes de práticas pedagógicas. A pluralidade religiosa e epistêmica 

que habita os corredores da escola é tratada como dado estatístico, não como princípio 

organizador do fazer educativo. 

A filosofia da ancestralidade, que esta dissertação ousou tecer-ensaiar nessa escrita 

como encruzilhada para uma educação antirracista, exige mais do que tolerância à diferença: 



208 
 

 

exige a refundação das práticas de ensino, assentamento de práticas, com base nos saberes dos 

terreiros, das aldeias, das comunidades quilombolas, que não estão à margem, mas no centro 

do processo de formação. 

O PPP reconhece, em consonância com o Documento Curricular do Estado do Pará 

(DCE/PA), que o currículo “pode tanto legitimar desigualdades e injustiças como diminuí-las” 

(PPP, 2024, p. 23). Essa afirmação abre uma porta – um axé – para a transformação. Porém, a 

prática curricular descrita ainda se ancora fortemente nas competências da BNCC e na lógica 

dos itinerários formativos como estratégias de desenvolvimento de habilidades mercadológicas. 

A inserção dos “Itinerários Amazônicos, do Projeto de Vida e do campo do saber 

Educação Ambiental, Sustentabilidade e Clima” (PPP, 2024, p. 24) são brechas pelas quais os 

saberes da floresta e dos encantados poderiam adentrar a sala de aula, mas o PPP não explicita 

como essas disciplinas serão atravessadas pelas vozes dos povos tradicionais, pelas memórias 

da diáspora africana ou pelas cosmologias indígenas locais. As diretrizes continuam 

eurocentradas, desconsiderando que o currículo é também corpo, dança, memória, chão batido 

e ancestralidade. 

A seção sobre avaliação da aprendizagem reforça a lógica de performance e resultado. 

Com forte presença de programas externos como o “Prepara Pará, Plural e simulações do 

ENEM” (PPP, 2024 p. 25), o PPP instrumentaliza a escola para responder ao que é medido – e 

não ao que é vivido. Essa lógica contradiz a missão de “formar cidadãos críticos, éticos e 

solidários” (PPP, 2024 p. 19). Avaliar não é apenas medir desempenho, mas criar espaços de 

escuta, de partilha, de celebração dos saberes e das vivências. A avaliação deve também 

contemplar os saberes dos corpos negros e indígenas, que não cabem em gráficos nem em 

matrizes de referência: saberes que são gesto, silêncio, presença e reinvenção. 

Por isso, o terreiro da escola deve assumir ações de reencantamento do Projeto 

Político-Pedagógico da EEEM Walkise da Silveira Vianna, aos escurecimentos da filosofia da 

ancestralidade e em diálogo direto com os eixos do próprio PPP, que se configuram como ações 

poéticas e políticas de reexistência, insurgência e cura. Elas nasceram como propostas e 

encontram ressonância nas brechas já abertas pelo documento, especialmente nos princípios de 

“interdisciplinaridade, valorização da diversidade e contextualização dos saberes locais” (PPP, 

2024, p. 23-24). 

Pode ser assentado na escola o Núcleo de Saberes Ancestrais e Filosofia da Terra, um 

espaço dedicado ao estudo, à escuta e à vivência dos conhecimentos de matriz africana e 

indígena. Nele, práticas como oralidade, contação de histórias, uso de ervas medicinais, cantos, 

danças e rituais são acolhidas como formas legítimas de aprender e ensinar. Esse núcleo se 



209 
 

 

inscreve no esforço anunciado pelo PPP de responder às demandas das classes populares e de 

“historicizar os grupos sociais invisibilizados pela história oficial” (PPP, 2024, p. 23), 

conferindo centralidade aos saberes forjados em terreiros, quilombos e aldeias. 

No âmbito da organização dos saberes escolares, pode-se instituir um itinerário 

interdisciplinar intitulado Epistemologias do Encantamento, como expansão crítica dos 

Itinerários Amazônicos já presentes no documento. Esse percurso articula filosofia, artes, 

história e religiosidade afro-indígena em atividades desenvolvidas com mestres de saberes 

tradicionais, abordando cosmovisões dos orixás, encantados e entidades da floresta. A 

espiritualidade é aqui compreendida não como crença abstrata, mas como força ética, estética 

e política que forma sujeitos e coletividades. Tal ação se entrelaça com a proposta do PPP de 

trabalhar a educação para a sustentabilidade de forma crítica e situada. 

Na dimensão da avaliação institucional, pode-se redesenhar os critérios e instrumentos 

à escuridão de um compromisso radical com a equidade racial e epistêmica. Esse processo, já 

previsto no “marco operacional do PPP” (2024, p. 34), inclui a inserção de indicadores que 

contemplem a presença efetiva dos saberes afro-indígenas no currículo, o enfrentamento do 

racismo religioso e estrutural no ambiente escolar, e o fortalecimento do pertencimento dos 

estudantes negros, indígenas e periféricos à escola. 

A parte formação de professores pode ser reconfigurada como um processo de 

formação continuada com base em epistemologias decoloniais, abrindo espaço para que 

mestras e mestres griôs, yalorixás, ogãs, pajés e anciões de comunidades tradicionais 

compartilhem seus saberes com os docentes. Essa ação responde ao chamado do PPP para o 

“aprimoramento das práticas pedagógicas” (2024, p. 32) e se assenta nos fundamentos 

simbólicos de Exu (como senhor da linguagem e da mediação), Ogum (como força da 

construção e da luta na adversidade) e Iansã (como ventania que transforma e move). 

Pode-se realizar anualmente o evento “A escola é um terreiro”, como prática coletiva 

de celebração, aprendizagem e partilha dos saberes ancestrais. Essa ação está afinada com o 

objetivo do PPP de “fortalecer a participação da comunidade nas atividades da escola” (2024, 

p. 21) e promove rodas de conversa com lideranças tradicionais, feiras de saberes e sabores, 

apresentações artísticas, partilhas de comida ritual e experiências formativas em torno da 

memória, da identidade e da espiritualidade. Com isso, a escola se afirma como lugar de axé, 

território de encantamento e aprendizagem viva. 

Essas ações não se sobrepõem ao PPP, mas o atravessam, o aprofundam e o expandem. 

Fazem com que ele respire o tempo espiralar dos ancestrais, trazendo à tona os saberes que o 

colonizador tentou silenciar. São passos firmes de uma escola que se reconhece como território 



210 
 

 

de reexistência, onde educar não é apenas cumprir metas, mas criar mundos possíveis e 

afirmativos a partir das memórias que resistem nos corpos, nas palavras e nos ritos. Uma escola 

que aprende com os encantados. Uma escola que dança com seus mortos. Uma escola que 

acende vela e toca tambor como quem escreve o futuro. 

Entre ausências estruturais e oportunidades epistemológicas para uma pedagogia da 

ancestralidade negra e indígena, o livro Projetos Integradores – Ciências Humanas e Sociais 

Aplicadas, voltado ao Ensino Médio, utilizado pela Escola Walkise da Silveira Vianna – no 

período de realização deste estudo –, apresenta esforços interdisciplinares significativos, 

sobretudo na valorização de saberes indígenas e na mobilização juvenil em torno de direitos 

humanos e cidadania. Contudo, ao ser lido à escuridão de uma perspectiva antirracista e 

afrocentrada, revela lacunas estruturais que comprometem a efetivação das Leis 10.639/03 e 

11.645/08, além da necessária descolonização do currículo escolar. 

O projeto Fazedores do Espaço se destaca por introduzir saberes astronômicos de 

povos originários, como os Mebêngôkre e a simbologia da Pedra do Ingá, abrindo espaço para 

cosmologias que descentram a ciência eurocêntrica. Da mesma forma, a preservação da língua 

Nheengatu70, revela uma resistência cultural fundamental. No entanto, essa valorização dos 

povos indígenas, embora louvável e necessária, permanece isolada, sem articulação com os 

saberes de matriz africana, que também compõem o tecido fundante da identidade brasileira. A 

pedagogia da ancestralidade requer uma integração das epistemes originárias e africanas, 

reconhecendo os terreiros, os quilombos e as periferias como espaços de produção legítima de 

conhecimento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                 

 
70 O nheengatu (nheengatu: [ɲe.ʔẽ.ɡa.ˈtu], português: [ɲe.ẽ.ɡa.ˈtu]), também conhecido como tupi moderno, é 

uma língua indígena pertencente à família tupi-guarani, mais especificamente do tronco tupi. Esse idioma, surgido 

no século XIX, tem origem na língua geral amazônica, que, por sua vez, proveio do tupi antigo. O nheengatu 

também é referido em menor grau por uma grande variedade de nomes, incluindo nenhengatu, nhengatu, 

nyengatu, tupi amazônico, waengatu, ñe'engatu (este último em espanhol), entre outros. O nheengatu 

desenvolveu-se originalmente como língua franca em aldeamentos nos estados do Maranhão e do Pará. Ele 

começou a se formar naturalmente por meio do contato entre os tupinambás, falantes da língua tupi antiga, e 

indígenas de outros idiomas e etnias, além dos missionários jesuítas, responsáveis por seus aldeamentos. (In: 
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_nheengatu). 



211 
 

 

                   Figura 25: Livro Didático de Ciências Humanas e Sociais  

                  Aplicadas (Filosofia, Sociologia, Geografia e História) 2021-2024 

 
Fonte: Ministério da Educação (Editado) 

 

A ausência quase total de referências às civilizações africanas, seus sistemas 

tecnológicos e filosóficos, bem como às contribuições históricas dos povos africanos 

escravizados e de seus descendentes no Brasil, enuncia um currículo que perpetua o 

epistemicídio denunciado por autores como Sueli Carneiro (2005) e Muniz Sodré (2017). A 

escravidão, tratada de forma passageira (p. 20), é apresentada desprovida de análise crítica sobre 

suas marcas na formação do racismo estrutural brasileiro. Não se discute a centralidade dos 

quilombos como territórios de liberdade e de reinvenção do mundo, nem se aborda a resistência 

civilizatória dos saberes banto, jeje e nagô no cotidiano das religiões de matriz africana, como 

os terreiros de candomblé, umbanda, tambor de mina, terecô – espaços de encruzilhada entre o 

sagrado e o político, entre memória e futuro. 

Apesar do esforço em problematizar desigualdades, o material escolar falha em 

nomear o racismo como fenômeno estruturante das relações sociais brasileiras. A ausência de 

abordagens que proponham práticas pedagógicas antirracistas impede o desenvolvimento de 

uma consciência crítica acerca das violências simbólicas e materiais que atravessam a juventude 

negra, por exemplo. Projetos como Reconhecer a Minha Imagem (proposta do livro didático), 

que não foi experenciado no terreiro da escola Walkise da Silveira Vianna, não discute 

identidade negra nem propõe práticas de autorreconhecimento e empoderamento. Além disso, 

não há qualquer referência a autores ou autoras negras cujas obras poderiam servir como 



212 
 

 

atravessamentos para uma formação crítica e libertadora. A ausência de nomes como Lélia 

Gonzalez, Abdias do Nascimento, Carolina Maria de Jesus, Milton Santos, Rufino, Simas, 

Eduardo D. de Oliveira ou Conceição Evaristo revela o quanto o cânone escolar ainda exclui 

vozes negras de forma sistemática. 

Projetos com grande potencial pedagógico, como Mediação de Conflitos, não 

dialogam com as violências raciais enfrentadas por jovens negros nas escolas e nas ruas. O 

projeto Cultura Empreendedora, por sua vez, não reconhece as experiências de economia 

solidária nos quilombos contemporâneos ou nos coletivos periféricos de juventude negra – 

formas de resistência que articulam saber, território e sobrevivência. Mesmo onde aparecem 

artistas periféricos, como Emicida, o livro evita politizar a questão racial. O hip-hop é tratado 

como cultura urbana genérica, sem se reconhecer sua origem como resposta à exclusão e ao 

genocídio simbólico da juventude negra. 

Uma pedagogia antirracista, como reivindica nosso trabalho e intervenção, exige 

mais do que menções pontuais: requer a reestruturação epistêmica do material didático. É 

preciso inserir conteúdos que tragam à tona a presença negra como sujeito da história, da 

ciência, da filosofia e da arte. Sugere-se, por exemplo: A inclusão de saberes africanos como a 

astronomia Dogon, os calendários egípcios e os sistemas de escrita como os Nsibidi; O 

reconhecimento das tecnologias do ferro nos Reinos do Congo e do Benim como formas 

sofisticadas de ciência ancestral; Atividades que trabalhem o legado de pensadores negros como 

Milton Santos na geografia crítica e Carolina Maria de Jesus na literatura da resistência; Textos 

literários e filosóficos de autoras como Conceição Evaristo, Djamila Ribeiro e Leda Maria 

Martins, Rufino entre tantos outros, que permitem uma leitura encarnada do tempo e da 

memória. 

A representatividade negra deve ir além do retrato da dor. O livro, a circular pela 

escola, precisa apresentar imagens e narrativas que celebrem a invenção negra da vida: jovens 

cientistas, líderes quilombolas, artistas afrofuturistas, intelectuais das periferias. O feminismo 

negro, os blocos afro, os terreiros urbanos e as juventudes de encruzilhada são expressões de 

protagonismo e reexistência. Sua reescrita, nas trilhas da ancestralidade e da educação 

antirracista, é não apenas recomendável, mas urgente. Somente assim será possível honrar a Lei 

10.639/03 e construir um currículo que reflita a pluralidade constitutiva do Brasil e ofereça aos 

estudantes negros e negras o direito à sua história, sua dignidade e seu futuro. 

A análise que fizemos do Plano de Ensino Semestral de Filosofia/2024, evidencia que 

a proposta pedagógica de Filosofia apresenta uma organização coerente com os parâmetros 

curriculares e com a BNCC. Seus eixos temáticos contemplam questões clássicas do 



213 
 

 

pensamento ocidental – como a distinção entre mito e filosofia, a formação do sujeito e da 

sujeita, os desafios ao conhecimento e a relação entre cultura e natureza –, com metodologias 

participativas que incluem rodas de conversa, análise de músicas, filmes e textos. No entanto, 

ao ser lida em diálogo com a proposta desta dissertação, revela-se uma oportunidade rica e 

ainda não plenamente explorada: reconfigurar o ensino da Filosofia no Ensino Médio a partir 

de uma matriz epistêmica afro-brasileira, ancestral e decolonial, que reconheça os terreiros 

como espaços de produção filosófica e formadora de sujeitos e sujeitas. 

No primeiro ano (1ª série do ensino médio), ao tratar da natureza humana e do conceito 

aristotélico de animal político, o plano parte de uma ontologia racionalista e antropocêntrica. 

Contudo, ao inserir a filosofia ancestral dos terreiros – com sua cosmologia relacional e 

integrada ao mundo natural e espiritual –, amplia-se essa discussão para outras concepções de 

humanidade. Em vez de pensar o ser humano apenas como animal político e racional, pode-se 

trabalhar com a ideia de um ser enraizado na ancestralidade, constituído por axé, corpo e 

memória coletiva. Exu, Ogum e Iansã deixam de ser figuras míticas exóticas e tornam-se 

operadores filosóficos: Exu, como princípio da mediação e da linguagem; Ogum, como o 

arquétipo do saber técnico e ético em tempos de guerra e transformação; Iansã, como senhora 

dos ventos e dos ciclos temporais, condutora do tempo da travessia. Com isso, desloca-se a 

fronteira entre mito e filosofia, instaurando uma encruzilhada epistêmica onde a oralidade, o 

canto, o tambor e o gesto também são modos de pensar. 

No segundo ano do Ensino Médio, a abordagem tradicional sobre ciência e método 

científico pode – e deve – ser tensionada por um gesto de ressignificação epistêmica que 

convoque outros paradigmas de produção de conhecimento, especialmente aqueles silenciados 

pela colonialidade. Entre esses, destaca-se a sabedoria de matriz africana, cuja tessitura se 

revela nos rituais, nos toques dos atabaques, na cosmovisão expressa nos jogos de búzios, nos 

cantos que vibram o mundo e no zelo pelo axé como força vital que sustenta a existência. Essas 

práticas não são formas alternativas de conhecimento, mas sistemas próprios de rigor, 

experimentação e interpretação, assentados na ancestralidade, na escuta profunda do invisível 

e na vivência encarnada do saber. 

Em vez de antagonizar a ciência moderna, essas metodologias ancestrais oferecem um 

deslocamento do eixo racionalista-cartesiano e uma ampliação do que se entende por 

conhecimento válido. Ao lado das categorias clássicas de ceticismo e dogmatismo, pode-se 

introduzir no debate filosófico o princípio do segredo, que opera nos terreiros não como 

ocultamento arbitrário, mas como uma ética do resguardo: o saber como bem coletivo, 

transmitido oralmente, preservado pelo tempo e revelado apenas a quem está disposto à escuta 



214 
 

 

e à experiência ritual. Nesse sentido, o segredo é também um método – uma pedagogia do 

silêncio, do tempo, da iniciação e do pertencimento. O conhecimento, então, deixa de ser mero 

acúmulo de informações e se torna caminho de transmutação, convivência e cura coletiva. 

No terceiro ano, quando se discute a formação do sujeito e os processos de 

subjetivação, o plano abre uma brecha potente para a inserção da filosofia da ancestralidade 

como eixo articulador. A formação do sujeito e da sujeita, na tradição eurocêntrica, está 

marcada por uma ideia de autonomia racional e individualismo. Em contrapartida, os terreiros 

formam sujeitos e sujeitas em comunidade, em conexão com os ancestrais e os elementos da 

natureza. A subjetivação se dá por meio do corpo, do rito, da escuta e da partilha de uma história 

coletiva. Trabalhar essas ideias em sala implica reconhecer o terreiro de matriz africana como 

uma escola da vida, um território de reinvenção do sujeito e da sujeita, um espaço-tempo em 

que a filosofia é cantada, dançada, incorporada e partilhada. A cultura de massas, tratada no 

plano como processo de subjetivação, pode ser contraposta à cultura ancestral como espaço de 

resistência e reencantamento, valorizando as formas comunitárias de produção de sentido e 

pertença. 

 

Figura 26: Objeto Memória - Planejamento dos Professores de Ciências Humanas – 2024 

 
Fonte: Acervo fotográfico de José Evandro Silva Oliveira 

 

Diante disso, propõe-se a revisão e ampliação do plano de ensino com algumas 

sugestões concretas. Em primeiro lugar, a inserção de novos objetos de conhecimento, como 

filosofia da ancestralidade, cosmopercepção afro-indígena, ética da encruzilhada e o corpo 

como território do saber. Em segundo, o uso de metodologias que partam da escuta, da 



215 
 

 

oralidade e da corporeidade: rodas de oralitura, oficinas com mães e pais de santo, visitas a 

terreiros e quilombos, criação de mitografias filosóficas e performances poético-políticas. Em 

terceiro, uma avaliação que considere os processos de subjetivação e expressão: portfólios 

afetivos, relatos de experiência, produções autorais e rituais de partilha do saber. Por fim, o 

plano pode incluir autores de outras filosofias, permitindo aos estudantes acessar outras 

tradições filosóficas e ampliar seus horizontes de pensamento. 

Ao aproximar o plano com a proposta de educação antirracista, a filosofia escolar se 

abre à encruzilhada e ancestralidade como campo fértil de encontros e travessias. O que se 

propõe, portanto, não é a simples adição de conteúdos afro-brasileiros, mas uma gira 

epistêmica: ensinar filosofia a partir dos saberes que sempre pensaram – apesar do 

silenciamento – o mundo, a existência e a dignidade. Ensinar com Exu, Ogum, Iansã e os 

encantados é abrir caminho para uma escola que não apenas combate ao racismo, mas que 

afirma e celebra os saberes negros e indígenas como parte constitutiva do currículo e da 

formação humana. Uma escola como terreiro. E preciso deixar claro aqui, que não se trata de 

uma transposição do terreiro ancestral – estamos propondo um atravessamento, um cruzo, uma 

aproximação, um desafio. 

 

  



216 
 

 

6ª CARTA-ENSAIO 

“Não é errado voltar atrás e buscar o que esquecestes”  

(Proverbio Akan) 

 
“Meio do mundo” 

O que me move 

me remoendo por dentro 

é o mesmo que me impele 

para frente, 

é o que me volta e revolta, 

revolvendo o passado, 

me carregando no presente, 

me projetando além. 

Há que se voltar 

com os olhos atentos 

de quem quer reaver 

o que ficou esquecido, 

de quem quer refazer 

com a dignidade do gesto 

a história partida. 

(Evaristo, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos, 

2008.) 

 

 

6 – EXPERIENCIANDO O ENSINO DE FILOSOFIA DA ANCESTRALIDADE 

 

A palavra experiência tem o ex de exterior, de estrangeiro, de exílio, de estranho e 

também o ex de existência. A experiência é a passagem da existência, a passagem de 

um ser que não tem essência ou razão ou fundamento, mas que simplesmente “ex-

iste” de uma forma sempre singular, finita, imanente, contingente  

(Larrosa, 2015, p. 27). 

 

 



217 
 

 

O provérbio africano “Não é errado voltar atrás e buscar o que esquecestes” (Akam), 

simbolizado no Adinkra Sankofa71, que reverbera a sabedoria de muitas tradições africanas e 

afrodiaspóricas, nos convida a refazer caminhos, a olhar para trás não como retrocesso, mas 

como gesto ético de re-ligação com a memória, com os fundamentos do ser, com os saberes 

que a colonialidade tentou apagar. Esta experiencia-vivência, nasceu da encruzilhada entre o 

terreiro da escola pública e os terreiros de saber ancestral africano, onde os orixás caminham 

conosco, onde a filosofia não se restringe aos cânones ocidentais, mas pulsa no tambor, nas 

cantigas, nas folhas, nos toques e nos corpos que dançam com a ancestralidade. 

A experiência do ensino de filosofia da ancestralidade aqui apresentada e que emerge 

da pesquisa desenvolvida na tessitura da dissertação Saberes entre terreiros – religião de 

matriz-africana e a escola: filosofia da ancestralidade no ensino antirracista, que propõe um 

movimento rizomático de reexistência, por meio do entrelaçamento dos saberes dos terreiros e 

dos povos originários, com as práticas escolares cotidianas. Não se trata apenas de inserir 

conteúdos afro-brasileiros no currículo, mas de experienciar a filosofia como corpo vivo, como 

território de presença e escuta, para reinventar a linguagem. 

Ao propor o retorno ao que esquecemos, não buscamos um passado idealizado, mas a 

ativação de uma memória insurgente que habita os quintais, os batuques e os silêncios da escola 

periférica. Ensinar filosofia a partir da ancestralidade é cultivar uma pedagogia da encruzilhada 

que tensiona o epistemicídio e abre caminhos para uma educação verdadeiramente antirracista. 

Fazemos um convite a voltar atrás, sim, mas com os olhos, os ouvidos e o coração abertos para 

relembrar o que foi esquecido, reencontrar o que foi silenciado e reinventar esse aprender, com 

os jovens da periferia, uma escola que dança com a vida. 

A noção de experiência é abordada a partir dos escritos de Jorge Larrosa (2015), em 

seu livro Tremores. Larrosa explora a relação fundamental entre linguagem, educação e 

filosofia. Ele não busca um pensamento sistemático, mas sim refletir sobre a possibilidade de 

construir uma nova linguagem educacional. Para esse autor, a experiência pode ser entendida 

como a vivência de situações únicas e raras que transformam nossa percepção do que vivemos. 

Complementarmente, o acontecimento é a singularidade e a exceção que emergem dessa 

 
71 Sankofa é um símbolo de lembrança da história afro-americana e afro-brasileira, que recorda os erros do passado 

para que eles não sejam cometidos novamente no futuro. Isto é, representa o retorno ao passado para que seja 

possível adquirir conhecimento e sabedoria. Esse símbolo fazia parte da cultura dos escravizados africanos trazidos 

de Gana, Togo e Burquina Fasso para o Brasil durante o período colonial. Nesse sentido, os africanos esculpiram 

– parede, portas, grades, pratões e janelas - uma variação de um ideograma adinkra, o Sankofa, como forma de 

manifestar sua resistência por meio do mantimento da arte e da cultura que traziam de suas origens durante a 

escravidão. Em síntese, o pássaro voando reto representa que é necessário seguir em frente, rumo ao futuro, sem 

se esquecer do passado. No entanto, pode ser substituído por um coração estilizado. Estes simbolismos também 

eram utilizados para estampar tecidos de roupas, cerâmicas, objetos, entre outras coisas. 



218 
 

 

experiência. Nesse sentido, a experiência como acontecimento se refere à potência rara de criar 

uma nova linguagem educacional. 

O conceito de experiência como acontecimento parte da ideia de que é possível criar 

algo novo, mesmo a partir de um espaço fechado, limitado e aparentemente esgotado. Ao 

reconhecer essas limitações, podemos construir espaços abertos e livres, onde o acontecimento 

– a raridade – se torna legítimo. Para aplicar essa ideia à educação, é preciso entender que a 

experiência não se alinha, apenas, com a técnica ou a prática, mas sim com a arte, que permite 

a ação do indivíduo sobre si mesmo. Assim, para se alcançar a experiência, é preciso estar 

aberto ao que ainda não foi vivido. Isso demanda um olhar, escutar sensível para o cotidiano, 

buscando significados mais profundos que se revelem de forma única para cada pessoa e nas 

coletividades territoriais. Nesse sentido, a suspensão de juízos é fundamental. Larrosa (2015) 

chama isso de “cultivo da atenção”, ressaltando que a experiência está intimamente ligada a 

essa prática. 

 

A experiência, a possibilidade de que algo nos aconteça ou nos toque requer um gesto 

de interrupção, um gesto que é quase impossível nos tempos que correm: requer parar 

para pensar, parar para olhar, parar para escutar, pensar mais devagar, olhar mais 

devagar, e escutar mais devagar; parar para sentir, sentir mais devagar, olhar mais 

devagar, escutar mais devagar, parar para sentir, sentir mais devagar, demorar-se nos 

detalhes, suspender a opinião, suspender o juízo, suspender a vontade, suspender o 

automatismo da ação, cultivar a atenção e a delicadeza, abrir os olhos e os ouvidos, 

falar sobre o que nos acontece, aprender a lentidão, escutar aos outros, cultivar a arte 

do encontro, calar muito, ter paciência e dar-se tempo e espaço (Larrosa, 2015, p. 25). 

 

No terreiro da escola a experiência, sendo rara, não pode se limitar à linguagem ou 

às palavras, pois estas se tornaram repetitivas e perdem sua capacidade de expressar o que é 

único. Para Larrosa (2015), o saber da experiência é construído na relação entre o sujeito e a 

sujeita e os acontecimentos que o/a afetam. O sujeito e a sujeita da experiência são aqueles(as) 

que se permitem serem tocados, que se abrem para o real como acontecimento. É esse processo 

que confere aos(as) sujeitos(as) suas singularidades. A nova linguagem educacional, 

decolonial, exige um espaço de aprendizagem diferente, que promova a desidentificação e o 

desposicionamento.  

Nesse ambiente, os alunos, as alunas são sujeitos(as) singulares, mas estão unidos a 

coletividades do terreiro na busca por novas possibilidades. Essa linguagem os/as convida a se 

desconectarem de finalidades pré-definidas e a construírem uma travessia. A travessia para o 

saber afrocentrado. No entanto, no terreiro da escola, essa travessia exige a abertura de um 

espaço que ainda não existe, um lugar inconsistente e sem garantias. Ele precisa ser criado na 



219 
 

 

urgência de que algo novo aconteça, mesmo sem a certeza de que irá se concretizar. Mas na 

certeza de que irá afrorreferenciar. 

 

Movimento Sankofa - “Èṣù matou um pássaro ontem, com a pedra que só lançou hoje” 

 

Voltar atrás não é recuar. É reintegrar. É convocar os passos esquecidos para que nos 

reconduzam a outros pontos de origem – onde   tudo começou a se desmembrar. Na sala de 

aula, o silêncio imposto pela colonialidade começa a ceder espaço à vibração das vozes que 

antes sussurravam à margem. O ensino de filosofia da ancestralidade, neste contexto, não é 

uma proposta didática entre outras: é retorno à inteireza. É pedagogia da memória que cura. 

A filosofia da ancestralidade não se ensina com giz, caneta ou quadro branco. Ela se 

vive com o corpo inteiro, pois não há pensamento separado de tambor, de gesto, de suor. Ao 

experimentá-la na escola, sentimos o chão mover, o chão tremer. O saber deixa de ser abstração 

para se fazer rito, canto e resistência. É nesse terreno que plantamos a semente do antirracismo 

vivo – não como conteúdo, mas como modo de existir. 

As questões, que devemos buscar responder, – nesta carta-ensaio –, tensionam o 

próprio terreiro epistemológico da escola: por que inscrever a filosofia da ancestralidade como 

parte constitutiva do currículo? Qual sua finalidade, não apenas pedagógica, mas também 

política, no contexto de uma educação que se quer emancipadora? Em que medida o contato 

com a filosofia africana – seus modos próprios de existir, pensar e resistir – pode contribuir 

para a formação crítica e libertadora dos sujeitos, especialmente os jovens do ensino médio, 

marcados por histórias periféricas e corpos racializados?  

Tais indagações não apenas deslocam o eixo das discussões curriculares hegemônicas, 

como também convocam a escola a abrir-se ao que foi sistematicamente silenciado: o saber que 

emana dos terreiros, das encruzilhadas, dos tambores e das oralidades que sobreviveram ao 

apagamento colonial. São questões que anunciam uma pedagogia da reexistência, onde o 

filosofar deixa de ser um exercício abstrato e passa a ser vivência encarnada na luta cotidiana 

por dignidade, memória e futuro. 

A Escola Walkise da Silveira Vianna se ergue, no cruzo, nos atravessamentos, nas 

aproximações, como um território vivo de saberes. Ali, aprendemos a nomear esse chão de 

outro modo: Terreiro da Escola, um espaço onde propomos pisar com respeito, ensinar com o 

corpo e aprender com o axé. No primeiro ano do ensino médio, turma M1TNM03, iniciamos 

uma intervenção nas aulas de filosofia cujas raízes não se encontram nos tratados gregos, mas 



220 
 

 

no tambor das casas de axé, na oralidade do povo de terreiro, dos orixás, dos encantados, no 

corpo em transe. 

Quadro 2: Cartografia Técnica da Turma M1TNM03 – 2024 
Variável Categorias % 

Sexo Biológico 
Masculino 45% 

Feminino 55% 

Idade 

14 anos 20% 

15 anos 35% 

16 anos 30% 

17 anos 15% 

Identidade Racial 

Pardo 50% 

Preto 25% 

Branco 10% 

Indígena 5% 

Outros 10% 

Religião 

Cristãos  70% 

Outras religiões 20% 

Sem religião 10% 

Fonte: Google Forms – PPP da escola  

 

Os dados da turma M1TNM03 revelam um retrato demográfico plural, que, 

quando olhado com o cuidado de uma escuta ancestral, nos convida a pensar em práticas 

e linguagens pedagógicas que não invisibilizem os corpos e saberes que ali habitam. A 

presença significativa de estudantes pardos (50%) e pretos (25%), somada aos 5% de 

indígenas e aos 10% que não se identificaram claramente, sugere uma turma em que a 

maioria dos(as) sujeitos(as) escolares é oriunda de identidades racializadas. Este dado, 

por si só, impõe à escola o desafio ético e político de se tornar um espaço de 

reencantamento da experiência negra e indígena. 

A distribuição religiosa indica que 20% dos estudantes professam religiões não-

cristãs – entre elas, Espiritismo, Candomblé e Umbanda – e outros 10% não declaram vínculo 

religioso. Este é um dado crucial, pois aponta para a urgência de um currículo que respeite a 

pluralidade da fé e da espiritualidade como dimensões do existir. O fato de que um terço da 

turma não se identifica como cristã (quando somamos religiões de matriz afro, espiritismo e 

ausência de religião) rompe com a presunção de uma homogeneidade religiosa no espaço 

escolar, criando brechas para que os saberes dos terreiros, dos encantados e dos ancestrais 

possam ser legitimamente reconhecidos e acolhidos na tessitura curricular. 

No que se refere à idade, o dado de que 85% dos alunos têm entre 15 e 17 anos revela 

a potência do protagonismo juvenil como força vital no campo educativo. Essa juventude, 

marcada por territorialidades periféricas e por histórias coletivas muitas vezes atravessadas por 



221 
 

 

violências estruturais (racismo, pobreza, intolerância religiosa), carrega consigo linguagens, 

estéticas e saberes que precisam ser escutados pela escola não como ruídos, mas como 

epistemologias legítimas. A filosofia da ancestralidade, tal como desenvolvida nestas cartas 

dissertativas, convoca a escuta das juventudes como ato político e espiritual de restituição ou 

reinvenção do que foi historicamente negado: a palavra, a memória, o axé. 

Quanto ao marcador de gênero, a maioria feminina (55%) e a existência, ainda que 

minoritária, de estudantes que não se reconhecem nos binarismos tradicionais apontam para a 

necessidade de uma pedagogia sensível às identidades de gênero dissidentes e às intersecções 

entre raça, gênero e classe. A encruzilhada da escola, neste sentido, é ética: excluir ou acolher 

o corpo como território sagrado. 

 

                    Figura 27: Visita dos alunos da turma de 1º Ano M1TNM03 ao       

Terreiro Santa Bárbara – outubro de 2024 

 
Fonte: Arquivo particular de José Evandro Silva Oliveira 

 

Propomos uma filosofia aqui, que, não é conteúdo – é caminho. Não é disciplina – é 

escuta. E mais do que isso: é retorno e recriação. Como ensina o provérbio Akan, não se trata 

de avançar sem rumo, mas de voltar-se ao que foi esquecido, negado, silenciado e pega-lo. A 

experiência relatada nesta carta-ensaio é a de um retorno radical: uma pedagogia do voltar, do 

resgatar, do replantar o que foi arrancado dos livros e das vozes.  

No Terreiro-Escola Walkise da Silveira Vianna, onde o chão precisa ensina e o tambor 

quer pensar, lançamos a pergunta que fecunda o pensamento: quem são os nossos ancestrais 

da filosofia? No início, ecoaram as vozes consagradas da tradição ocidental: Sócrates e seu 

daimon, Platão e suas ideias, Aristóteles e sua lógica, Descartes e seu cogito, Kant e sua razão 



222 
 

 

pura. Mas logo, entre as frestas dos muros escolares e as encruzilhadas do cotidiano, começaram 

a soprar outros ventos. Vieram Exu com sua astúcia, Iansã com seus ventos de mudança, Ogum 

com sua forja de caminhos, Oxóssi com o silêncio da mata e a precisão da flecha. Vieram o 

caboclo Pena Branca, Mãe Doguinha e os encantados que habitam os rios, as árvores e os 

sonhos do povo. 

Com eles, despontam também outras filosofias, outras éticas, outros modos de existir 

e pensar. A Filosofia Africana, com seu princípio de interdependência – Ubuntu: eu sou porque 

nós somos –, O Pensar Nagô72 - onde “Èṣù é o princípio da existência diferenciada, que o leva 

a propulsionar, a desenvolver, a mobilizar, a crescer, a transformar, a comunicar” (Sodré, 2017, 

p. 175) – re-encantar a escola como espaço coletivo de cuidado. Surge a Filosofia da 

Ancestralidade, elaborada por Eduardo David de Oliveira e vibrada na oralitura de Ailton 

Krenak, que nos ensina a desacelerar o mundo, a escutar o tempo da Terra, a reaprender a 

pertença. 

Nesse reencontro com a memória viva dos terreiros, a escola se dessacraliza como 

templo da razão linear e se refaz como encruzilhada de saberes. A epistemologia que brota entre 

os bancos e os atabaques não é mais a da neutralidade, mas a da presença: pensar com o corpo, 

com a terra, com os mortos-vivos que nos acompanham. É nesse terreiro onde o giz encontra a 

pólvora de Ogum, onde a lousa reflete a cabaça de Exu, que reescrevemos o currículo com os 

nomes esquecidos, os silêncios forçados, as línguas soterradas. 

Assim, no terreiro-escola, a pergunta não é apenas quem pensamos? Mas com quem 

pensamos? E, sobretudo, de onde pensamos? Porque a filosofia, quando descolonizada, não é 

uma abstração pairando sobre a vida, mas uma trama de sentidos fincados na carne da 

experiência. Com quem pensamos? É uma pergunta que rompe o solipsismo do sujeito 

moderno, isolado em sua razão autocentrada. Pensamos com os nossos, com os que vieram 

antes e com os que vêm conosco: com os mais velhos, com as crianças, com os que dançam nos 

terreiros, com os encantados do rio Tocantins, com a floresta que fala no silêncio de Oxóssi e 

sua flexa, com a ventania de Iansã que reviravolta certezas. 

 
72  Segundo Luís Thiago Dantas (2018, p. 122) “a Filosofia Nagô pensará o tempo como um jogo de posições 

alimentado pela temporalidade exúnica. É necessário destacar que a expressão Filosofia Nagô aqui é construída a 

partir da denominação de cultura Nagô que, conforme explica Muniz Sodré3 , não se limita à produção filosófica 

da tradição do Oeste africano também conhecido como Yorubaland, mas também da cultura construída na diáspora 

especialmente no Brasil: “O universo ‘nagô’ é, na verdade, a resultante de um interculturalismo ativo, que 

promovia tanto a síntese de modulações identitárias (ijexá, ketu, egbá e outros) quanto o sincretismo com traços 

de outras formações étnicas (fon, mali e outros), aqui conhecidas pelo nome genérico de ‘jeje’” [..]. Com isso nós 

partimos das investigações de Muniz Sodré que explica o pensamento nagô como aquele que provoca a 

transmutação dos modos de existência por meio de enunciações filosóficas oriundas do próprio sistema simbólico”. 

(In: Odeere: Revista do Programa de Pós-Graduação em Relações Étnicas e Contemporaneidade – UESB. 

ISSN: 2525-4715 – Ano 2018, Volume 3, número 6, julho – dezembro de 2018.) 



223 
 

 

De onde pensamos? Então, não é questão de geografia apenas, mas de cosmopolítica. 

Pensamos do lugar em que nossos pés pisam e nossa memória respira – pensamos desde o sul 

e sudeste do Pará, onde Marabá se torna território de encruzilhada entre culturas, dores e 

insurgências. Pensamos do chão batido do Terreiro de Santa Bárbara, onde as folhas têm axé, 

onde o tempo gira diferente, onde a palavra é rito. Pensamos com corpos marcados pelo 

racismo estrutural, mas também sustentados pela força ancestral que não se curva. Pensamos 

desde as frestas do sistema escolar que, mesmo fundado na lógica colonial, não conseguiu 

apagar os cantos, os batuques e as filosofias que insistem em florescer entre os cadernos. 

Nessa perspectiva, a pergunta de onde pensamos desestabiliza a universalidade da 

razão ocidental e re-en-canta o ato de pensar como gesto coletivo, situado e espiritualizado. É 

a epistemologia do terreiro, do chão, da roda, do corpo-memória. É a escuta das filosofias que 

nunca estiveram nos compêndios, mas sempre viveram nas práticas: nas folhas do banquete 

ofertado a Ogum, nas ladainhas de Mãe Doguinha, na cosmopercepção dos povos Gaviões, que 

sabem que pensar é também cuidar da terra, conversar com os bichos, respeitar o tempo dos 

espíritos. 

Pensar com quem e de onde? É, portanto, um ato de insurgência e reencantamento. É 

romper o monopólio da razão cartesiana branca, cis, eurocentrada e reabrir o caminho para uma 

filosofia viva, relacional, que dança, que canta, que transforma o espaço escolar em território 

de axé, floresta e ancestralidade. No terreiro-escola, a filosofia não está no fim do livro, mas no 

começo da roda. 

 

Desafios para a prática pedagógica antirracista 

Figura 28: Oficina de contação de História (História dos orixás) - 2024 

 
Fonte: Acervo fotográfico de José Evandro Silva Oliveira 



224 
 

 

Os dados da turma M1TNM03 revelam que a Escola Walkise da Silveira Vianna está 

imersa em um território de encruzilhadas – raciais, espirituais, etárias e de gênero. Nesse 

sentido, propõe-se que essas encruzilhadas sejam reconhecidas como lugares de saber e de cura, 

onde os tambores, os cânticos e as filosofias do corpo possam ser escutados e traduzidos em 

práticas pedagógicas comprometidas com o bem-viver, o axé e a descolonização da escola. 

Assim, o que se propõe não é uma adequação dos sujeitos e das sujeitas ao modelo 

escolar, mas uma transformação da escola em terreiro de pensamento, onde o ancestral e o 

presente possam dançar juntos, rumo a um futuro onde educar seja também um ato de libertar. 

Para levar a escola para esta encruzilhada propomos alguns desafios. 

Currículo encruzilhado: Dada a predominância de estudantes negros e indígenas, a 

escola tem o dever constitucional e ético de implementar práticas curriculares que incluam a 

história e a filosofia das religiões de matriz africana e dos povos originários, conforme a Lei 

10.639/03 e a Lei 11.645/08; Religiosidade como saber: A presença de alunos de Candomblé, 

Umbanda e outras tradições convida a comunidade escolar a reconhecer os saberes religiosos 

não-cristãos como fundamentos epistemológicos.  

A escola, nesse contexto, deve ser espaço de diálogo e não de catequese; Juventude 

como potência: O protagonismo das juventudes entre 15 e 17 anos deve ser nutrido por 

metodologias que dialoguem com as expressividades da cultura periférica – música, poesia, 

oralidade, corpo – como ferramentas de afirmação identitária e insurgência pedagógica; 

Afetividade política: Os dados de gênero exigem uma escuta comprometida com a pluralidade 

dos corpos e afetos que habitam a escola. Um currículo que acolha Exu e Iansã é, 

necessariamente, um currículo que entende a multiplicidade como fundamento e não como 

ameaça. 

 

6.1 DIÁLOGOS ANCESTRAIS NO TERREIRO DA ESCOLA 

 

Ancestralidade é como a mão enrugada da minha avó... 

Transmitia / Transmite grande sabedoria... 

Histórias de vidas, de re-existências... 

Ancestralidade é como seu cheiro, 

perpassa, ultrapassa o tempo, a distância... 

perpassa o próprio espaço. 

Ancestralidade é como Mandela, 

eu nunca vi, mas posso senti-lo. 



225 
 

 

Ancestralidade é uma saudade que fica... 

Que ensina! 

Que inspira! 

(Adilbênia Machado, 2014) 

 

Na raiz do pensamento afro-brasileiro, a ancestralidade ergue-se como eixo fundador 

das práticas e dos modos de existência do povo de santo. Conforme nos aponta Eduardo D. de 

Oliveira, em A ancestralidade na Encruzilhada (2007a), tal noção operava, inicialmente, como 

categoria explicativa do pensar-fazer que sustenta os alicerces do candomblé, sendo “princípio 

fundamental de organização dos cultos” (Oliveira, 2007a, p. 128) e, ao mesmo tempo, força 

que arregimenta os valores e fundamentos caros aos povos-de-santo dentro da “dinâmica 

civilizatória africana” (Idem, p. 205). Ancestralidade, portanto, não se limita ao rito: ela o 

orienta e o transborda, instaurando normas, vínculos e legitimidades tanto no espaço interno do 

terreiro quanto nas relações com o mundo.  

Com o tempo, esse princípio – da ancestralidade – deixou de se assentar unicamente 

em laços de consanguinidade, como nos modelos parentais eurocentrados do início do século 

XX, para se afirmar como categoria ontológica e epistemológica central da cosmovisão 

africana em território brasileiro. Assim, a ancestralidade transforma-se em fundamento de uma 

ética comunitária que ecoa no corpo, na palavra, na música, na terra e no tempo. Contudo, como 

nos ensina Oliveira (Ibidem, p. 245), a ancestralidade torna-se, posteriormente, “um termo em 

disputa”.  

Essa disputa se dá não apenas nos terreiros e comunidades tradicionais, mas também 

nos espaços de articulação política dos movimentos negros, na academia e nas esferas 

institucionais do Estado. Assim, ao transbordar os muros do culto, a ancestralidade inscreve-

se como signo de resistência negra, recusando-se a ser capturada por categorias coloniais de 

saber. Não mais confinada à esfera religiosa ou aos limites socioculturais do candomblé, ela se 

projeta como potência contra-hegemônica, como fio-memória que costura as encruzilhadas 

entre religião, política e educação. 

 

Se tomarmos, porém, o partilhamento da filosofia africana entre estudantes, 

professores e professoras do ensino médio como problema filosófico, abraçando-o 

dialeticamente, novas perguntas e novas respostas se põem. A primeira dessas 

perguntas, que se encontra no centro de acalorado debate entre filósofos e até entre 

não filósofos, é: existe filosofia não europeia, ou filosofia e Europa são praticamente 

sinônimos? Daí: é possível pensar fora da Europa? E mais: qual o lugar de história, 

existência, pensamento, fala e ação dos homens e das mulheres não 

europeus/europeias? Como é construído e mantido esse lugar? Quais as 

possibilidades concretas de pensamento na periferia do sistema-mundo? Quais as 



226 
 

 

tarefas de um pensamento assim fundado e constituído? (Pimentel & Silva, 2021, 

p.75) 

 

Apesar dos dados do IBGE (2022) revelarem que mais da metade da população 

brasileira – cerca de 55% – se autodeclara negra (incluindo pretos e pardos), a estrutura social, 

política e educacional do país continua a operar sob a lógica da branquitude como norma 

universal. A discrepância entre os números e a representação social não é meramente estatística: 

é o espelho de um projeto histórico de apagamento e silenciamento das epistemes negras. Nos 

espaços de poder – sejam eles corporativos, midiáticos ou educacionais –, a presença negra é 

residual, tratada como exceção e, por vezes, como exótico.  

A fotografia institucional que se propaga do Brasil é a de uma nação eurocentrada, 

onde a branquitude ocupa o centro e define os contornos do visível. Nas grandes empresas e 

nas cadeias globais de mídia, o retrato se aproxima mais de um país escandinavo do que de uma 

nação forjada pela diáspora africana. Tal invisibilização, no entanto, não é casual: ela é parte 

de uma engenharia colonial que se atualiza pela exclusão simbólica e material dos corpos e 

saberes negros. No campo da educação, essa ausência se torna ainda mais perversa, pois 

naturaliza a exclusão como destino, negando à juventude negra o direito de se ver, de se saber 

e de se reconhecer como protagonista da história nacional. 

Pode soar como utopia propor uma filosofia da ancestralidade no ensino básico, 

especialmente quando a filosofia africana sequer é contemplada na maioria das escolas. No 

entanto, tal proposta se sustenta com firmeza diante de um dado inegável: o Brasil é um país de 

maioria negra. Assim, é urgente e legítimo que os saberes, pensamentos e filosofias de matriz 

africana componham o currículo escolar, sobretudo na educação básica, onde se moldam as 

bases do pensamento crítico e da identidade dos estudantes. 

Mas a questão não se resume, ou se esgota, no percentual populacional, porque está 

intrínseco nisso tudo, a identidade, a religião, a cultura, a estética e a própria epistemologia 

afro-brasileira que constitui a ideia de nação e de sujeito brasileiro e sua ancestralidade. 

É preciso reconhecer que o Brasil é um território de cruzamentos e enraizamentos 

múltiplos – um país profundamente pluriversal, tecido no entre-lugar das ancestralidades. Esse 

entre-lugar não é apenas espaço de mistura ou mestiçagem, mas território de tensão e disputa, 

sobretudo no Sul e Sudeste do Pará, onde o projeto colonial europeu chegou sob o pretexto do 

saber e da civilização, para então silenciar, expropriar e violentar corpos e culturas originárias, 

africanas e afro-brasileiras. 

À escuridão das encruzilhadas do Terreiro de Santa Bárbara, como propõe Eduardo 

David de Oliveira (2007), defendemos que o sistema educacional precisa se desviar das rotas 



227 
 

 

únicas da filosofia universalizante. A escola, em vez de um templo, apenas, do saber 

eurocêntrico, deve tornar-se um ponto de encruzilhada – espaço ritual, aberto às vozes que vêm 

da mata, do tambor, da oralidade, das ervas, da dança e da resistência dos povos negros e 

indígenas. É nesse chão rizomático, onde o saber se faz corpo e território, que uma filosofia da 

ancestralidade pode, enfim, emergir como prática viva e antirracista no cotidiano escolar. 

Defendemos aqui a proposta de uma filosofia da ancestralidade situada na 

encruzilhada – espaço de encontro, conflito, trânsito e reinvenção – que reivindica, com 

firmeza, uma educação antirracista forjada a partir de uma “filosofia afroperspectivista [...] a 

reunião de produções filosóficas africanas, afrodiaspóricas e comprometidas com o combate ao 

racismo epistêmico” (Nogueira, 2011, p. 44). Trata-se de compreender e afirmar uma filosofia 

afro-brasileira que necessita ser levada a sério na sala de aula, com o propósito de desmantelar 

os dispositivos racistas historicamente arraigados nas estruturas sociais e culturais do Brasil.  

Nesta perspectiva, a própria educação brasileira se encontra na encruzilhada: é 

chamada a abrir caminhos, a desfazer cercas, a a-colher saberes ancestrais, sobretudo aqueles 

legados pelos(as) negros(as) escravizados(as) e que, em sua grande parte, ainda permanecem à 

margem, do lado de fora do terreiro-escola. Por isso, propomos cruzar saberes: entre filosofia 

e epistemologia da ancestralidade, entre filosofia africana e afro-brasileira, compreendendo sua 

potência formativa e a urgência de sua presença como fundamento de uma educação 

verdadeiramente antirracista. 

A ancestralidade, entendida como força de enfrentamento, insurgência e criticidade 

diante do saber hegemônico euro-americano, tem se firmado como ponto de inflexão central 

nos debates sobre a diversidade epistêmica no mundo contemporâneo. A canonicidade 

epistêmica, marcada pelo eurocentrismo, produziu – e ainda produz – graves formas de injustiça 

cognitiva, ao privilegiar os saberes do Norte global e subalternizar os saberes originados no Sul, 

alinhando-se aos projetos imperial, colonial e patriarcal de dominação. Trata-se da lógica da 

colonialidade do poder, que, como aponta Quijano (2014 apud Maldonado, 2014, p. 342), “[...] 

interliga a formação racial, o controle de trabalho, o Estado e a produção de conhecimento”. 

Para romper com essa estrutura dominante – isto é, para descolonizá-la –, é necessário adotar 

categorias capazes de produzir rupturas concretas e consistentes no seio do sistema.  

Nessa direção, classe, raça e sexismo precisam estar integrados organicamente à 

filosofia da ancestralidade, pois toda resistência ao saber hegemônico precisa estar vinculada 

ao antagonismo social. A pensadora Bell Hooks (2017) destaca que a construção de uma 

educação enraizada na ancestralidade exige questionamento, criticidade e abertura ao diálogo, 

elementos que instauram um verdadeiro clima de rigor intelectual. Por essas e outras razões, 



228 
 

 

defendemos que é urgente refletir sobre a descolonização da educação, abrindo espaço para os 

saberes ancestrais que, historicamente excluídos, continuam à margem, apesar de sua potência 

formativa e transformadora. 

 

6.1.1 Vozes, batuques e símbolos de terreiro na escola 

 

Movimentar-se para acolher as formas próprias do pensamento filosófico africano e 

afro-brasileiro, em suas espirais de ancestralidade viva – saberes forjados nos corpos e 

cosmovisões de nossos mais velhos e de nossas mais velhas, preservados nos terreiros, nas 

matas e nas encruzilhadas, e atualizados pelos passos de afrodescendentes que ainda sonham – 

é travessia que nos convoca a enfrentar a longa noite colonial que insiste em apagar presenças. 

Trata-se de reconhecer, nas representações simbólicas das entidades africanas, não apenas 

signos, mas modos de existência que se enredam na complexidade multirreferencial das 

africanidades e das negritudes: Exu, Ogum, Iansã, Oxóssi – todos eles, não como imagens 

exóticas, mas como forças ontológicas de um mundo em que o tempo é circular e a comunicação 

é abertura para o encantamento. Assim, fazer filosofia desde a encruzilhada é resistir à distopia 

da razão única, é afirmar a potência radical de mundos outros que sobrevivem, apesar e contra 

os racismos históricos e as dominações coloniais e pós-coloniais. É no corpo encantado da 

palavra, no tambor do pensamento e no silêncio ativo da memória que as africanidades se 

anunciam. 

O acesso à Escola Estadual de Ensino Médio Walkise da Silveira Vianna deu-se com 

e fluidez certa naturalidade. Por eu me encontrar, no momento do estudo, como professor 

efetivo da casa e ter vivido ali uma primeira travessia docente entre os anos de 2009 e 2014. Os 

caminhos estavam já trilhados por memórias e vínculos. O encontro com a direção foi sempre 

marcado por acolhimento e escuta. As conversas com o gestor fluíram de modo amistoso, sem 

barreiras ou resistências, abrindo espaço para que a pesquisa e a intervenção pedagógica se 

realizassem junto a turma da primeira série do ensino médio – M1TNM03. A familiaridade com 

o terreiro da escola e os corpos que ali se movimentam contribuiu para que a proposta fosse 

recebida com respeito e curiosidade, permitindo que o trabalho se inscrevesse como 

continuidade viva de um compromisso antigo com aquele território educativo. 

A primeira tarefa proposta aos e as estudantes, no escopo da pesquisa, materializou-se 

na forma de um formulário diagnóstico (google forms). Essa etapa inicial teve como objetivo 

traçar um panorama do contexto religioso vivido no espaço escolar, buscando compreender não 

apenas os dados do perfil do grupo, mas as forças simbólicas e espirituais que atravessam os 



229 
 

 

corpos e as memórias dos(as) estudantes da Escola Estadual de Ensino Médio Walkise da 

Silveira Vianna. O interesse principal era o de cartografar a presença de diferentes 

pertencimentos – católicos, evangélicos, outras tradições cristãs – mas, sobretudo, identificar 

quantos jovens se autodeclaram ligados às religiões de matriz africana e afro-indígena. 

Esse gesto metodológico não se deu como coleta neutra de dados, mas como parte de 

uma escuta ancestral, guiada por encruzilhadas abertas. Interessou-nos mais do que números: 

as histórias silenciadas, os apagamentos e as resistências que atravessam a experiência escolar 

dos filhos e filhas de axé. Como espaço de enunciação de saberes entre terreiros, o formulário 

funcionou como primeira abertura de caminhos para que a presença afro-religiosa deixasse de 

ser invisibilizada nos corredores escolares, revelando-se enquanto potência de existência e de 

pensamento, mesmo quando marcada pela dor do preconceito. 

A cada passo dado nos corredores da EEEM Walkise da Silveira Vianna, ecoaram 

memórias caladas, silenciadas por séculos de epistemicídio. E nesta travessia que fizemos entre 

o pó vermelho de Marabá e os fios de contas que enlaçam os pulsos de Exu, algo se moveu. 

Começamos abrir as portas, não com as chaves do currículo branco, mas com os ogôs da 

sabedoria ancestral. Vozes, toque do tambor e símbolos de Terreiro irromperam pela fresta da 

escola, levando o sopro de Santa Bárbara, o vendaval de Iansã e o ferro forjado de Ogum para 

dentro da sala de aula. 

No Terreiro de Santa Bárbara, onde a gira se fez também filosofia, aprendemos que o 

saber não é coisa de livro apenas. Eduardo David de Oliveira (2023) nos ensina que pensar é 

também gingar – no ritmo da memória dos mais velhos, no conselho da mãe de santo, no 

cuidado com o axé do espaço. É essa pedagogia dos ventos, da pólvora e do tambor que 

queremos para a escola pública amazônida: uma pedagogia que não teme o invisível, que 

conversa com o encantado e que cruza o chão da sala de aula com o chão do terreiro. 

Na EEEM Walkise, propomos, então, um movimento de transmutação: fazer da escola 

um terreiro/quilombo pedagógico, onde os símbolos do Terreiro de Santa Bárbara sejam 

inscritos nos murais, nos projetos, nos corpos e nas palavras. O atabaque se torna instrumento 

de aprendizagem. O toque de Alujá – Adabi (ou Egó) –, reverenciado, foi estudado como 

linguagem, como ciência do tempo e do movimento. O assentamento de Exu, que vive à beira 

do portão do terreiro, nos lembra que todo saber começa na encruzilhada – lugar de escolha, de 

abertura e de multiplicidade. Na sala, os alunos e alunas da periferia de Marabá aprenderam 

que filosofia não nasceu na Grécia apenas. 

É disso que fala nossas cartas-dissertativas e intervenção: de fazer da escola um 

território de terreiro. Um espaço onde a escuta do axé se traduza em projetos pedagógicos, 



230 
 

 

onde o tempo dos rituais dialogue com o tempo da aprendizagem. Onde o respeito ao sagrado 

não seja oposto à laicidade, mas sua plenitude. O saber de Santa Bárbara e de Oyá-Iansã, 

atravessou o vento e encontrou nas paredes da escola Walkise a superfície para propor uma 

nova educação – ancestral, decolonial, insurgente, antirracista. 

 

6.2 PEDAGOGIA DO TERREIRO 

 

“Nós somos o começo, o meio e o começo. Existiremos sempre, sorrindo nas 

tristezas para festejar a vinda das alegrias. Nossas trajetórias nos movem, nossa 

ancestralidade nos guia.”  

Mestre Antônio Bispo dos Santos 

 

No terreiro, o saber não se escreve em pergaminhos. É assentado no chão, na terra, na 

energia que vibra e ressoa e no tambor. A pedagogia do terreiro é a pedagogia do ancestral, da 

entidades-orixás-voduns-caboclo que falam por meio dos corpos que dançam, das vozes que 

cantam, dos tambores que reverberam no coração da mata. O conhecimento é uma chama viva, 

passada de mão em mão, de coração a coração, na calada da noite, no calor do dia. Não é apenas 

uma transmissão de saberes, mas um ritual de vida, onde cada gesto, cada palavra, carrega o 

peso e a leveza de séculos de tradição. O terreiro é o livro da vida – “Kitábu”, que segundo o 

escritor Nei Lopes (2005), significa o livro do saber e do espírito negro-africanos. Nele, cada 

membro é uma página viva, escrita com suor, lágrimas, risos e cantos.  

No Terreiro, a pedagogia é circular, não-linear, porque a vida é assim: um ciclo eterno 

de nascer, viver, morrer e renascer. O caboclo, o preto-velho, o erê – todos aprendem e ensinam 

– mestres da simplicidade e da profundidade. Aquele que forja caminhos com o ferro 

incandescente da luta, ensina a firmeza dos passos em tempos de dor. Sua presença é a da 

resistência cotidiana, da construção paciente, do gesto que insiste onde tudo parece ruína. 

Aquela que gira com os ventos e convoca as tempestades, revela o segredo da mutação: há 

sabedoria no desprender-se, no acolher do novo, no redemoinho que arranca as folhas secas 

para que outras brotem. Espalha semente, que germinam em outros terreiros-espaços. Seu corpo 

é a própria dança da impermanência. O que habita as encruzilhadas, que ri entre os portais do 

mundo, e da porta da escola, nos lembra que todo início carrega múltiplas direções. Ele traz o 

ensinamento da escuta, da fala dúbia, da travessia. É aquele que desorganiza para reorganizar, 

que mostra que saber também é errar, é rir do tropeço, é seguir mesmo entre bifurcações. 

Nas folhas sagradas do mato, nos cantos que ecoam entre os troncos e rios, os 

encantados e entidades indígenas do povo originários revelam outros modos de saber. Eles 



231 
 

 

ensinam que o conhecimento brota da escuta atenta à terra, do respeito aos ciclos da vida, do 

corpo que aprende com o tempo das estações, com o sopro dos espíritos da floresta. O ensino 

não se encerra em palavras. Ele se dá no gesto compartilhado, no silêncio que carrega mundos, 

no olhar que acolhe. Aprender é mergulhar no fluxo contínuo da existência, é caminhar entre o 

toque dos atabaques e o sussurro das folhas, entre o cheiro do incenso e o conselho dos mais 

velhos. É dançar com o tempo, sem medo de mudar de direção, confiando que o saber, como 

rio, sempre encontra passagem. 

A palavra é encantada e tem poder. Ela é dita, cantada, sussurrada. É repleta de axé, 

carregada de intenção e de mistério. A pedagogia do terreiro é uma pedagogia da palavra 

encantada, onde o verbo se faz carne, o som se torna cura, o canto é oração. O aprendizado é 

vivencial, orgânico. As histórias contadas pelos mais velhos são lições de vida, mitos e lendas 

que se entrelaçam com a realidade, tecendo um tapete de saberes onde cada fio é um caminho 

para o sagrado. A dança não é apenas movimento, é expressão do espírito, é conexão com o 

divino. Cada passo, cada gira, cada toque é um diálogo com o invisível, um gesto de devoção e 

de aprendizado. Essa é uma pedagogia da dança da alma, onde o corpo se torna instrumento de 

comunicação com os orixás, guias e protetores. Aprender a dançar no terreiro é aprender a ouvir 

o corpo, a respeitar os seus ritmos, a sentir a energia que flui através de cada célula. É um 

aprendizado que transcende o físico e alcança o espiritual, onde o dançarino se torna um com o 

uni-pluri-verso. 

Figura 29: Gira no terreiro Santa Bárbara – 2025    

 
Fonte: Acervo fotográfico de José Evandro Silva Oliveira 

 



232 
 

 

O axé é a força vital que permeia tudo no terreiro. É sopro e chão, é palavra e silêncio. 

É a energia que cura, que une, que transforma. A pedagogia do terreiro é também a pedagogia 

do axé – caminho que se faz com os pés no barro, com o corpo em movimento, com o coração 

atento a escuta. Aprender é viver: na gira, na reza, no toque do tambor, no cuidado com a comida 

de santo, no olho no olho e no abraço que energiza. 

Exu, senhor das encruzilhadas, é o mestre da escuta e da palavra que gira. Ele abre os 

caminhos do saber, desafia as certezas, ensina com riso, com quebra, com reencantamento. Em 

sua pedagogia, nada é linear: tudo é travessia, tudo é passagem. Ele nos lembra que todo 

ensinamento nasce do encontro – entre mundos, entre tempos, entre corpos. Ogum, com sua 

disciplina-direção forjada no ferro e na floresta, é aquele que constrói e protege o caminho. Ele 

nos ensina a importância da constância, do trabalho coletivo, da ética que não se curva diante 

da injustiça. Iansã, com seus ventos de liberdade, dança com o tempo e nos convoca a atravessar 

a tempestade com coragem e paixão. 

Mas essa pedagogia não se encerra nos orixás: ela se expande nos cantos e saberes dos 

povos originários, como os povos Gaviões do sudeste do Pará, que comungam com os espíritos 

da mata, das águas e dos bichos. Suas entidades ancestrais, seus rituais e cosmologias ecoam 

no chão do terreiro, ensinando outra relação com o tempo, com a terra, com o sagrado. É no 

tronco do pajé e na fala do mais velho que a filosofia da floresta se encontra com a filosofia do 

axé. Essa é uma pedagogia do amor e do respeito, da escuta e da presença, do corpo que aprende 

no fazer e do espírito que se fortalece na partilha. Aqui, o saber é partilhado como alimento, 

renovado a cada gira, a cada reza, a cada sonho. O terreiro é escola, é templo, é lar. É onde o 

conhecimento se enraíza e floresce, onde a tradição se perpetua e se reinventa. Onde o sagrado 

se manifesta no humano e o humano se reconhece como parte do sagrado. 

Em cada linha, cada canto, cada gesto, cada giro, ponto, a pedagogia do terreiro nos 

ensina que o aprendizado é uma jornada contínua, uma dança eterna entre o visível e o invisível, 

entre o corpo e o espírito, entre o agora e o eterno. Os orixás, os encantados, os caboclos das 

matas e dos rios, os mestres e mestras do saber ancestral, com suas energias complementares, 

nos guiam nessa travessia. São eles que mostram que o conhecimento é uma força viva, um 

sopro divino, uma espada de luz que corta as amarras da ignorância e ilumina os caminhos da 

transformação. 

As mães de santo, com seus corpos-templos e suas mãos curadoras, tecem os saberes 

com firmeza e afeto. São elas que zelam, ensinam, acolhem, preservam os fundamentos que 

sustentam o axé. Seus cantos, suas rezas, seus olhares transmitem uma pedagogia feita de 

cuidado e firmeza, de resistência e ternura. Os ogãs, as ekedes, os cambonos os filhos e filhas 



233 
 

 

do santo, todos são parte desse grande corpo comunitário onde o aprender se dá na gira, no 

trabalho, no silêncio, na dança e na partilha. Cada entidade, cada guia, cada ancestral que pisa 

o chão do terreiro é também educador do espírito, condutor de caminhos, revelador de 

possibilidades. 

Nessa pedagogia do axé, o saber não se acumula, ele circula. É memória viva, é corpo 

em comunhão, é cosmovisão em movimento. Aqui, aprender é reencontrar-se com o sagrado 

que nos habita e com a história que nos atravessa. 

 

6.2.1 Chegamos à praia, e estamos de pé na areia 

 

‘Eles não viram que eu estava com a roupa da 

escola, mãe?’ 

(Marcus Vinicius da Silva, jovem assassinado pela polícia em 2018 no Complexo da Maré) 

 

A pergunta de Marcus Vinicius ecoa como um tambor rasgado no terreiro da vida. 

Rasga-nos por dentro. Rasga o coração da mãe, o terreiro da escola, o corpo da infância negra 

alvejada. Antes de ser morto pelos donos dos caveirões, Marcus – ainda menino – pergunta, 

com espanto e com dor, o que fazem com as nossas vidas. Sua fala é mais que um lamento: é 

um grito ancestral que recusa o apagamento. 

Ângela Davis, em sua sabedoria insurgente, lembra que ‘[...] há entre crianças um 

espírito que se recusa a ser subjugado” (Davis, 2017, p. 96). Esse espírito habita nossos 

terreiros, nossas periferias, nossos quilombos urbanos, e resiste nas encruzilhadas da história. 

No entanto, o racismo que perfura os corpos negros é forjado também nas estruturas simbólicas 

da escola – quando ela se torna extensão da lógica policialesca do Estado, quando sua pedagogia 

nega os saberes de Exu, de Ogum, de Iansã, quando cala a filosofia da ancestralidade. 

O tiro que matou Marcus atravessou também o silêncio conivente das universidades e 

das salas de aula. É o mesmo tiro que epistemicida os terreiros do saber, que sequestra a 

inteligência negra e a espiritualidade dos povos de axé. A pedagogia racista – ainda que 

embonecada de modernidade – se sustenta em tecnologias coloniais que regulam a vida e 

vigiam o pensamento. É contra isso que minha indignação se ergue como Ogum em dia de 

guerra: recusa o silêncio, convoca os orixás, abre caminho com a força das palavras e da espada. 

A metáfora que posiciona corpos na praia, com os pés firmes na areia, representa 

resistência e o ponto de partida para uma jornada de resgate e valorização da ancestralidade 

afro-brasileira no contexto escolar brasileiro. Propomos então um olhar, um sentir, sobre como 

as tradições religiosas (os orixás, os encantados) do terreiro podem ser integrados no ensino 



234 
 

 

médio, em uma escola pública, para promover uma filosofia antirracista. Ao firmar o ponto para 

essas entidades ancestrais, reabre-se o Xirê do conhecimento que foi calado pela colonialidade. 

E assim, não apenas honramos as raízes africanas, mas também confrontamos e desconstruímos 

as estruturas racistas que permeiam a sociedade e a educação.  

Pulsam na sociedade e na educação forças ancestrais que resistem e reexistem no 

corpo, na palavra e no axé dos povos de terreiro. No caminho da resistência, os orixás e 

encantados do Terreiro de Santa Bárbara não são apenas figuras sagradas: são presenças 

filosóficas, fundamentos vivos de uma pedagogia da ancestralidade. Seus saberes atravessam a 

escola como categorias outras da filosofia, descolonizando o pensamento e reencantando o 

saber e territorializando a escola. O senhor das encruzilhadas e da linguagem, é a própria 

filosofia da linguagem e da ética da ambiguidade. Ele ensina que todo sentido pode ser 

construído no entre-lugar, na escuta, na comunicação, na travessia, no jogo dos significados. 

Exu rompe os silêncios coloniais e oferece ao currículo uma epistemologia da abertura, onde a 

verdade não se impõe, mas se negocia, se transforma. Com esse orixá, a educação aprende a 

caminhar com perguntas e não com dogmas. 

O orixá do ferro e da justiça, forjador de caminhos, é expressão da filosofia política da 

resistência. Sua espada corta as amarras da opressão e sua energia funda a ontologia do 

enfrentamento: ser é resistir. Integrar Ogum no currículo é oferecer aos e as estudantes uma 

narrativa e uma estratégia-ferramenta de luta por direitos, de combate ao racismo estrutural, de 

construção de uma identidade negra positiva, insurgente e coletiva. O guerreiro ancestral é 

práxis: forja ação consciente, transformação do mundo. Já Senhora dos Ventos e dos mortos, 

dança com o invisível e convoca a estética e a ontologia do devir negro – o “devir” como o 

locus privilegiado das possibilidades do novo. Ela ensina que tudo se move, que o tempo gira 

em espirais e que os saberes do corpo, do sonho e da memória também são fontes legítimas de 

conhecimento. Em sua ventania, o currículo se abre ao sensível, à escuta dos ancestrais, ao afeto 

como potência educativa. Iansã é chamada nestas cartas a ser/como filosofia em movimento, 

para uma pedagogia que acolhe as trovoadas e os recomeços. 

Com os encantados temos uma filosofia que é uma ontologia e uma epistemologia. 

Eles são memória viva da floresta, das águas, dos troncos e dos barrancos; são saberes do 

território, do sonho e do corpo em transe. Nos ensinam uma ética do cuidado com a terra e com 

os vivos, uma epistemologia da escuta profunda e do silêncio, e uma política da encruzilhada, 

onde o poder não se impõe, mas se constrói em alteridade. A pedagogia dos encantados é sutil, 

mas radical: convoca a escola a descer do abstrato e a aprender com o chão, com os ciclos, com 



235 
 

 

os cantos, com as flechas, com os cocais e maracás. É uma filosofia que não se explica apenas: 

se vive, se dança, se incorpora. 

Ao ecoarem em sala de aula, os orixás e encantados do Terreiro de Santa Bárbara não 

apenas enriquecem o repertório filosófico da escola: eles refundam o próprio conceito de saber. 

São categorias existenciais, políticas e epistêmicas que desorganizam as lógicas coloniais do 

currículo e anunciam outra forma de viver o conhecimento – enraizada na memória, no território 

e na dignidade ancestral. Incorporá-los na educação é praticar uma filosofia antirracista, onde 

resistir é um ato de amor, e aprender é reconectar-se com as forças que sustentam a vida. 

“Chegar à praia, e estar de pé na areia” é imagem inaugural de um movimento de 

retorno e escuta, um gesto ancestral que evoca a travessia atlântica e suas dores, mas também 

suas potências. No contexto escolar, especialmente nas aulas de Filosofia no ensino médio, este 

gesto simboliza o início de uma caminhada pedagógica de pegar o que ficou para trás e 

resistir/recriar no devir de outras epistemologias. Integrar os saberes do terreiro à práxis 

educativa significa reatar/refazer fios rompidos pela colonialidade, reinscrevendo no espaço 

escolar as epistemologias africanas que a história oficial tentou silenciar. É, portanto, mais que 

uma proposta didática: é um ato político de insurgência antirracista e de afirmação da 

diversidade, que reconhece nos ensinamentos do Terreiro de Santa Bárbara e na cosmovivência 

afro-brasileira fundamentos para uma educação enraizada na ancestralidade e comprometida 

com a justiça histórica. 

Se, como nos alerta Marimba Ani (1994), o êxito do imperialismo se firmou mais pela 

imposição da cultura do que pela força das armas, torna-se vital a existência de um movimento 

antirracista contínuo e enraizado. É preciso buscar saberes que nos permitam desvelar – sem 

temor – o rosto abissal dos pensadores que edificaram e ainda sustentam, por vias filosóficas, 

o racismo estrutural. Só assim poderemos conquistar “alforrias ideológicas” que façam 

estremecer os porões do navio negreiro no qual ainda navegamos, sobretudo no terreiro da 

escola. Nosso destino? Uma praia, uma mata, um território onde se entrelaçam os saberes do 

terreiro de matriz africana e afro-brasileira com o terreiro da escola – território fértil para 

semear liberdade e reconstruir humanidade. 

Ani (1994) evidencia que a dominação europeia se consolidou não apenas pela força 

bélica, mas sobretudo pela imposição de uma estrutura cultural que destruiu epistemes, apagou 

línguas e sufocou tradições em nome de um suposto progresso. No contexto dessa dissertação, 

essa crítica ressoa com a realidade dos terreiros discriminados e das sabedorias indígenas do 

sudeste do Pará, que foram historicamente silenciadas por uma lógica colonial que se traveste 

de universalismo.  



236 
 

 

O que a antropóloga norte-americana desvela é que os valores europeus, apresentados 

como neutros e universais, funcionaram como tecnologias de controle: intimidaram, 

subjugaram corpos, territórios e cosmopercepções, especialmente aqueles que, como os do 

Terreiro de Santa Bárbara ou os dos povos Gaviões, vivem e ensinam outras formas de estar 

no mundo. No espaço escolar, essa mesma lógica persiste quando deslegitima saberes ancestrais 

e perpetua um currículo monocultural. Por isso, uma filosofia da ancestralidade é urgente, não 

como adorno, mas como resistência viva e presente contra a hegemonia do pensamento 

colonial. 

É urgente desmontarmos o ódio polido, mas brutal, travestido de ciência e civilização, 

que se aloja nos discursos e escritos de figuras como Renato Kehl, Carl von Linné, Nina 

Rodrigues e tantos outros agentes do projeto colonial. Suas palavras, ainda que sepultadas sob 

títulos honoríficos e páginas de manuais, ecoam em nossas escolas, quando se insiste em opor 

a “genialidade europeia” à “indolência africana”. Este imaginário forjado em violência 

epistêmica ainda rege silêncios curriculares e neutralidades cúmplices. 

Por isso, é tarefa do educador antirracista desestabilizar a reverência automática 

àqueles que, embora célebres por certos saberes, também arquitetaram a hierarquia dos corpos 

e das culturas. Não se trata de apagar, mas de revelar: desvelar o racismo constitutivo de muitos 

dos chamados “pais do pensamento ocidental”, que não estão mortos, pois vivem entranhados 

nas práticas escolares, nas palavras não ditas, nos conteúdos omitidos. 

Cabe-nos, então, rasgar os véus da colonialidade no campo do ensino de filosofia, 

colocando Exu, Ogum, Iansã e os encantados dos povos Gaviões ao lado de outros nomes, não 

para assimilá-los, mas para deslocar o centro, fazer a gira. Para que o terreiro pense a escola, 

para a mata falar na sala de aula, para que os tambores sejam ouvidos como crítica e criação de 

um outro mundo possível. 

 

6.2.2 Xirê Pedagógico: Laroyê Exu! Eparrêi Iansã! Ogunhê Pai! 

 

O corpo é nosso meio geral de ter um mundo. Ora ele se limita aos gestos necessários 

à conservação da vida e, correlativamente, põe em torno de nós um mundo biológico; 

ora, brincando com seus primeiros gestos e passando de seu sentido próprio a um 

sentido figurado, ele manifesta através deles um novo núcleo de significação: é o caso 

dos hábitos motores da dança. Ora, enfim a significação visada não pode ser alcançada 

pelos meios naturais do corpo; é preciso então que ele construa um instrumento, e ele 

projeta em torno de si um mundo cultural  

(Merleau-Ponty, 1999, p. 203). 

 



237 
 

 

A Pedagogia do Xirê, tal como forjado nos atabaques e nas encruzilhadas do Terreiro 

de Santa Bárbara, propõe uma reorientação profunda da prática educativa na escola pública 

brasileira. Não se trata apenas de inserir conteúdos afro-brasileiros no currículo – é necessário 

transformar o próprio modo de produzir e vivenciar o conhecimento, deslocando o eixo da 

racionalidade eurocentrada para os fundamentos ontológicos e epistêmicos da ancestralidade 

africana, afro-brasileira e ameríndia. A escola, nesse horizonte, deixa de ser concebida como 

espaço neutro e passa a ser reconhecida como território simbólico, reconfigurado pelo axé da 

memória, do corpo e da coletividade.  

No terreiro, o saber se estrutura por meio de rituais, oralidade e corporeidade. A 

filosofia ali está viva, pulsante, transpirada nas práticas e nas experiências – como sublinho ao 

longo da escrita desta dissertação. A escuta no Terreiro de Santa Bárbara valoriza/revela que 

o pensamento não nasce da abstração, mas da gira. A roda ritual, onde Exu abre os caminhos 

com sua palavra ambígua, é também uma roda de pensamento, onde se aprende a escutar 

múltiplas vozes e a dançar com as contradições. Nei Lopes (1999, p. 54) afirma que “Exu é o 

senhor da fala, da linguagem e da comunicação”, e é a partir dele que a filosofia se abre à 

encruzilhada como espaço legítimo de formação ética e ontológica. O senhor da comunicação 

ensina a dúvida, a travessia, o desequilíbrio fecundo – tudo aquilo que o currículo tradicional 

busca ocultar sob a aparência da ordem e da certeza: laroyê Exu! 

O currículo da Pedagogia do Xirê é, portanto, um currículo de travessia. Ele se 

organiza de modo espiralar, seguindo o tempo dos orixás e dos ancestrais. Como escreve Leda 

Maria Martins (1997, p. 45), “A palavra é corpo que se move no tempo, gesto que inscreve 

memória no espaço.”; e é nesse corpo-escritura que o saber se encarna. O tempo, aqui, não é 

linear, mas circular, é o tempo de Òrúnmìlà, o tempo em que o passado e o futuro coexistem 

no presente ritual.  Neste sentido, o termo tempo pode ser entendido de duas formas principais: 

como o tempo de sua existência como orixá, e como o tempo sob sua influência. No contexto 

iorubá, Òrúnmìlà, como bem já referimos, é um orixá da sabedoria, da profecia e do destino, e 

seu tempo é visto como um período de grande importância e influência tanto no plano espiritual 

quanto no plano terreno.  

No Terreiro de Santa Bárbara, essa temporalidade espiralar é vivida cotidianamente: 

nos ritos, nos preparos de comida sagrada, nas danças, nas rezas que não apenas celebram, mas 

ensinam. Ecoando as vozes do terreiro, como afirmo em minha pesquisa: a memória ancestral 

se atualiza nos corpos, nos gestos, nas vozes dos mais velhos, e cada rito é também uma aula. 

Ainda nas palavras de Leda Maria Martins: 

 



238 
 

 

[...] A ancestralidade é clivada por um tempo curvo, recorrente, anelado; um tempo 

espiralar, que retorna, restabelece e também transforma, e que em tudo incide. Um 

tempo ontologicamente experimentado como movimentos contíguos e simultâneos de 

retroação, prospecção e reversibilidades, dilatação, expansão e contenção, contração 

e descontração, sincronia de instâncias compostas de presente, passado e futuro 

(Martins, 2021, p. 24). 
 

A pedagogia forjada/assentada nesse contexto é também uma pedagogia do corpo. 

Muniz Sodré (2017, p. 14) afirma que “todo processo comunicacional envolve uma cosmologia, 

uma maneira de estar no mundo”, e a Pedagogia do Xirê toma essa afirmação como princípio. 

Ao evocar Ogum e Iansã, orixás da luta e do tempo, propomos um currículo que não apenas 

ensina a história das resistências negras, mas as atualiza como ferramentas para o enfrentamento 

cotidiano do racismo institucional. Ogum, senhor do ferro e da invenção, forja a palavra como 

ferramenta; seu ofá risca no chão os caminhos da justiça e da coragem. Ogunhê! É ele quem 

abre as encruzilhadas do pensamento, quem transforma o silêncio em linguagem de luta, quem 

tempera o verbo com o calor da fornalha ancestral. Iansã, senhora dos ventos e dos trovões, 

gira o tempo e rompe os muros da escola com seu grito de liberdade: Eparrêi! Ela varre o medo 

com seu abanã, dança sobre as cinzas do preconceito e convoca as juventudes a escreverem sua 

história com a força da tempestade que anuncia novos começos. Na encruzilhada entre espada 

e vento, entre escrita e encantamento, forja-se uma Pedagogia do Xirê, onde Exu abre os 

caminhos, Ogum os pavimenta, e Iansã os liberta. 

Esses gritos, que também atravessam o produto educacional do nosso trabalho, não 

são apenas evocação ritual. É também proposição filosófica. Os orixás ensinam que o saber é 

movimento, que não há pensamento fixo, que tudo gira. O tempo não é uma linha, é um sopro 

em espiral, como escrevo nas cartas-ensaios desse trabalho e ao descrever as oficinas vividas 

com jovens estudantes da periferia marabaense. Essa compreensão do tempo exige que 

repensemos não só o conteúdo curricular, mas também a forma e o ritmo das aulas. O tempo 

escolar, estruturado por campainhas e disciplinas compartimentadas, não comporta o tempo do 

axé, do rito, do silêncio e da escuta profunda. Por isso, como propõe a Pedagogia do Xirê, a 

escola precisa atravessar-se pelo terreiro, lugar onde o tempo se dobra para acolher o 

aprendizado como processo espiritual, estético e comunitário. 

Educar, portanto, torna-se um gesto de reexistência. Sueli Carneiro (2011, p. 106) 

escreve que “a reconstituição da identidade negra passa pela recuperação da memória coletiva 

e das referências civilizatórias africanas”. A Pedagogia do Xirê faz dessa recuperação um 

princípio pedagógico. No Terreiro de Santa Bárbara, essa memória está inscrita nos cânticos, 

nos objetos sagrados, nos saberes de Mãe Doguinha, nos corpos dos mais velhos. Com eles 



239 
 

 

aprendemos que a educação é um processo que envolve o corpo inteiro, que se faz na escuta do 

invisível e no reconhecimento de que ninguém aprende sozinho, ninguém aprende com quem 

desvaloriza sua existência, como escrevo nas tessituras de minha pesquisa. 

É nesse axé que a escuta se afirma como método. Eduardo David de Oliveira (2007) 

propõe uma liderança pedagógica fundamentada na escuta sensível dos territórios educativos, 

entendendo que o professor deve ser um articulador de vínculos e não um mero executor técnico 

do currículo. “(...) Educar é conhecer a partir de referências culturais que estão no horizonte de 

minha história (ancestralidade). Olhar é um treino de sensibilidade. (...) o Outro deixa de ser 

apenas um conceito.” (Oliveira, 2007, p. 259). A escuta pedagógica é uma tecnologia ancestral, 

como propõe o autor, e sua aplicação se dá especialmente em contextos educativos marcados 

pela violência simbólica e pela negação das epistemologias negras e indígenas. No Terreiro de 

Santa Bárbara, a escuta é ritual: escutar os tambores, escutar os mortos, escutar os vivos, 

escutar os encantados, escutar o tempo e os corpos – tudo isso é aprender. 

Esse tipo de escuta não é ensinado nos cursos de pedagogia tradicionais, mas é vivido 

cotidianamente por lideranças espirituais que formam comunidades inteiras sem jamais pisar 

numa universidade. Como reconheço ao caminhar pelas trilhas cartográficas desse estudo, as 

mães e pais de santo são intelectuais orgânicos da ancestralidade, que transmitem filosofia com 

seus corpos e suas palavras, que não apenas ensinam conteúdos, mas forjam mundos. Aprender 

com essas lideranças exige humildade epistemológica, abertura para o não sabido, disposição 

para girar com o desconhecido. E é isso que a Pedagogia do Xirê propõe: uma escola que não 

apenas inclua a ancestralidade, mas que se reestruture a partir dela. 

A filosofia bantu, como apresentada por Placide Tempels (1979), corrobora essa 

direção ao afirmar que o ser se realiza na participação e na convivência com os outros. Assim, 

filosofia bantu define o ser como sendo força. Ou seja, um ser não tem como característica uma 

certa força, nem dispõe de uma força distinta do ser; não, um ser, na nossa acepção do termo, é 

apreendido na filosofia bantu como sendo a mesma coisa que uma força. O conhecimento, 

portanto, é relação. A pedagogia do Xirê se constrói como círculo de relações: entre gerações, 

entre saberes, entre mundos. No centro da roda, pulsa o axé – e é ali que a escola pode, enfim, 

se encontrar com seu sentido mais profundo: formar seres que saibam girar com a vida. 

Assim, Laroyê! Eparrêi! Ogunhê, São gritos de uma filosofia inteira. Um chamado à 

tempestade educativa que desfaça os muros da colonialidade. Para que a gira continue. Para que 

os tambores não se calem. E que o saber dance. 

 

 



240 
 

 

6.2.3 Experimentação, experiência e análise 

 

“Na gira do tambor, o tempo se dobra, a tristeza vai embora.” 

(Trecho de poema produzido por aluno na turma M1TNM03) 

 

No terreiro da escola pública, onde muitas vezes a filosofia é convocada a repetir 

discursos distantes da realidade dos corpos que ali habitam, propusemos uma intervenção que 

buscou subverter essa lógica. Inspirada pela filosofia da ancestralidade, tal como elaborada nas 

cartas filosóficas aqui apresentada “Saberes entre terreiros – religião de matriz-africana e a 

escola: filosofia da ancestralidade no ensino antirracista”, a primeira proposta que trilhamos 

foi a das Estações Filosóficas que se lançou como experiência-limite. Mais do que ensinar 

conteúdos, buscou-se instaurar uma pedagogia da escuta, da presença e da corporeidade, onde 

o saber emerge do território, da memória e da encruzilhada. A escola, nesse processo, não foi 

tratada como mero repositório de conteúdos, mas como terreiro em potência – espaço de gira, 

de deslocamento e de produção filosófica viva. 

A experimentação foi o próprio método. Organizada em torno de estações temáticas 

consagradas a Ogum, Iansã, Exu, à Ancestralidade e aos Saberes do Terreiro, a sequência 

didática rompeu com a linearidade tradicional do ensino e propôs um circuito ritual de 

aprendizagem. Cada estação convocava o estudante a viver uma experiência filosófica 

encarnada, onde a escuta, a fala, a criação e a afetividade teciam uma filosofia do cotidiano, da 

resistência e do reencantamento do mundo. Não se tratou de ensinar sobre os orixás ou sobre 

os saberes afro-brasileiros como “conteúdo”, mas de pensar com eles, a partir deles, deixando 

que suas lógicas e cosmopercepções reorganizassem os sentidos da própria prática pedagógica. 

Cada vivência trouxe à tona não apenas respostas, mas perguntas urgentes: o que pode 

a filosofia quando se deixa atravessar pela ancestralidade? Que outras formas de pensar, 

sentir e ensinar emergem quando se reconhece a escola como território de disputa 

epistemológica? Neste relato, análise e experiência caminham juntas, reafirmando que a 

filosofia não está apenas nos livros consagrados, mas também na fala da avó, no canto do 

tambor, na coragem de existir das juventudes negras e periféricas. É nesse entre-lugar – entre 

terreiro e sala de aula – que se constrói uma pedagogia que experimenta, vive e pensa com os 

pés firmes na terra da ancestralidade. 

 

 

 

 



241 
 

 

Estações Filosóficas da Ancestralidade 

O relato a seguir não apenas descreve uma intervenção pedagógica, mas testemunha 

um deslocamento epistemológico: a sala de aula do 1º ano M1TNM03 da Escola Estadual 

Walkise da Silveira Vianna foi convertida, durante cinco encontros de cinquenta minutos no 

primeiro semestre de 2024, em território simbólico de gira, de roda e de axé. Foi ali que se 

encenou a proposta das Estações Filosóficas da Ancestralidade – Ogum, Iansã, Exu e os 

Saberes do Terreiro, como desdobramento direto das reflexões semeadas em meu estudo. Este 

não é apenas um projeto didático. É uma cartografia de insurgência: uma pedagogia que encruza 

epistemologias e convoca a filosofia a se despir de seu eurocentrismo para habitar o corpo vivo 

dos saberes ancestrais. 

A trilha rizomáticas caminhada, foi inspirada na risca da encruzilhada, do corpo-ponte 

e da circularidade dos terreiros, desorganizou a linearidade tradicional da aula para instituir um 

circuito ritualizado de vivências filosóficas. Cada estação foi convocada como espaço-tempo 

regido por um e uma orixá e por um princípio de pensamento afro-brasileiro, fazendo do terreiro 

da escola um lugar de passagem entre mundos. 

Na Estação 1: Ogum – Filosofia da Luta e do Progresso, emergiu uma filosofia da 

travessia, forjada na luta cotidiana por moradia, educação e dignidade. Atividade vivenciada 

foi uma roda de conversa sobre a luta como forma de resistência histórica. Os estudantes 

relacionaram a figura de Ogum às batalhas diárias vividas por suas famílias e comunidades. 

Não refletiram apenas sobre a figura guerreira de Ogum, mas relataram experiências de 

resistência vividas por eles e seus familiares, revelando como a filosofia, quando se alicerça 

nos caminhos de ferro das memórias populares, pulsa no cotidiano. A figura de Ogum não foi 

mitificada, mas encarnada: tornou-se símbolo do fazer com as próprias mãos, da construção de 

futuros mesmo entre ruínas. 

Com Iansã, na Estação 2: Iansã – Filosofia do Movimento e da Transformação, a roda 

girou para os ventos da transformação e da justiça. O debate, assentado no texto de Cida Bento 

(2019, p. 85-98) “Iansã: ventos da transformação e a mulher negra como potência filosófica 

(com complementos a partir de Sueli Carneiro e Leda Maria Martins), trouxe à superfície as 

vozes femininas da turma, sobretudo as das jovens negras. Seus depoimentos não apenas 

emocionaram, mas tensionaram as estruturas da escola: denunciaram o silenciamento, 

afirmaram o corpo como território insurgente, e revelaram a força da ancestralidade feminina 

como linguagem filosófica de mundo. O sopro de Iansã desorganizou o discurso hegemônico 

para, em seu lugar, afirmar a oralitura das memórias negras como epistemologia válida. 

 



242 
 

 

Figura 30: A mulher como potência 

 
Fonte: Arquivo fotográfico particular de José Evandro Silva oliveira 

 

Na encruzilhada de Exu, Estação 3: Exu – Filosofia da Comunicação e da 

Encruzilhada, dançaram os sentidos. O orixá foi evocado como mestre da linguagem, senhor 

do improviso e mediador dos conflitos. Texto de Luiz Rufino (2019) “Exu não é o Diabo” 

(publicado em 2019, e mais particularmente às páginas 95 a 101. Esse trecho do texto faz parte 

do livro Pedagogia das Encruzilhadas, no qual Rufino aborda a figura de Exu como princípio 

epistemológico e ontológico, e critica fortemente sua demonização fruto do projeto colonial e 

da lógica cristã). Ali, Exu não foi lido como figura demoníaca, mas como pedagogo da 

multiplicidade. A experiência permitiu que os jovens nomeassem os silenciamentos que sofrem 

e identificassem na comunicação – não a colonizada, mas a encantada – um instrumento de 

emancipação. 

Na Estação 4: Ancestralidade e Identidade – Filosofia do Pertencimento, o 

pertencimento foi poeticamente tecido. Por meio de colagens, desenhos e poemas, os estudantes 

narraram suas raízes, muitas vezes pela primeira vez em contexto escolar. Essa expressão da 

ancestralidade enquanto presença viva, e não passado fossilizado, permitiu que a filosofia se 

fizesse ponte entre o eu e o nós, entre o agora e o que nos sustenta invisivelmente. Foi o instante 

em que a filosofia se reencantou como memória encarnada. Muitos estudantes, sobretudo os 

que vivem em contextos de vulnerabilidade, verbalizaram pela primeira vez o orgulho de suas 

histórias. 

 

 

 

 

 



243 
 

 

Figura 31 Estação Filosófica – Oficina de colagem, desenhos e poemas 

 
Fonte: Arquivo fotográfico particular de José Evandro Silva oliveira 

 

Por um outro começo, realizamos a estação dos Saberes do Terreiro - Estação 5: 

Saberes do Terreiro – Filosofia do Cuidado Coletivo, que manifestou a ética do cuidado como 

horizonte político-pedagógico. Inspirados no princípio do Ubuntu73 – “eu sou porque nós 

somos” – os jovens compartilharam histórias de cuidado e solidariedade vividas em suas 

comunidades. O cuidado foi ressignificado como prática filosófica contra a lógica meritocrática 

da escola neoliberal. A gira ali não foi apenas metáfora: ela reverberou como prática radical de 

escuta e de construção de um outro modo de habitar o comum. 

Há que ressaltar que, para Ramose (2005), a palavra Ubuntu é formada por dois 

elementos: ubu e ntu. O prefixo ubu refere-se à existência em sua dimensão geral, como um 

processo contínuo de vir-a-ser. Já a raiz ntu remete à existência em sua forma concreta, isto é, 

à realização particular desse vir-a-ser. Traz duas categorias: à ontologia e à epistemologia, que 

são duas categorias importantes no pensamento africano: 

 

[...] ubu-ntu é a fundamental categoria ontológica e epistemológica no pensamento 

africano do povo de língua bantu. É a indivisível unicidade e inteireza da 

epistemologia e ontologia. Ubu, compreendido dinamicamente como ser/existência, 

pode ser dito ser distintamente ontológico. Enquanto ntu, que é o ponto no qual a 

existência assume uma forma concreta ou um modo de ser no processo contínuo de 

desdobramento, pode ser dito ser distintamente epistemológico (Ramose, 2005, p. 

36). 

 
73 Ubuntu é um conceito que expressa a filosofia de vida africana, originário dos povos Bantu. Povos Bantu são os 

falantes das línguas bantu, compostos por vários grupos étnicos da África subsaariana, principalmente na parte sul 

do continente. 



244 
 

 

 

Os impactos foram visíveis, não apenas nos relatos, mas nos corpos em movimento, 

nas falas mais seguras, nos olhos atentos e nas palavras improvisadas. O chão da sala se 

converteu em terreiro de ideias sobre a vida e a filosofia. A filosofia, ao ser chamada a dançar 

com a ancestralidade, deixou de ser disciplina “fria” para tornar-se experiência encarnada, 

coletiva e insurgente. 

A experiência confirma os caminhos trilhados da caminhada rizomática: os saberes 

dos terreiros e das cosmopercepções negras e indígenas não devem ser apenas “aceitos” pela 

escola pública, devem reconfigurar seu projeto político-pedagógico desde a raiz. Ao abrir 

passagem – e quiçá assentamento – para essas epistemes, a Escola Walkise da Silveira Vianna 

tornou-se solo fértil para o plantio de um currículo antirracista que não se contenta com a 

inclusão, mas propõe reestruturação: filosófica, curricular, simbólica e afetiva. 

 

Xirê dos saberes ancestrais: a gira do saber e a filosofia ancestral como experiência 

pedagógica 

 

Construído no contexto das cartas-dissertativas e intitulado Xirê Pedagógico: Laroyê 

Exu! Eparrêi Iansã! Ogunhê Pai! Nosso produto educacional nasce do chão fértil das 

encruzilhadas, onde saberes se cruzam e germinam resistências. Inspirado nas práticas e nos 

ensinamentos do Terreiro de Santa Bárbara, propõe uma intervenção pedagógica que articula 

o pensamento filosófico às epistemologias afro-brasileiras e indígenas, evocando a força 

simbólica e formativa dos orixás como fundamentos de uma práxis educativa antirracista, 

ancestral e decolonial. 

O Xirê, roda de celebração aos orixás, aqui se transforma em carto(a)grafia viva: uma 

pedagogia do movimento, do encontro, da escuta e da ancestralidade. Cada gesto, cada palavra, 

cada silêncio compartilhado é tratado como saber em potência – como ferramenta para uma 

educação comprometida com a justiça racial, a valorização das culturas afro-ameríndias e a 

reexistência dos povos historicamente marginalizados. 

A aplicação do produto educacional também fez parte da nossa intervenção 

pedagógica. E este produto é, portanto, mais do que uma proposta de itinerância de ensinagem: 

é um gesto político de reencantamento do saber, um Xirê de reexistência e um convite a 

terreirizar a escola no atravessamento das relações escolares através da força ancestral que 

dança-habita em nós. 

Essa segunda parte da intervenção pedagógica com a turma do 1º ano M1TNM03, 

realizada no segundo semestre de 2024 (nos meses de outubro e novembro) na Escola Estadual 



245 
 

 

Walkise da Silveira Vianna, constituiu-se como corpo expandido da minha carta-dissertativa 

na busca de um ensino antirracista. Não se tratava de aplicar uma sequência didática, mas de 

instaurar um campo de gira: experienciar a sala de aula como terreiro (sem tentar fazer uma 

transposição), mas como roda de escuta, como chão de pensamento reencantado. A proposta do 

Produto Educacional Xirê Pedagógico foi aqui vivida como gesto de descolonização, como 

insurgência curricular, como invocação de epistemologias que dançam e cantam – e que por 

isso também pensam. 

O ponto de partida, ou a pisada inicial, foi com Exu, senhor das passagens, da 

linguagem e do paradoxo. A sala foi defumada com ervas e acolhida com a pergunta: O que te 

trouxe até aqui? Um estudante respondeu: “Me disseram que essa aula era diferente. Mas não 

sabia que filosofia podia falar do que eu vivo.” A partir da leitura de Nei Lopes (2015, p. 232), 

os estudantes criaram colagens simbólicas de encruzilhadas, traduzindo visualmente os muitos 

caminhos de suas vidas. Esse primeiro encontro expôs tensões: a presença de Exu ainda gera 

ruídos em imaginários colonizados. Mas, como nos ensina Muniz Sodré (2017), todo saber é 

atravessado por uma cosmologia, e ao chamar Exu para o centro da roda, deslocamos o eixo 

epistêmico do pensamento, trazendo o sagrado marginalizado para dentro da escola. Eduardo 

David de Oliveira (2019, p. 156) reafirma que “o Exu pedagógico é aquele que perturba o 

currículo e obriga o pensamento a mudar de direção”, e foi isso que ocorreu: a dúvida tornou-

se método e a encruzilhada, escola. A filosofia se aproximou da realidade, como bem expressou 

outro aluno em sua fala: 

 

“— Então, tipo assim… eu vim porque falaram que essa aula aqui era diferente, tá 

ligado? Mas nem fazia ideia do que ia rolar. Aí cheguei achando que ia ser mais uma 

parada chata, aquelas de ficar só copiando coisa do quadro, mas não… fiquei de cara. 

Nunca tinha parado pra pensar que filosofia podia trocar ideia com a vida que a gente 

vive de verdade, com os corres de casa, os perrengues da rua, as fita que a gente passa 

com os parceiros. Sempre achei que filosofia era papo distante, coisa de livro 

empoeirado e de gente que nem tem nada a ver com nós. Mas aqui parece que a parada 

é outra: é tipo olhar pro que acontece com a gente e enxergar de outro jeito, sacar 

umas parada que antes eu nem dava atenção. É isso… filosofia batendo de frente com 

a real.” (Ponderações feita por um aluno da M1TNM03, outubro de 2024) 

 

Na segunda gira, os ventos de Iansã e o ferro de Ogum nos levaram ao tempo da luta 

e da invenção. A escuta da música Tempo ê, de Mateus Aleluia (2021), foi ritualizada em 

silêncio, seguida de intensa discussão sobre os tempos históricos da diáspora negra: o tempo 

espiralar e o tempo da urgência. Os(as) estudantes construíram uma linha do tempo espiralada 

com marcos das lutas negras em Marabá, evocando bairros, líderes comunitários, mães de santo 

perseguidas, escolas fechadas. Um aluno afirmou: “A luta da minha vó continua comigo. Ela 



246 
 

 

era lavadeira, e eu luto pra estudar.” A fala ressoou profundamente. Como ensina Nego-Bispo 

(2021, p. 90), “não se trata de adaptar o negro ao tempo da escola, mas de ensinar a escola a 

girar no tempo dos ancestrais.” Nesse momento, filosofia não foi abstração, mas cartografia da 

resistência. 

A terceira gira trouxe a ancestralidade como presença encarnada. A pergunta: Quem 

caminha contigo mesmo ausente? e mobilizou memórias intensas. Uma aluna compartilhou: 

“Minha avó me criou com reza e chá. Ela morreu, mas sinto ela quando tô cansada.” Essa 

evocação gerou a criação de altares simbólicos, compostos por imagens, tecidos, nomes, 

orações, cartas. Lemos Leda Maria Martins (Performances do tempo espiralar. Revista USP, 

São Paulo, n. 111, p. 37-50, 2016) e refletimos sobre o tempo da oralitura como metodologia 

de pensamento. Como afirma Muniz Sodré (2013, p. 42), “o corpo não é uma abstração: ele é 

a morada da memória coletiva.” E naquele instante, cada corpo em roda pulsava com vozes que 

não estavam visíveis, mas estavam vivas. 

Na quarta gira, o corpo se fez centro do pensamento. O Terreiro de Santa Barbará foi 

escola nesse dia. Com a presença de Mãe Doguinha, os estudantes vivenciaram toques, gestos, 

pontos e danças sagradas. Depois da vivência corporal, escreveram poemas. Uma aluna disse: 

“Eu pensei que só sabia dançar. Mas hoje descobri que meu corpo também gira.” Outro 

estudante recitou trecho de um poema seu: “Na gira do tambor, o tempo se dobra, a tristeza 

vai embora.” A filosofia, nesse momento, rompeu com a lógica racionalista. Eduardo David 

(2018, p. 52) nos provoca: “Como pensar filosofia sem o tambor? Como ensinar sem ouvir o 

chão dos nossos corpos?” O que se viu na sala não foi uma oficina de dança – foi a emergência 

do corpo como texto, da vibração como conceito, do movimento como método. 

 

Figura 32: Gira de Conversa no Terreiro Santa Bárbara 

 
Fonte: Arquivo particular de José Evandro Silva Oliveira 



247 
 

 

A última gira foi dedicada à reescrita do currículo. A roda propôs: E se a escola fosse 

nossa, como seria? Os estudantes responderam de algumas formas: “Uma escola que tenha 

outros saberes”, “uma escola que escute sem interromper”, “uma escola onde orixás, minha vó 

e “minha quebrada” sejam bem-vindos” (grifos meus). A escrita do Manifesto Curricular do 

Xirê foi coletiva, poética, corajosa. Nego-Bispo (2021) lembra que a escola só será preta quando 

deixar de ser colonial, e esse manifesto é um passo nesse caminho. A atividade, prevista no 

Produto Educacional como desfecho da roda espiralar, foi a abertura de outra espiral: a do 

pertencimento. A filosofia ganhou cheiro, chão, calor e palavra viva. 

 

Figura 33: Roda Espiralar de Saberes Ancestrais – Xirê Pedagógico 

 
 

Fonte: OpenAI. Imagem gerada com IA (ChatGPT / DALL·E). 2025. 

(Editado) 

 

O uso do Produto Educacional, nessa caminhada, não se limitou a uma sequência 

didática, mas foi rito pedagógico, caminho de retorno afro-rizomático ao que a escola tem 

recusado: a possibilidade de pensar com os nossos. Cada atividade, da defumação ao poema, 

da escuta da música ao manifesto coletivo, foi enraizada na proposição que sustento: a filosofia 

não está apenas nos livros, mas nas vivências, nas dores, nas avós, nos terreiros, nos tambores 

e nas danças. Como afirmo em minha carta-dissertativa: o terreiro é escola, e a escola pode ser 

terreiro – se estiver disposta a girar. 

A experiência com a turma M1TNM03 da E.E.E.M. Walkise da Silveira Vianna 

mostrou que a escola pode, sim, ser território de saber-vivência, se estiver disposta a deixar-se 



248 
 

 

atravessar pelas epistemologias que nasceram da dor, da dança e do tambor. Como canta o Xirê 

Pedagógico: Laroyê – Exú! Que se abram as encruzilhadas do saber. Eparrêi – Iansã! Que os 

ventos varram os muros da ignorância e semeiem caminhos de axé. Ogunhê – Pai! Que a espada 

da justiça e da luta firme o chão da aprendizagem.” 

 

CARTA-ENSAIO CONSIDERAÇÃO “COMEÇO” - CABOCLO JÁ VAI 

 

“Santa Barbará roulou pedra grande 

Rolou pedra grade pro fundo do Mar 

Aé, Aé Santa Bárbara 

Ela é a rainha do Mar”. 

(Doutrina do Tambor de Mina do Maranhão-Pará) 

 

No Tambor de Mina, na Umbanda, como em outras manifestações da religião de 

matriz africana a abertura é com uma doutrina à exemplo: “Imbarabô Ago Mojubá a Laroye...'' 

– um ato de reverência aos ancestrais, orixás, voduns e entidades, para saudar Exu e pedir 

permissão ao entrar em um terreiro ou iniciar um ritual e doutrina do encerramento do tambor: 

“Santa Barbara já deu hora no terreiro de Mariana...” e o “Caboclo já vai!” – canto de 

despedida é um auxílio para que o espírito possa retornar ao seu lugar de origem. E chegamos 

no fim dessa gira-filosófica-escrita em forma de cartas-ensaios sob o movimento, a ventania e 

nas pegadas da linha de ferro com Ogum, Exu e Iansã. Como um caboclo-aprendiz desses 

saberes da mata e do terreiro de Mãe Doguinha anuncio nessa gira-escrita que: Caboclo já vai! 

No terreiro, quando se despacha o ebó (a oferenda) é que começa, de fato, a magia, 

pois, a partir dali as forças espirituais que não controlamos agem e intercedem por nós. Penso 

que o mesmo ocorre quando finalizamos o trabalho de uma dissertação de mestrado. E para 

além do ebó ser recebido por forças espirituais diversas, o fruto de minha pesquisa será lido, 

avaliado e interpretado por pessoas diferentes, divergentes, confluentes e variadas. É isso que 

multiplica o axé: o compartilhamento de saberes, as afetações geradas a partir das inquietações 

e afeições profusas. 

“Caboclo já vai” – é o prenúncio de movimento, encerramento, agradecimento e 

reverência, de passagem, retorno à sua morada. Essa carta-dissertativa é um ébo. No terreiro, 

essa fala anuncia não um fim, mas uma abertura de caminho. Quando o ebó é despachado, é aí 

que a magia começa: ali se firma o pedido, o agradecimento, o encruzilhamento entre o visível 



249 
 

 

e o invisível. As mãos deixam o alimento na terra, mas os olhos já miram o céu. É nesse gesto 

ancestral que penso o encerramento – ou melhor, o principiar – desta dissertação. 

O encerramento acadêmico de cartas-textos é, para mim, um ebó ofertado aos saberes 

que me antecedem, caminham comigo e seguirão após de mim. Assim como no terreiro onde o 

despacho ativa forças que não dominamos, a entrega dessa pesquisa também invoca presenças 

múltiplas: cada olhar será uma entidade em ação, cada leitura um novo assentamento de sentido. 

Estas cartas-ensaios, que se firma entre os saberes do Terreiro Santa Bárbara e o 

Terreiro da Escola, não querem domesticar os orixás, nem conter Exu nas páginas. Querem, 

antes, reconhecer que é Exu quem gira as palavras e move os sentidos; que é Ogum quem abre 

picada no mato fechado da epistemologia eurocentrada; que é Iansã quem espalha, no vento da 

oralidade, os fios de um pensamento outro, tecido com as rezas, os toques e os corpos em 

movimento. Espalha sementes dos saberes afro-indígenas-referenciados. 

Se há começo, é porque Caboclo já vai – e vai abrindo os caminhos com seu maracá, 

vai entoando cantigas que sopram ancestralidade na educação. Que esta carta-dissertativa, 

como oferenda de saber e afeto, encontre outros corpos dispostos ao toque. E que, como no 

terreiro, a gira nunca cesse – apenas se transforme. 

Esta carta-filosófica foi sendo tecido como se tece um pano ritual no xirê do tempo: 

com cantigas de Exu, com linha de ferro de Ogum, ventos de Iansã e o silêncio ancestral dos 

povos originários. Ao longo das pisadas nos territórios, vislumbrou-se que o terreiro da escola, 

como instituição forjada nos moldes da colonialidade, precisa se abrir ao encantamento dos 

saberes outros, aos fundamentos de uma filosofia que dança com os orixás e ecoa a memória 

dos povos originários. A Escola precisa terreirizar. 

A análise empreendida nestas cartas rizomáticas não buscou respostas estanques, mas 

a escuta – escuta dos corpos que aprendem com o chão batido do terreiro, escuta dos jovens que 

resistem nas bordas da cidade e escuta da floresta que ainda sussurra aos ouvidos atentos. 

Revelou-se, nesse caminho, que a educação antirracista não pode prescindir da presença viva 

da ancestralidade, não como conteúdo estagnado, mas como cosmovisão atuante que 

reconfigura as relações de saber e poder no espaço escolar. 

Assim, propõe-se que a filosofia ensinada no terreiro escolar seja, também, um corpo 

que gira, um canto que invoca, um tambor que toca, uma pergunta que não se cala. Que o 

pensamento dos e das estudantes possa florescer em suas expressividades periféricas, em seus 

modos de narrar o mundo e reinventá-lo. Que o terreiro, como território de elaboração 

existencial e epistêmica, inspire novas práticas pedagógicas que rompam com o epistemicídio 

e valorizem as muitas vozes que compõem o Brasil profundo. 



250 
 

 

Esta carta-filosófica-dissertativa é, portanto, uma encruzilhada: não encerra um 

percurso, mas abre possibilidades. É começo. Chama os(as) educadores(as), gestores(as), 

pesquisadores(as) e comunidades a baiar nesse terreiro, a pensarem juntos como reencantar a 

escola, acolher os saberes dissidentes e reconstruir os laços entre o conhecimento, o território e 

o sagrado. Como nos ensinou Exu, é na abertura das encruzilhadas que o novo se anuncia. Ao 

tomar a filosofia da ancestralidade como eixo estruturante da práxis educativa, reafirmamos 

que filosofar, no contexto afrodiaspórico e ameríndio, não é abstração desencarnada, mas gesto 

vital, corporal, espiritual e político. A encruzilhada não é metáfora: é rizoma, é cosmovisão, é 

campo epistemológico que se abre onde a escola falha, onde o currículo silencia, onde o saber 

ocidental coloniza. 

Nesse sentido, afirmar a presença de Exu, Ogum, Iansã e dos encantados na sala de 

aula não é uma provocação exótica: é um movimento radical de reconexão com as fontes 

ancestrais da existência. É fazer do ensino de filosofia um ato de restituição, de justiça 

epistemológica, de devolução de outras cosmologias. É colocar a escola diante de sua falha 

constitutiva – sua recusa histórica em ouvir os tambores, os cantos, os mitos, as práticas de cura, 

as éticas do cuidado e da coletividade que forjam as epistemologias afro-brasileiras e indígenas. 

A experiência vivida na Escola Estadual Walkise da Silveira Vianna, em Marabá, 

revela a urgência de pedagogias que se afirmem como práticas de libertação – não apenas no 

plano discursivo, mas no corpo, na gira, na carne-memória dos estudantes. O cruzo entre o 

Terreiro de Santa Bárbara e o Terreiro da Escola não é alegoria: é aliança, é xirê, é atuação 

epistêmica que redesenha o espaço escolar como território de vida, e não de controle. 

Esta carto(a)-grafia-estudo afirmou-se também como contra-dispositivo: insurgência 

escrita que confronta a colonialidade do saber e propõe um currículo outro, rizomático, 

ancestral, vibrátil. Ao cartografar saberes do terreiro, saberes dos orixás, saberes do povo, 

inscreve-se aqui uma prática filosófica que se abre para a escuta do invisível, do indizível, do 

que sempre esteve à margem. A escola, ao abrir-se a esses saberes, pode tornar-se um espaço 

de recomposição do ser, de afirmação da diferença, de convocação da memória como método 

de presente e futuro. 

Como ensina o mestre quilombola Antônio Bispo (2018, p. 51), “a vasilha de dar é a 

mesma de receber”. Este proverbio/ensinamento, que carrega o sopro da sabedoria ancestral de 

Mãe Joana (figura simbólica das argumentações do filósofo do quilombo), revela mais do que 

um princípio ético – é um princípio cosmológico: o que se oferece ao mundo retorna com igual 

intensidade. Apontar uma arma é, também, confessar o medo dela. Esta disputa, nascida do 

medo, nunca cessou. Mas se a guerra – como bem nos lembra Bispo (2018) – é territorial, é 



251 
 

 

também simbólica, epistêmica, espiritual. E nela, os corpos e territórios negros, indígenas, 

periféricos, dissidentes, têm demonstrado, por gerações, uma potência de recomposição: 

ressignificando-se, reorganizando-se, relendo-se frente às ruínas e retalhos deixados pela 

colonialidade. 

A encruzilhada, tal como compreendida carta-filosófica-dissertativa, não é apenas o 

lugar simbólico de Exu – é também o espaço onde a escola e o terreiro se tocam, se trocam e 

transformam o terreiro da escola. É território vivo, onde negociações, conflitos e aproximações 

se fazem e se desfazem a todo instante. A encruzilhada é pedagogia de acontecimentos. Ela 

escapa à lógica do controle institucional. Ela surpreende. Ela é rizoma e transgressão. 

E mesmo assim, em nome da ordem e da neutralidade, seguem muitos preferindo não 

ver. E quando veem, elegem culpados: estudantes negros, culturas periféricas, religiões afro-

brasileiras. Mas não é o povo negro que carece de inteligência, como tenta fazer crer a educação 

colonizada; é a sociedade que, sistematicamente, rouba a dignidade desses corpos. E ainda 

assim, esses mesmos corpos produzem táticas de existência, constroem epistemologias, 

constelam saberes e escrevem sua história com a pena molhada no tinteiro da resistência. 

É nesse sentido que Exu, senhor das encruzilhadas, risca no chão de nossa história a 

lógica de uma outra pedagogia – uma pedagogia que não teme o erro, porque reconhece nele a 

abertura do caminho. Uma pedagogia da dúvida, da reinvenção e da presença viva. É ele, com 

seu corpo preto e sua navalha afiada, que nos diz que mesmo quando tudo parece cair, talvez 

estejamos, finalmente, próximos do chão fértil. Como diz Krenak (2020, p. 62), “talvez 

estejamos tão no fundo que seja, enfim, possível plantar”. 

E quem planta nos saberes da encruzilhada não busca colheita rápida. Sabe que a 

colheita virá quando o tempo da gira assim o desejar. Por isso, o retorno às epistemologias afro-

indígenas-referenciadas, o reconhecimento das narrativas fundadas na cabaça, no útero, nas 

folhas, nas matas, no ferro, nas pedras, no tambor, não é mero saudosismo, mas uma 

necessidade ética, estética e ontológica de reconectar-se ao que é anterior à violência colonial: 

o direito de existir com dignidade e espiritualidade. 

O Terreiro da Escola, portanto, não está livre de contradições. Ela também é um corpo 

em disputa, performado, tensionado, muitas vezes colonizador. Mas é, igualmente, um espaço 

onde se pode dançar a gira. Um espaço que, quando tensionado, pode ceder à pluralidade. O 

terreiro, por sua vez, tampouco é idealizado neste estudo: é também espaço de humanidade, 

com suas falhas, mas sobretudo com sua força de criação, cuidado e cura. 

O que a carta-filosófica-dissertativa propõe é o desassossego. É a desobediência 

epistêmica como prática de ensinagem. É terreirizar a escola, fazê-la um território aproximado 



252 
 

 

de Exu, de Ogum, de Iansã, das encantarias e dos povos Gaviões. É reencantar a filosofia para 

que ela possa caber no corpo da menina de trança, no silêncio do menino de axé, na memória 

do velho de batuque. É tornar a gira uma estratégia de vida, de ensino, de pensamento. 

E a cidade de Marabá, em sua tessitura rizomática, foto-cartografou-se como 

encruzilhada viva de memórias, resistências e ancestralidades. Através da escuta sensível dos 

terreiros, das vozes silenciadas pelas narrativas oficiais e dos passos firmes dos sujeitos afro-

amazônidas que territorializam a cidade com sua fé, sua estética e seus modos de vida, este 

trabalho buscou desvelar outras cartografias possíveis – aquelas que escapam à rigidez da 

historiografia hegemônica e florescem na oralidade, na corporeidade e no axé. Ao lançar o 

escurecimento sobre os afro-rizomas que atravessam a cidade – desde os fluxos migratórios do 

Maranhão até as práticas de Umbanda e Pajelança que coexistem nos terreiros da periferia – 

reafirma-se que não há neutralidade possível diante das violências epistêmicas que moldaram 

o imaginário local. Falar da presença negra em Marabá é falar de ausências forjadas, mas 

também de presenças insurgentes que, mesmo diante das exclusões, afirmam com coragem e 

beleza suas formas de saber, crer e existir.  

Se o rizoma foi aqui convocado como figura conceitual, foi para afirmar a 

multiplicidade que nos constitui. Se os terreiros foram chamados à cena, foi para reconhecê-los 

como escolas de filosofia encarnada. E se a cidade foi escrita com as tintas da filo-poética, foi 

para que a razão acadêmica aprenda a dialogar com os afetos, os cantos, os silêncios e os ventos 

que sopram do sul do Pará. 

A poética de Gonçalves Dias, embora centrada na figura indígena, oferece uma 

metáfora poderosa para pensar a mestiçagem e a pluralidade que caracterizam a cidade. O 

poema Marabá simboliza não apenas a dor do deslocamento, mas também a potência da 

identidade híbrida, que resiste às tentativas de apagamento. Da mesma forma, os terreiros de 

Umbanda, Tambor de Mina e Candomblé, com suas conexões afro-amazônicas, são espaços 

vivos de conhecimento e resistência, onde a ancestralidade se reinventa e se atualiza no 

cotidiano da cidade. 

O bairro São Félix, com sua história de migrações, ocupações e lutas, exemplifica a 

capacidade de comunidades marginalizadas de criar territórios de pertencimento e significado. 

A ponte rodoferroviária, que poderia ser um símbolo de integração, acabou por reforçar as 

margens físicas e simbólicas do bairro, mas não apagou a vitalidade cultural de seus moradores. 

As manifestações religiosas, as memórias compartilhadas e as práticas cotidianas revelam uma 

cidade que pulsa além dos mapas oficiais, onde a vida se faz na resistência e na reinvenção. 



253 
 

 

Ao se aproximar da filosofia como encruzilhada, nossa carta-rizomática revela que os 

saberes do Terreiro de Santa Bárbara e de do Terreiro da Escola Walkise da Silveira Vianna 

não se opõem, mas se entrelaçam como corpos em gira. O terreiro – como metáfora, espaço e 

corpo – torna-se escola, e a escola, ao reconhecer o terreiro em seus corredores, pátio, sala, 

quadra, ganha axé. A pedagogia do corpo, da memória, da ancestralidade e do cuidado emerge 

como contraponto à neutralidade colonial do currículo. Reafirma-se que o antirracismo não é 

só conteúdo a ser inserido, mas chão epistêmico a ser cultivado. O currículo precisa deixar de 

ser palco de apagamento e tornar-se roda de saberes. Por isso, a filosofia da ancestralidade 

afirma-se como gesto político de reexistência: ela dança com os orixás, inscreve-se no cotidiano 

dos estudantes e desfaz os silêncios instituídos pelo epistemicídio. Assim, a encruzilhada 

curricular é campo de disputa e possibilidade de reinvenção pedagógica. Ensinar com Exu, 

Ogum, Iansã e os encantados é reencantar o projeto educativo e devolver à escola a força de 

sua comunidade. 

Nesta carta-dissertativa, caminha-se como rito de passagem. O terreiro da escola 

torna-se território filosófico, lugar onde a pedagogia da ancestralidade é vivida, sentida e 

pensada. O ensino de filosofia, nesse contexto, desloca-se da abstração para a presença viva dos 

corpos, memórias e tambores. A experiência das Estações Filosóficas mostra que pensar com 

os orixás não é “ensinar sobre”, mas “ensinar com”: Ogum como luta, Iansã como 

transformação, Exu como movimento, mediação e a ancestralidade como terreiro. As práticas 

descritas – rodas, altares, oralituras, colagens, cantos e performances – compõem uma nova 

gramática escolar: insurgente, coletiva e encantada. O saber dança, e com ele dança a escola. A 

filosofia da ancestralidade se inscreve como prática de cura e de justiça epistêmica. Ela não 

apenas propõe a inclusão de saberes interditados, mas exige a reconfiguração da escola como 

território de resistência e encantamento. 

Seguimos com o ensinamento-aprendimento de que “a vasilha de dar é a mesma de 

receber”: o que se oferece à comunidade – saber, cuidado, escuta – retorna em forma de axé. 

Exu, senhor das travessias, risca no chão da escola uma nova possibilidade de ser, ensinar-

aprender e existir. Plantar filosofia com os pés na ancestralidade é colher mundos possíveis. 

Ao começo, esta carta-dissertativa não fecha portas é “começo, meio começo”. Abre 

encruzilhadas. E como todo ponto de Exu nos lembra: é preciso coragem para caminhar na 

encruzilhada – seguir. Porque no mundo que privilegia um só caminho, assumir a encruzilhada 

é revolucionar. 

Por outro começo, ou quase, minha carta-dissertativa se oferece em gira, como corpo 

em movimento, terreiro de palavras que não se pretendem encerradas. É plantio de 



254 
 

 

encruzilhada, rizoma afro-indígena que pulsa com os saberes do Terreiro de Santa Bárbara, 

com as vozes ancestrais dos Gaviões, com as filosofias que dançam entre/com orixás. Não 

finda, “já vai”: segue encantada, espraiada, como louvação que caminha, como rizoma que se 

faz tambor e pensamento insurgente. Ela é chamada, é oferenda, é padê lançado nas 

encruzilhadas para abrir caminhos a outras epistemologias, a outras escolas-terreiros-escolas, a 

outros modos de pensar e ensinar filosofia. Como ensina Exu, senhor do movimento: não há 

fim, há passagem. Que esta dissertação sirva como ponto de partida para uma escola que não 

apenas ensine, mas que também escute, gire, cante e transforme. 

Laroyê, Exu. Axé aos que vieram antes, os que vem agora. E que sigamos com Santa 

Barbará-Iansã junto no caminho de Ogum. O “Caboclo já vai”, antes de subir deixa para todas 

e todos a doutrina da Encantada Barbara Soeira, do Tambor de Mina, que não poderia faltar 

nessa gira: 

“Que lindo botão de rosa que brilhou naquele altar 

Que lindo botão de rosa que brilhou naquele altar 

Maria Barbara Soeira padroeira do lugar 

Maria Barbara Soeira padroeira do lugar”. 

 

Abrindo uma transgressão. Na forma de abrir como deve ser as considerações-começo, 

nesta carta-dissertativa, exerço a rebeldia epistêmica na carta de fechamento dessa gira, para 

apresentar Senhora Maria Barbara Soeira. 

 

Dentro do Tambor de Mina, Bárbara Soeira é uma figura central da Encantaria, um 

culto aos espíritos de nobres e caboclos que, em vida, foram figuras importantes ou 

tiveram destinos incomuns. Ela não é um orixá ou vodum, mas uma entidade 

espiritual conhecida como encantado ou encantada. 

A Rainha Bárbara Soeira pertence à Família de Codó, também conhecida como 

Tambor da Mata ou Terecô. Essa família de encantados é muito forte no interior do 

Maranhão, especialmente na cidade de Codó, e tem características próprias que a 

diferenciam do Tambor de Mina mais tradicional de São Luís. Essa família também 

está pelas Matas do Pará. 

Ela é uma rainha encantada, uma das figuras femininas mais importantes e poderosas 

da sua família. A entidade é descrita como nobre e forte, sendo uma referência de 

poder feminino dentro da religião. A tradição oral a descreve como uma entidade que 

não se curva, que tem uma postura altiva e guerreira. A energia de Bárbara Soeira é 

associada a forças da natureza e ao poder de decisão e ação. 

Bárbara Soeira é como Santa Bárbara, a senhora dos raios e das tempestades. A 

relação entre a Rainha encantada e a santa católica é construída com base em alguns 

elementos-chave: Força e Poder; Luta e Coragem e a sua relação com a Natureza e 



255 
 

 

seus fenômenos. Tudo isso muito presente na cosmologia de muitas divindades 

africanas e encantados. 

Evandro Oliveira – Um caboclo aprendiz. 

  



256 
 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABUD, Marcelo (ed.). O que é contracolonial e qual a diferença em relação ao pensamento 

decolonial? Disponível em: https://www.institutoclaro.org.br/educacao/nossas-

novidades/podcasts/o-que-e-contracolonial-e-qual-a-diferenca-em-relacao-ao-pensamento-

decolonial/. Acesso em: 19 agosto. 2025. 

 

ADÉKÒYÀ, Olúmúyiwá Anthony. Yorubá: tradição oral e história. – São Paulo, 1999 

 

AGBOTON, Benjamín. Contos e Lendas da África. Lisboa: Edições Paulinas, 2004. 

 

ALELUIA, Mateus. Tempo ê. Tempo ê. Salvador: YB Music, 2021. Disponível 

em: https://open.spotify.com/track/ [...]. Acesso em: 4 jun. 2025. 

 

ALMEIDA, S.G. Projeto Âncora: uma perspectiva de educação para a integralidade 

humana. Orientador: Patrícia Lima Martins Pederiva. - Brasília - Dissertação de Mestrado - 

UnB, 2017. 

 

ANTONACCI, Mª Antonieta. Memórias ancoradas em corpos negros. – São Paulo: Educ. 

2013. 

 

ANI, M. Yurugu: an afrikan-centered critique of European cultural thought and 

behavior. Baltimore: Afrikan World Books, 2014 (1994). 

 

ASANTE, M. K. The Egyptian philosophers: ancient African voices from Imhotep to 

Akhenaten. Illinois: African American images, 2000. 

 

ASANTE, M. K. Afrocentricidade: A teoria do envolvimento social. Tradução de Hilton 

Cobra e Ney Costa Santos. Salvador: Edufba, 2014. 

 

BÂ, Amadou Hampâté. A Tradição Viva. Paris: Présence Africaine, 1982. 

BÂ, Amadou Hampâté. Amadou Hampâté Bâ: A memória da África. Tradução de Vera 

Carton. São Paulo: Palas Atena, 2010. 

 

BÂ, Amadou Hampâté. As Línguas de Deus. Lisboa: Instituto Piaget, 2003. 

 

BALLESTRIN, L. Decolonialidades na educação em ciências, 2013  

 

BAQUAQUA, M. G. Biografia de Mahommah Gardo Baquaqua: um nativo de Zoogoo, 

no interior da África. São Paulo: Editora Uirapuru, 2017. 

 

BARROS, Manoel; KASTRUP, Virgínia. O funcionamento da atenção no trabalho do 

cartógrafo. In: PASSOS, Eduardo; KASTRUP, Virgínia; ESCÓSSIA, Liliana da (Orgs.). 

Pistas do método da cartografia: Pesquisa-intervenção e produção de subjetividade. 

Porto Alegre: Sulina, 2015. 

 

BERNARDO, Bernardo Fonseca. Tradição e Ancestralidade: Uma Perspectiva Ético-

Política Afro-Brasileira. Salvador: EDUFBA, 2018. 

 

https://open.spotify.com/track/%20%5b


257 
 

 

BISPO DOS SANTOS, Antônio (Nego Bispo). Escola de Aprendeização: Saberes e práticas 

dos quilombos. Organização: Núbia Regina Moreira. São Paulo: Jandaíra, 2021. 

 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O que é educação popular. São Paulo: Brasiliense, 2006. 

 

BRANDÃO, Maria Helena Nagamine. Introdução à Análise do Discurso. 2. ed. rev. 

Campinas: Unicamp, 2004. 

 

BRASIL. Secretaria de Educação Básica. Ciências humanas e suas tecnologias. Brasília: 

MEC/SEB, 2006 (Orientações Curriculares Nacionais para o Ensino Médio; volume 3). 

 

BOSI, Alfredo. História Concisa da Literatura Brasileira. 47. ed. – São Paulo: Cultrix, 

2006. 

 

BUTLER, Judith. Corpos em Aliança e a Política das ruas: Notas para uma teoria 

performativa de assembleia. Trad. Fernanda Siqueira Miguens. 3ª edição. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2019. 

 

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o pensamento. São Paulo: Pólen, 2020. 

 

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São Paulo: Selo Negro, 

2011. 

 

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. 2005. 

Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de São Paulo (USP). 

 

CARNEIRO, Edison. Candomblés da Bahia. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2002. 

 

CAPUTO, Stela Guedes. Educação nos terreiros: e como a escola se relaciona com 

crianças de Candomblé. Rio de Janeiro: Pallas, 2012. 

 

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário dos símbolos: mitos, sonhos, 

figurinos, gestos, formas, figuras, núcleos, números. 29. ed. Rio de Janeiro: José Olímpio, 

2015. 

 

CHEN, Kuan-Hsing. A Formação de um Intelectual Diaspórico: uma entrevista com 

Stuart Hall. In: SOVIK, Liv (org.). Da Diáspora. Identidades e mediações culturais. Stuart 

Hall. Belo Horizonte/Brasília: Editora da UFMG/UNESCO, 2003. p. 407-434. 

 

CONCONE, M.H.V.B; REZENDE, E.G. (2010). A Umbanda nos romances espíritas 

kardecistas. Revista Eletrônica de Comunicação, Informação & Inovação em Saúde, 4(3). 

Disponível em https://doi.org/10.3395/reciis.v4i3.663. Acesso em 15 de janeiro de 2025. 

 

CUMINO, A. História da Umbanda: uma religião brasileira. SP: Madras, editora, 2015. 

 

Dantas, L. T. F., & da Silva, R. J. (2016). O estatuto ontológico e epistemológico africano 

em Towa e Obenga. Revista Da Associação Brasileira De Pesquisadores/as Negros/As 

(ABPN), 8(20), 39–56. Recuperado de https://abpnrevista.org.br/site/article/view/7. Acesso 08 

de janeiro de 2024.   

 

https://doi.org/10.3395/reciis.v4i3.663
https://abpnrevista.org.br/site/article/view/7


258 
 

 

DANTAS, L. T. Filosofias em diáspora: epistemologias de terreiro e transformações do 

eu. Trans/Form/Ação, Marília, v. 45, p. 169-184, 2022. Edição Especial. 

 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia. Rio de 

Janeiro: Ed. 34, 1996. 

 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a filosofia? Tradução de Bento Prado Jr. e 

Alberto Alonso Muñoz. Rio de Janeiro: Editora 34, 1992. 

 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a filosofia? Trad. Bento Prado Junior e 

Alberto Alonso Muñoz. Col. Trans. Vol.1. Rio de Janeiro: Ed. 34 Letras, 2020. 

 

DELEUZE, G. GUATTARI, F. Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia. Vol. 5. Rio de 

Janeiro: Ed. 34,1997 

 

DERRIDA, Jacques. Força de lei: o fundamento místico da autoridade. São Paulo: Martins 

Fontes, 2007. 

 

DIAS, Gonçalves. Últimos cantos. Rio de Janeiro: Paula Brito, 1851. Disponível em: < 

file:///C:/Users/Lenovo/Downloads/2.%C3%9Altimos%20Cantos,%20Gon%C3%A7alves%2

0Dias%20(1).pdf > Acesso em 20 de janeiro de 2024. 

 

DIOP, C. A. The African Origin of Civilization: Myth or Reality. Chicago: Lawrence Hill 

& Co., 1974. 

 

DOMINGOS, L. T. A visão africana em relação à natureza. Revista Brasileira de História 

das Religiões. Maringá (PR) v. III, n.9, jan/2011. ISSN 1983-2859. Disponível em:   

https://filosofia-africana.weebly.com/textos-africanos.html>. Acesso em 9 de nov de 2023. 

 

DU BOIS, W.E.B. The World and Africa: An Inquiry into the Part Which Africa Has 

Played in World History. New York: Viking Press, 1947 

 

EM CONFERÊNCIA, BOAVENTURA traz metáfora do sofrimento e exclusão dos 

povos. Agência Fio Cruz de Notícias, 28 jul. 2010, on-line. Disponível em: 

https://agencia.fiocruz.br/em-confer%C3%AAncia-boaventura-traz-met%C3%A1fora- 

osofrimento-e-exclus%C3%A3o-dos-povos. Acesso em: 23 de novembro 2023. 

 

EXU – A Boca do Universo. Texto: Daniel Arcades; Coautoria: Fernanda Júlia. NATA – 

Núcleo Afrobrasileiro de Teatro de Alagoinhas. Fundação da Biblioteca Nacional. 

Salvador, março de 2014. 

 

EVARISTO, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. Belo Horizonte: 

Nandyala, 2008. 

 

EVARISTO, Conceição. Eu Não sei cantar. [Entrevista concedida à Carol Frederico]. 

Revista Raça Brasil. Reportagem: Edição 96, mar. 2006. Disponível em: 

https://revistaraca.com.br/ . Acesso em: 22 de novembro 2023.  

 

EVARISTO, Conceição. Insubmissas Lágrimas de Mulheres. – 4ª Ed. – Rio de Janeiro: 

Male, 2020.  

file:///C:/Users/Lenovo/Downloads/2.Ã�ltimos%20Cantos,%20GonÃ§alves%20Dias%20(1).pdf
file:///C:/Users/Lenovo/Downloads/2.Ã�ltimos%20Cantos,%20GonÃ§alves%20Dias%20(1).pdf
https://agencia.fiocruz.br/em-confer%C3%AAncia-boaventura-traz-met%C3%A1fora-


259 
 

 

 

EVARISTO, Conceição. Literatura Negra: Uma poética da Nossa Afrobrasilidade. 

Dissertação de Mestrado, Rio de Janeiro: Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, 

1996.  

 

EVARISTO, Conceição. “Macabéa, Flor de Mulungu”. In: GUIMARÃES, Mayara R.; 

MAFFEI, Luis (Orgs.). Extratextos I – Clarice Lispector, personagens reescritos. Rio de 

Janeiro: Oficina Raquel, 2012. P.13 – 21.  

 

FLOR DO NASCIMENTO, Wanderson. Afrorreligiosidade na mira do racismo. Correio 

Braziliense/DF – Opinião – p. A11. Seg, 3 de Março de 2014. 

 

FLOR do NASCIMENTO, Wanderson. Outras Vozes no Ensino de Filosofia: o 

pensamento africano e afro-brasileiro. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação. 

Número 18, mai – out/2012, p. 74-89. 

 

FRANÇA, Heloisa. Corpo-Templo: poéticas visuais, rito e memória. 2019. Universidade 

Federal do Recôncavo Baiano, Cachoeira, 2019 

 

FREGE, Gottlob. Lógica e Filosofia da Linguagem. Paulo Alcoforado (Trad.). São Paulo: 

Editora da Universidade de São Paulo, 2009. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 

Paulo: Paz e Terra, 2015) 

 

FREIRE, PAULO; HORTON, MYLES. O Caminho se Faz Caminhando: Conversas sobre 

Educação e Mudança Social. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2009. 

 

GILROY, Paul. O Atlântico Negro: Modernidade e dupla consciência. São Paulo: Editora 

34, 2001. 

 

GIL, José. Movimento Total. São Paulo: Iluminuras, 2002. 

 

GOMES, Nilma Lino. Cultura negra e educação. Revista Brasileira de Educação, Rio de 

Janeiro, n. 23, p. 75-85, 2003. Disponível em: 

https://www.scielo.br/pdf/rbedu/n23/n23a05.pdf. Acesso em: 11 de dezembro 2023. 

 

GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas: 

racismo/sexismo epistêmico e os quatro genocídios/epistemicídios do longo século XVI. 

Revista Sociedade e Estado, Brasília, v. 31, n. 1, p. 25-49, jan. 2016. DOI: 

https://doi.org/10.1590/S0102-69922016000100003 

 

GUATTARI, E e ROLNIK, S. 1996 Micropolítica: cartografias do desejo. Petrópolis: 

Vozes, 1996. 

 

GUIMARÃES NETO, Regina Beatriz. Memória, relatos e práticas de espaço: cidades em 

áreas de ocupação recente na Amazônia (Mato Grosso, 1970-2000). História Oral, Rio de 

Janeiro, v. 9, n. 1, p. 49-68, jan./jun. 2006a. 

 



260 
 

 

HAMPATÉ BÂ, A. A tradição viva. In: História geral da África, I: Metodologia pré-

história da África. 2.ed – Brasília: UNESCO, 2010. 

 

HAMPÂTÉ BÂ, A. Uma filosofia na tradição africana. São Paulo: Palas Athena, 2003. 

 

HAMPHÂTÉ BÂ, A. A Tradição “Viva”. In: Ki-Zerbo. História geral da África. São Paulo. 

Unesco (Africa, vol. 1 unb) 1982 

 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 

2003. 

 

HERÓDOTO. Histórias. livro II. Tradução Jota Brito Broca. [s.l]: [s.n], 2006. 

 

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São 

Paulo: WMF, 2017. 

 

HOOKS, bell. Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como negra. Trad. Cátia 

Bocaiuva Maringolo. São Paulo: Elefante, 2019. 

 

IBGE – Instituto Brasileiro De Geografia E Estatística. Censo Brasileiro de 2022. Rio de 

Janeiro: IBGE, 2023. 

LÍBERO. Precisamos voltar para o centro da encruzilhada. Líbero, São Paulo, ano 25, n. 

5, p. 10-23, maio/ago. 2022. 

 

IROBI, Ensiaba. (2012). O que eles trouxeram consigo: carnaval e persistência da 

performance estética africana na diáspora. Projeto História, nº 44, São Paulo: Educ. 

 

INGOLD, Tim. 1995. Humanidade e animalidade. In: Revista Brasileira de Ciências Sociais, 

28: pp.39- 53. 

 

JAMES, G. G. M. Stolen legacy: The Greek Philosophy is a stolen Egyptian Philosophy. 

Drewryville: Khalifah’s Booksellers & Associates June, 2005. 

 

JESUS, C. M. Quarto de despejo – diário de uma favelada. São Paulo: Francisco Alves, 

1960. 

KASTRUP, V. O funcionamento da atenção no trabalho do cartógrafo. In: PASSOS, E., 

KASTRUP, V.; ESCÓSSIA, L. (Orgs.). Pistas do método da cartografia: pesquisa-

intervenção e produção de subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 2015. 

 

Larrosa, Jorge. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Revista Brasileira de 

Educação, nº 19, 2002, p. 20-28. Disponível em 

https://www.scielo.br/j/rbedu/a/Ycc5QDzZKcYVspCNspZVDxC/?format=pdf&lang=pt&utm

_source=chatgpt.com Acesso em 5 de janeiro de 2025. 

 

LANDES, Ruth. A cidade das mulheres. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2002. 

 

LARA, Ivone. Alguém me avisou. Intérprete: Dona Ivone Lara. In: ___. Samba, minha 

verdade, samba, minha raiz [LP]. Rio de Janeiro: EMI-Odeon, 1978. 1 faixa sonora (3 min 25 

s), estéreo. 

 

https://www.scielo.br/j/rbedu/a/Ycc5QDzZKcYVspCNspZVDxC/?format=pdf&lang=pt&utm_source=chatgpt.com
https://www.scielo.br/j/rbedu/a/Ycc5QDzZKcYVspCNspZVDxC/?format=pdf&lang=pt&utm_source=chatgpt.com


261 
 

 

LARROSA, Jorge. Tremores. Belo Horizonte: Autêntica, 2015. 

 

LE GOFF, Jacques. História e Memória. 5. ed. Campinas: Editora Unicamp, 1994. 

 

LEITE, Fábio. Valores civilizatórios em sociedades negro-africanas. África: Revista do 

Centro de Estudos Africanos, n. 18-19, p. 103-118, 1995-1996. 

 

LISPECTO, Clarice. A paixão segundo Victor Hugo. Ed. Vozes, São Paulo 2000. 

 

LISPECTOR, Clarice. A Hora da estrela. 1ª ed. – Rio de Janeiro: Rocco, 1998. 

 

LOPES, Nei. Novo dicionário Banto do Brasil. Pallas: Rio de Janeiro, 2012. 

 

LOPES, Nei. Exu: o guardião da comunicação. Rio de Janeiro: Pallas, 1999. 

 

LUBICZ, I. S. A abertura do caminho: um guia prático para os ensinamentos da 

sabedoria do antigo Egito. Disponível em: <https://estahorareall.wordpress.com/>. Acesso 

em: 07 de janeiro de 2024. 

 

MACHADO, V. Pele da cor da noite. Salvador: UFBA, 2013. 

 

MARTINS, Cynthia C. Prefácio. In: VALLE, Camila et al. Cartografia dos afro-religiosos 

em Belém do Pará. Religiões afro-brasileiras e ameríndias da Amazônia: afirmando 

identidades na diversidade. Rio de Janeiro, Brasília: Casa 8, IPHAN, 2012.   

 

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da memória. Rio de janeiro: Perspectiva, 1997. 

 

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da memória: o reinado do rosário do Jatobá. São 

Paulo: Perspectiva, 2017. 

 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. 1. ed. 

São Paulo: Perspectiva, 2021. 

 

MACHADO, Andréa; PETIT, Laurence. Cosmopercepções: modos de ser, saber e narrar. 

São Paulo: Elefante, 2018. 

 

MALDONADO, Nelson Torres. A topologia do ser e a geopolítica do conhecimento: 

Modernidade, império e colonialidade, In. SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, 

Maria Paula et al. (Org.). Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez Editora, 2014. 

 

MALHEIRO. Bruno Cesar P. Território e saberes em disputa: por uma epistemologia da 

Fronteira. In: TROCATE, Charles (ed) 1. Ed. Marabá, Pará: Editorial Iguana, 2015. 

 

MANZINI-COVRE, Maria de Lourdes. O que é cidadania. Col. Primeiros Passos. São 

Paulo: Brasiliense, 2007. 

 

MBAH, S; IGARIWEY, I. E. Anarquismo africano: a história de um movimento. Rio de 

Janeiro: Rizoma, 2018. 

 



262 
 

 

MBEMBE, Achille Joseph. Art & Humanities in Higher Education. Decolonizing the 

university: New diretions, Johannesburg, v. 15, p. 29-45. 2016. Disponível em: Acesso em: 

07 jan. 2024. 

 

MENU, B. Maât, ordre social et inégalités dans l’Égypte ancienne. 2015. Disponível em: 

<https://journals.openedition.org/droitcultures/3510>. Acesso em: 12 de janeiro de 2024. 

 

MIGNOLO, W. A colonialidade do saber. In: Lander, E. (org) A Colonialidade do saber: 

Eurocentrismo e Ciências Sociais. Buenos aires. Clasco. 2008  

 

MIGNOLO, W. A. Desobediência Epistêmica, Pensamento Independente e Liberdade 

Decolonial. Revista X, Paraná, v. 16, n. 1, p. 24-53, 2021. Tradução de Isabella B. Veiga. 

Disponível em: https://revistas.ufpr.br/ revistax/article/view/78142 

 

MOORE, C. Racismo & Sociedade: novas bases epistemológicas para entender o 

racismo. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2007. 

 

MULUNDWE, Banza Mwepu; TSHAHWA, Muhota. Mito, Mitologia e Filosofia Africana. 

Volume 4, Número especial,2007 

 

MUNANGA, Kabengele; GOMES, Nilma Lino (Orgs.). Superando o Racismo na Escola. 

Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e 

Diversidade, 2006. 

 

NASCIMENTO, Abdias do. Axés do sangue e da esperança. Rio de Janeiro: Editora 

Achiamé, 1983. 

 

NASCIMENTO, Abdias do. O Brasil na Mira do Pan-Africanismo. 1980. 

 

NOGUERA, Renato. O ensino de filosofia e a lei 10.639. 1. ed. - Rio de Janeiro: Pallas: 

Biblioteca Nacional, 2014. Disponível em: 

https://www.epublicacoes.uerj.br/index.php/riae/article/view/18346. Acesso em 13 de junho 

de 2023. 

 

NOGUERA, Renato. Exu e a pedagogia da encruzilhada: filosofia da ancestralidade afro-

brasileira. Pallas, 2020. 

 

NOGUEIRA, Renato. Denegrindo a filosofia: o pensamento como coreografia de conceitos 

afroperspectivista. Griot - Revista de Filosofia, v. 4. n.2, 2011. 

 

OLIVEIRA, Eduardo David de. A ancestralidade na encruzilhada Ape'Ku Editora, Vol. 2, 

2021. 

 

OLIVEIRA, Eduardo David de. A epistemologia da ancestralidade. Revista Entre lugares – 

Revista de Sociopoética e abordagens afins, ISSN 1984-1787, 2009 – Disponível: 

http://www.entrelugares.ufc.br/phocadownload/eduardo-resumo.pdf.  Acesso em 30 de junho 

2023. 

 

OLIVEIRA, Eduardo David. Filosofia da ancestralidade: corpo de mito na filosofia da 

educação brasileira. Curitiba: Gráfica Popular, 2007. 

https://www.epublicacoes.uerj.br/index.php/riae/article/view/18346
http://www.entrelugares.ufc.br/phocadownload/eduardo-resumo.pdf


263 
 

 

 

OLIVEIRA, Eduardo D. Filosofia da ancestralidade como filosofia africana: Educação e 

cultura afro-brasileira. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação. Número 18:maio-

out/2012. 

 

OLIVEIRA, Eduardo. Banzo. Publicado em: Geledés – Instituto da Mulher Negra, 13 jul. 

2012. Disponível em: https://www.geledes.org.br. Acesso em: 2 mar. 2024. 

 

OLIVEIRA, Eduardo D. Cosmovisão Africana no Brasil: Elementos para uma Filosofia 

Afrodescendente. Fortaleza: I.C.R., 2006. 

 

OLIVEIRA, Eduardo David de. Cosmologia, educação e afrocentricidade: o exu pedagógico 

como princípio do conhecimento. São Paulo: Editora Odó, 2019. 

 

OLIVEIRA, J. M.; NASCIMENTO, J. L. A Construção do Legado: a negação de uma 

epistemologia filosófica africana. Revista da ABPN - v. 8, n. 19 - mar. 2016 – jun. 2016, 

p.177-194. 

 

OLIVEIRA, Vanderlei de. “A Filosofia da Ancestralidade e a Pedagogia da 

Ancestralidade: Reflexões para uma Educação Pluriversal.” Revista Perspectiva, v. 38, n. 

4, p. 15-32, 2020. 

 

OASPUC. Diagnóstico socioeconômico de Marabá: estudo técnico. São Paulo: OASPUC, 

1988. 

 

OPENAI. ChatGPT: assistente de criação de imagem em inteligência artificial. [S.l.]: 

OpenAI, 2025. Disponível em: https://chat.openai.com. Acesso em: 05 jun. 2025. 

 

OSANIIYI, Alexandre. Em torno de uma epistemologia preta. Exitus: Revista de Filosofia 

e Educação, v. 9, n. 4, p. 17-36, 2019. 

 

OSONIYI, Alexandre. Exu: epistemologia preta e a comunicação. Eptic, v. 21, n. 2, p. 25-

40, 2019. 

 

PASSOS, Eduardo; KATRUSP, Virgínia; ESCÓSSIA, Liliana da. (Org.). Pistas do método 

da cartografia: pesquisa-intervenção e Produção de subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 

2015. 

 

PASSOS, Eduardo. KASTRUP, Virgínia. TEDESCO, Sílvia. Pistas do método da 

cartografia: a experiência da pesquisa e o plano comum. Porto Alegre: Sulina, 2016. 

 

PASSOS, Marlon Marcos Vieira. Oiá-Bethânia: amálgama de mitos. Uma análise 

socioantropológica da trajetória artística de Maria Bethânia sob a influência de elementos 

míticos do orixá Oiá-Iansã. Monografia Final de Curso. Salvador: FACOM/ UFBA, 2004. 

 

PEIXOTO, Rodrigo Corrêa Diniz. Memória social da Guerrilha do Araguaia e da guerra que 

veio depois. Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, v. 6, n. 3, p. 

479-499, set.-dez. 201 

 

https://www.geledes.org.br/
https://chat.openai.com/


264 
 

 

PIMENTEL, I. C. SILVA, A. G. Filosofia africana na sala de aula: motivações e 

interações de uma prática contra-hegemônica. In: Filosofia para não filósofos: perspectivas 

e itinerários para o ensino da filosofia [recurso eletrônico] / Valter Ferreira Rodrigues, Flávio 

José de Carvalho (organizadores). – João Pessoa: Editora UFPB, 2021. Disponível em: 

http://www.editora.ufpb.br/sistema/press/. Acesso em 03 de agosto de 2023. 

 

POLLAK, Michael. Memória, esquecimento, silêncio. Estudos históricos, Rio de Janeiro, v. 

2, n. 3, p. 3-15, 1989. 

 

PRANDI, Reginaldo. De Africano a Afro-brasileiro: etnia, identidade, religião. Revista 

USP, São Paulo, n. 46, p. 52-65, 2000. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/32879/35450. Acesso em: 20 janeiro 2025.  

 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo, Companhia das Letras, 2001. 

 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder: Eurocentrismo e América Latina. Buenos Aires, 

LACSO. Conselho Latino-americano de Ciências Sociais. 2005 

 

RAMALHO, Zé. Admirável Gado Novo. In: RAMALHO, Zé. A peleja do diabo com o dono 

do céu. [S. l.]: CBS Records, 1979. 1 disco sonoro (LP, 12 pol.). 

 

RAMOSE, Mogobe. Sobre a Legitimidade e o Estudo da Filosofia Africana. Ensaios 

Filosóficos, Volume IV – outubro/2011. 

 

RICOEUR, Paul. A memória, a história, o esquecimento. Tradução Alain François et. al. 

Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2007. 

 

RISÉRIO, Antonio. Oriki Orixá. São Paulo: Signos 19, 1996. 

 

ROSA, João Guimarães. Grande Sertão: Veredas. 14ª ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 

2006. 

 

RUFINO, L. Pedagogia das Encruzilhadas. Revista Periferia, v.10, n.1, p. 71-88, Jan./Jun. 

2019. 

 

SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, Quilombos: Modos e Significações. Teresina: 

Editora da Universidade Federal do Piauí, 2015. 

 

_________. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu, 2023 

 

SANTOS, Daniela Cordovil. Religiões de matriz africana no Pará: entre a política e o 

ritual. Paralellus, v. 3, n. 5, p. 59-73, jan./jun. 2012. 

 

SANTOS, F. S; OLIVEIRA, E. D. Poética da ancestralidade: filosofia africana e educação 

antirracista. Revista espaço acadêmico – Nº 225 – nov./dezem. – 2020. 

SILVA, P. B e. Entre Brasil e África, construindo o conhecimento e militância. BH, 

Editora mazza, 2021 

 

http://www.editora.ufpb.br/sistema/press/


265 
 

 

SHEPPERSON, George. African Diaspora: Concept and Context. In: HARRIS, Joseph E. 

(Ed.). Global Dimensions of the African Diaspora. 2nd ed. Washington, D.C.: Howard 

University Press, 1993. p. 41. 

 

SILVA, Idelma Santiago da. Migração e cultura no sudeste do Pará: Marabá (1968-1988). 

188f. Dissertação (Mestrado em História). Programa de Pós-Graduação em História/ 

Universidade Federal de Goiás. Goiânia, 2019. 

 

SILVA, Lúcia Helena Oliveira; XAVIER, Regina Célia Lima. Pensando a Diáspora 

Atlântica. História (São Paulo), v. 37, 2018. 

 

SILVA, Vagner Gonçalves da. Umbanda e quimbanda: alternativa negra à moral branca. 

Psicologia USP, vol. 23, no. 3, 2012, pp. 445-466 

 

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Fogo no mato: a ciência encantada das macumbas. 

Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 2018. 

 

SODRÉ, Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social negro-brasileira. Petrópolis: Vozes, 

1988/2012.  

 

SODRÉ, Muniz. O pensar nagô. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

 

SODRÉ, Muniz. Claros do Axé: Conceitos e Linguagens na Cultura Afro-Brasileira. Rio 

de Janeiro: Vozes, 1998. 

 

SOMÉ, Sobonfu. O espírito da intimidade. São Paulo: Odysseus Editora, 2003. 

 

TAVARES, Elaine. A origem do sulear. Instituto de Estudos Latino-Americanos, 23 out. 

2019, on-line. Disponível em: https://iela.ufsc.br/noticia/origem-do-sulear. Acesso em: 21 

novembro 2023. 

 

TOURAINE, Alain. A busca de si: diálogo sobre o sujeito. Tradução de Caio Meira. Rio de 

Janeiro: Bertrand Brasil, 2004. 

 

TOWA, Marcien. A ideia de uma filosofia negro-africana. Tradução de Roberto Jardim da 

Silva. Belo horizonte: Nandyala; Curitiba: 2015: NEAB-UFPR. 

 

VANSINA, J. História das Tradições Orais. 2. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2010. 

 

VERGER, Pierre. Lendas Africanas dos Orixás. São Paulo: Editora Corrupio, 1989. 

 

VERGER, Pierre. Corda de fogo: sabedoria popular dos povos africanos. 1. ed. São Paulo: 

Editora Globo, 1997. 

 

VICENTE, G.; LAHIRE, B.; THIN, D. A escola: Processos de socialização e práticas 

culturais. Paris: Nathan, 2001. 

 

VIGOTSKI, L.S. Psicologia Pedagógica. Trad. Cláudia Schilling. Porto Alegre: Artmed 

2003. 

 



266 
 

 

WALDMAN, Maurício. "Africanidade, Espaço e Tradição: A Topologia do Imaginário 

Espacial Tradicional Africano na Fala 'Griot' sobre Sundjata Keita do Mali". África, 

Revista do Centro de Estudos Africanos. USP, São Paulo, n. 20-21, p. 219-268, 1997/1998. 

 

ZENICOLA, Denise Mancebo, Performance e Ritual – A dança das Iabás no Xirê. Rio de 

Janeiro: Mauad X Editora, 2014. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



267 
 

 

ANEXOS 

 

 
 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO – UFMA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS – CCH 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSIFIA 

PROF-FILO MESTRADO PROFISSIONAL 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

 

Eu, ______________________________________________________, concordo em 

participar, como voluntário(a), da pesquisa que tem como responsável (a) estudante de pós-graduação 

José Evandro Silva Oliveira, aluno regularmente matriculado no Mestrado Profissional em Filosofia 

(PROF-FILO) da Universidade Federal do Maranhão (UFMA), que poderá ser contatado(a) pelo e-mail 

evandro.jose@discente.ufma.br e pelo telefone (94) 99151-4493. Esta pesquisa está sob a orientação do 

Prof. Dr. Acildo Leite da Silva, que poderá ser contatado pelo e-mail acildoleite@ufma.br. 

Tenho ciência de que a pesquisa tem como propósito realizar investigações qualitativas que 

objetivam identificar os desafios da prática docente no ensino de filosofia no Ensino Médio. A 

investigação será realizada na EEEM Walkise da Silveira Vianna e no Terreiro Santa Bárbara 

localizados no bairro São Félix na cidade de Marabá no Estado do Pará, visando, por parte do(a) 

estudante, a realização de Trabalho de Dissertação de Mestrado intitulada: Saberes entre terreiros - 

religião de matriz-africana e a escola: filosofia da ancestralidade no ensino antirracista. 

Minha participação consistirá em conceder entrevistas (por meio do Google Forms) que será 

arquivada em nuvem, bem como responder questionário (impresso/Google Forms) relacionado a 

temática da pesquisa. Entendo que essa pesquisa possui finalidade de investigação científica e 

educacional, que os dados coletados e obtidos serão publicados e divulgados em meios científicos, 

preservando o anonimato dos participantes e preservando assim minha privacidade. Além disso, sei que 

posso abandonar minha participação na pesquisa quando quiser e que não receberei nenhum pagamento 

por esta participação. 

 

_________________________________________ 

Assinatura do voluntário 

 

 

Marabá-PA, ___, de__________________2024 

 

 



268 
 

 

 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO – UFMA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS – CCH 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSIFIA 

PROF-FILO MESTRADO PROFISSIONAL 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

Eu, ______________________________________________________, concordo em 

participar, como voluntário(a), da pesquisa que tem como responsável (a) estudante de pós-graduação 

José Evandro Silva Oliveira, aluno regularmente matriculado no Mestrado Profissional em Filosofia 

(PROF-FILO) da Universidade Federal do Maranhão (UFMA), que poderá ser contatado(a) pelo e-mail 

evandro.jose@discente.ufma.br e pelo telefone (94) 99151-4493. Esta pesquisa está sob a orientação do 

Prof. Dr. Acildo Leite da Silva, que poderá ser contatado pelo e-mail acildoleite@ufma.br. 

Tenho ciência de que a pesquisa tem como propósito realizar investigações qualitativas que 

objetivam identificar os desafios da prática docente no ensino de filosofia no Ensino Médio. A 

investigação será realizada na EEEM Walkise da Silveira Vianna e no Terreiro Santa Bárbara 

localizados no bairro São Félix na cidade de Marabá no Estado do Pará, visando, por parte do(a) 

estudante, a realização de Trabalho de Dissertação de Mestrado intitulada: Saberes entre terreiros - 

religião de matriz-africana e a escola: filosofia da ancestralidade no ensino antirracista. 

A participação do meu/ minha filha(o) consistirá em conceder entrevistas (por meio do Google 

Forms) que será arquivada em nuvem, bem como responder questionário (impresso/Google Forms) 

relacionado a temática da pesquisa. Também poderá participar das atividades relacionadas a pesquisa 

quando o pesquisador acima referido solicitar (dentro das atividades programadas para a pesquisa). 

Entendo que essa pesquisa possui finalidade de investigação científica e educacional, que os dados 

coletados e obtidos serão publicados e divulgados em meios científicos, preservando o anonimato dos 

participantes e preservando assim sua privacidade. Além disso, sei que posso interromper a participação 

da minha(meu) filho(a) na pesquisa quando quiser e que ele(ela) não receberá nenhum pagamento por 

esta participação. 

 

_________________________________________ 

Assinatura do voluntário 

 

Marabá-PA, ___, de__________________2024 

 

 

 



269 
 

 

QUESTIONÁRIO SOCIO/ECONÔMICO/ÉTNICO/RELIGIOSO  

CARTOGRAFIA ÉTNICO RACIAL  

(Imagens editadas do Formulário Google Forms) 

 

/// 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



270 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Formulário disponível em: 

https://docs.google.com/forms/d/1LTkhXHxF8xXiBF9od7BATw08LKsr-

yq0qg5eowhkeTI/edit?ts=6797c5d7#responses 


