
UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM REDE 

MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

  

 
HAULLERANDS YESARES CARVALHO OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

 
 

EDUCAÇÃO PARA A PAZ À LUZ DO PENSAMENTO DE HANNAH ARENDT:  

a escola como espaço para uma experiência filosófica formativa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
São Luís 

2025 



 

HAULLERANDS YESARES CARVALHO OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
EDUCAÇÃO PARA A PAZ À LUZ DO PENSAMENTO DE HANNAH ARENDT: 

a escola como espaço para uma experiência filosófica formativa 

 

 
Dissertação apresentada ao Programa de Mestrado 

Profissional em Filosofia da Universidade Federal 

do Maranhão (UFMA), como cumprimento de 

exigência para obtenção do título de mestre em 

Filosofia.  

 

Orientador(a): Prof.ª Dra. Maria Olilia Serra. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Luís 

2025 



 

Carvalho Oliveira, Haullerands Yesares. 

EDUCAÇÃO PARA A PAZ À LUZ DO PENSAMENTO DE 

HANNAH ARENDT: a escola como espaço para uma experiência filosófica 

formativa. / Haullerands Yesares Carvalho Oliveira. - 2025. 

244 p. 

 

Orientador(a): Maria Olília Serra. 

 

Dissertação (Mestrado) - Programa de Pós-graduação em   Rede - 

Mestrado Profissional em Filosofia/cch, Universidade Federal do Maranhão, 

São Luís, 2025. 

 

1. Ensino Filosófico. 2. Hannah Arendt. 3. Cultura de Paz. 4. Paz. 5. 

Violência. I. Serra, Maria Olilia. II. Título. 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ficha gerada por meio do SIGAA/Biblioteca com dados fornecidos pelo (a) autor(a). 

Núcleo Integrado de Bibliotecas/UFMA 
 



 
 

 

HAULLERANDS YESARES CARVALHO OLIVEIRA 

 

 

EDUCAÇÃO PARA A PAZ À LUZ DO PENSAMENTO DE HANNAH ARENDT:  

a escola como espaço para uma experiência filosófica formativa  

 

Dissertação apresentada ao Programa de Mestrado 

Profissional em Filosofia da Universidade Federal 

do Maranhão (UFMA), como cumprimento de 

exigência para obtenção do título de mestre em 

Filosofia.  

 

 

 

Aprovada em:           / /   
 

 

 

BANCA EXAMINADORA 
 

 

 

 

 

_________________________________________________________ 

Prof.ª Dra. Maria Olilia Serra (Orientadora) 

Doutora em Filosofia 

Universidade Federal do Maranhão 

 

 

 

 

_________________________________________________________ 

Prof. Dr. Almir Ferreira da Silva Júnior  

Doutor em Filosofia 

Universidade Federal do Maranhão 

 

 

 

 

_________________________________________________________ 

Prof.ª Dra. Zilmara de Jesus Viana de Carvalho 

Doutora em Filosofia 

Universidade Federal do Maranhão  



 
 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço a Deus, pai do nosso Senhor Jesus Cristo, que me tem permitido viver 

entre os bons. Que me tem dado liberdade para adorá-lo e aprender mais sobre Ele. 

A meu pai e à minha mãe que foram chamados pelo Senhor, enquanto percorria 

meu caminho como pesquisador, mas se estivessem entre os vivos, certamente estariam 

felizes com meu sucesso.  

À Prof.ª Dr.ª Maria Olilia Serra, pelas orientações. À Prof.ª Dr.ª Maria das Graças 

Ataíde Almeida, ao Prof. Dr. Almir Ferreira da Silva Junior e à Prof.ª Dr.ª Zilmara de Jesus 

Viana de Carvalho, pelas observações, sugestões e leitura crítica do material, bem como pelas 

informações que foram incorporadas ao texto, contribuindo significativamente para o seu 

aprimoramento. Destaco também as contribuições de Danillo Matos de Deus e dos docentes 

doutores: Acildo Leite da Silva, Alexandre Jordão Baptista, Hélder Machado Passos, José 

Assunção Fernandes Leite, Marly Cutrim de Menezes e Plínio Santos Fontenelle, pelas 

orientações dadas durante os seminários. 

Ademais, dirijo meus agradecimentos ao senhor gestor geral da UEB Ens. Fund. 

Professor Sá Valle, professor Antonio Carlos Feitosa de Andrade e a todas as crianças da 

turma 61/2024 partícipes do projeto. Estendo minha gratidão aos docentes Lívia Nascimento 

Frazão Lima, Patrícia de Maria Coelho Silva, Paulo Sérgio Campos, Tony Robson Mendes 

Trovão e Walisson Paz Cavalcante, que cederam parte de seus horários para viabilizar o 

desenvolvimento do projeto intitulado "Construindo uma cultura de paz por amor ao mundo: 

refletindo filosoficamente meu discurso e minha ação por uma proposta de uma cultura de paz 

à luz do pensamento de Arendt".  

Agradeço, ainda, aos professores residentes Matheus Silva Costa, Rúbia Paula 

Corrêa Fernandes, Virginia Vitória dos Santos da Silva e ao Dr. Daniel Schiochett, pelo apoio 

prestado às crianças ao longo das atividades, a Emilly Silva Rodrigues e Lislei Santos Luz 

pela revisão do texto. Por fim, agradeço a todos que, direta ou indiretamente, contribuíram 

para o êxito deste projeto e da pesquisa 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oração de São Francisco 

 

Senhor, fazei de mim um instrumento da Vossa paz. 

Onde houver ódio, que eu leve o amor. 

Onde houver ofensa, que eu leve o perdão. 

Onde houver discórdia, que eu leve a união. 

Onde houver dúvidas, que eu leve a fé. 

Onde houver erro, que eu leve a verdade. 

Onde houver desespero, que eu leve a esperança. 

Onde houver tristeza, que eu leve a alegria. 
Onde houver trevas, que eu leve a luz. 

Ó Mestre, fazei que eu procure mais:  

consolar, que ser consolado;  

compreender, que ser compreendido;  

amar, que ser amado. 

Pois é dando que se recebe. 

É perdoando que se é perdoado. 

E é morrendo que se vive para a vida eterna. 



 
 

 

RESUMO 

 

A pesquisa aborda o tema educação para a paz, ancorando-se no pensamento de Hannah 

Arendt para destacar a escola como espaço para a formação filosófica e reflexiva. Ela 

investiga como o ensino filosófico pode contribuir para consolidar uma cultura de paz, 

explorando questões sobre educação, ética e cidadania, especialmente em um cenário 

permeado por conflitos, violência e discursos de ódio. A dissertação é dividida em três partes 

principais. Na primeira, reflete-se o papel do ensino filosófico na escola como agente 

formador da criança, promovendo a autonomia do pensamento crítico e valores universais 

como tolerância, respeito e dignidade. Nela, discutimos a relação entre filosofia e cultura de 

paz, argumentando que ambos têm em comum a preservação da humanidade e a promoção da 

boa convivência. Na segunda, exploramos os conceitos fundamentais da obra de Hannah 

Arendt, especialmente sua visão sobre educação, paz e violência. Conforme a perspectiva da 

filósofa, a educação é um meio adequado para formar cidadãos preparados para lidar com 

conflitos de maneira construtiva, consolidando uma cultura de paz. Já na terceira parte do 

trabalho, apresentamos uma experiência filosófica formativa realizada na escola Professor Sá 

Valle, em São Luís, a qual buscou desenvolver, junto aos estudantes do ensino fundamental, 

um pensamento crítico-reflexivo sobre a paz. A metodologia da pesquisa incorporou 

questionários, textos, atividades práticas que incentivaram o diálogo filosófico e a 

problematização de conceitos como paz, violência e justiça. A pesquisa destaca que o ensino 

de filosofia vai além da transmissão de conteúdos, propondo-se como um espaço para a 

formação ética e política dos estudantes. Por meio de um diálogo crítico com a tradição 

filosófica, enfatizamos que a prática do filosófico ajuda as crianças a compreender os 

problemas do presente e a formular novas perspectivas. Ele também ressalta a importância de 

educadores bem preparados para conduzirem essa abordagem, garantindo que os estudantes 

desenvolvam autonomia e criatividade no pensar. O texto conclui que a filosofia, como 

ferramenta educativa, é essencial para fomentar uma cultura de paz. No contexto escolar, ela 

capacita os estudantes a lidar com questões éticas e sociais de maneira reflexiva, promovendo 

a convivência e o respeito às diferenças. A dissertação reforça que a educação para a paz não 

tem apenas um objetivo pedagógico, mas um compromisso ético e político com a preservação 

da humanidade. 

 

Palavras-chave: Ensino filosófico; Hannah Arendt; cultura de paz; paz; violência. 



 
 

 

ABSTRACT 

 

The work addresses the theme of education for peace, based on Hannah Arendt's thinking to 

highlight the school as a space for philosophical and reflective education. The author 

investigates how philosophical teaching can contribute to consolidating a culture of peace, 

exploring issues of education, ethics and citizenship, especially in a scenario permeated by 

conflicts, violence and hate speech. The dissertation is divided into three main parts. First, the 

author reflects on the role of philosophical teaching in schools as an agent for educating 

children, promoting the autonomy of critical thinking and universal values such as tolerance, 

respect and dignity. He discusses the relationship between philosophy and the culture of 

peace, arguing that both have common goals, such as the preservation of humanity and the 

promotion of coexistence and alliance. In the second part, the text explores fundamental 

concepts of Hannah Arendt's work, especially her views on education, peace and violence. 

Violence is distinguished from conflict, stating that the latter is inherent to human relations 

and can be a driver for positive change when managed appropriately. Violence, on the other 

hand, has a destructive effect, resulting from intensified natural tension. In this context, 

Arendt sees education as the most appropriate means of forming citizens prepared to deal with 

conflicts in a constructive manner, consolidating a culture of peace. The third part presents a 

formative philosophical experience carried out at the Professor Sá Valle school in São Luís. 

This experience sought to develop, together with elementary school students, a critical-

reflective thinking about peace. The author described the methods used, such as 

questionnaires, developed in films and texts, as well as practical activities that encouraged 

philosophical dialogue and the problematization of concepts such as peace, violence and 

justice. The research highlights that teaching philosophy goes beyond the transmission of 

content, proposing itself as a space for the ethical and political formation of students. Through 

a critical dialogue with the philosophical tradition, the author emphasizes that the practice of 

philosophy helps children to understand the problems of the present and to formulate new 

perspectives. He also highlights the importance of well-prepared educators to conduct this 

approach, ensuring that students develop autonomy and creativity in thinking. The text 

concludes that philosophy, as an educational tool, is essential to foster a culture of peace. In 

the school context, it enables students to deal with ethical and social issues in a reflective 

manner, promoting coexistence and respect for differences. The dissertation reinforces that 

education for peace does not only have a pedagogical objective, but an ethical and political 

commitment to the preservation of humanity. 

 

Keywords: Fhilosophical teaching; Hannah Arendt; culture of peace; peace; violence. 



 
 

 

LISTA DE QUADROS 

 

Quadro 1 – Descrição dos passos da Sequência Didática Interacionista (SDI) ........  90 

Quadro 2 – Do questionário dos conhecimentos prévio dos sujeitos da pesquisa 

com relação aos conceitos envolvendo a temática da pesquisa. .............  

 

101 

Quadro 3 – Palavras retiradas da música: Paz, a gente que faz (Fase conceitual I - 

parte I) ....................................................................................................  

 

103 

Quadro 4 – A respeito das palavras retiradas da música relacionadas à temática da 

pesquisa.(Fase conceitual I- parte II)......................................................  

 

103 

Quadro 5 – Referentes à compreensão prévia dos termos: mundo, paz e violência. 

(Fase conceitual I – parte III) .................................................................  

 

104 

Quadro 6 – Referente à compreensão prévia dos termos relacionados à temática 

proposta. (Fase Conceitual I - parte IV)  ................................................  

 

105 

Quadro 7 – Referente aos conhecimentos adquiridos dos conceitos dados com 

ajuda das aulas (Fase conceitual II)  .......................................................  

 

106 

Quadro 8 – Classificação em exemplo e antiexemplo de algumas figuras e sua 

justificação  .............................................................................................  

 

112 

Quadro 9 – Resultado da pesquisa feita pelos estudantes revelando atos de paz 

(exemplo) e de violência (antiexemplos) ocorridos na escola Professor 

Sá Valle  .................................................................................................  

 

 

113 

Quadro 10 – Resumo e entendimento das fábulas compartilhadas na sala de aula .....  115 

 



 
 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

BNCC Base Nacional Comum Curricular 

DUDH Declaração Universal dos Direitos Humanos 

GEDUC Grupo de Atuação Especial de Educação 

LDB Lei de Diretrizes e Bases  

PCNs Parâmetros Curriculares Nacionais 

PDDE Programa Dinheiro Direto na Escola  

PDE Plano de Desenvolvimento da Escola  

PPP Projeto Político-Pedagógico  

SDI sequência didática interacionista 

SEAF Sociedade de Estudos e Atividades Filosóficas  

TALE Termo de Assentimento Livre e Esclarecido 

UFMA Universidade Federal do Maranhão  

UNESCO Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura  



 
 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ......................................................................................................  12 

2 O ENSINO DE FILOSOFIA E A CULTURA DE PAZ .....................................  15 

2.1 O ensino filosófico como contributo à formação da criança ..............................  20 

2.2 Da relação filosofia e cultura de paz: aproximações ............................................  29 

2.3 A escola como um lugar propício para o estabelecimento de uma educação 

para uma cultura de paz ........................................................................................  

 

36 

3 EDUCAÇÃO, PAZ E VIOLÊNCIA EM HANNAH ARENDT COM 

VISTAS A UMA CULTURA DE PAZ.................................................................  

 

40 

3.1 A respeito da educação em Arendt .......................................................................  42 

3.2 Dos fenômenos paz e violência ..............................................................................  50 

3.3 Da cultura de paz em Arendt ................................................................................  55 

4 UMA EXPERIÊNCIA FILOSÓFICA FORMATIVA COM VISTAS A 

UMA CULTURA DE PAZ NO FUNDAMENTAL DA ESCOLA 

PROFESSOR SÁ VALLE .....................................................................................  

 

 

79 

4.1 Caracterização da escola Professor Sá Valle .......................................................  82 

4.2 Experiência do filosofar na escola: procedimentos metodológicos ......................  87 

4.3 Apresentação e análise dos resultados da experiência filosófica formativa......  95 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................  121 

 REFERÊNCIAS .....................................................................................................  126 

 APÊNDICES  ..........................................................................................................  135 

 APÊNDICE A – PASSO 1: QUESTIONÁRIOS INICIAIS APLICADOS 

AOS SUJEITOS DA PESQUISA: socioeconômico e étnico-cultural e dos 

conhecimentos prévios dos sujeitos da pesquisa ......................................................  

 

 

136 

 APÊNDICE B – P2, P3 e P4: MODELOS DE FICHAS, QUADRO DE 

QUESTIONAMENTOS UTILIZADOS DURANTE A EXPERIÊNCIA 

FORMATIVA .........................................................................................................  

 

 

147 

 APÊNDICE C – P2, P3, P4: SLIDES DOS CONTEÚDOS DADOS 

DURANTE A EXPERIÊNCIA FILOSÓFICA FORMATIVA .........................  

 

150 

 APÊNDICE D – P5: QUESTIONÁRIO DOS CONHECIMENTOS DOS 

SUJEITOS DA PESQUISA PÓS APLICAÇÃO DA SDI ..................................  

 

155 

   



 
 

 ANEXOS .................................................................................................................  157 

 ANEXO A – OFÍCIO Nº 06/17 PROF-FILO – enviado ao Secretário de 

Educação do Município............................................................................................  

 

158 

 ANEXO B – OFÍCIO Nº 06/17 PROF-FILO – enviado ao diretor da UEB Ens. 

Fund. Professor Sá Valle ..........................................................................................  

 

159 

 ANEXO C – TERMO DE AUTORIZAÇÃO – SEMED ................................... . 160 

 ANEXO D – TERMO DE AUTORIZAÇÃO – recebido da UEB Ens. Fund 

Professor Sá Valle ....................................................................................................  

 

161 

 ANEXO E – TERMO DE ASSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

(TALE) ....................................................................................................................  

 

162 

 ANEXO F – TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE ESCLARECIDO (1ª 

via)  ..........................................................................................................................  

 

164 

 ANEXO G – LETRA DA MÚSICA: : “A PAZ, A GENTE FAZ”- de Gabriele Cox | 

LiryBric .....................................................................................................................  

 

166 

 ANEXO H – DECLARAÇÃO UNIVERSAL DOS DIREITOS HUMANOS 

(DUDH) ...................................................................................................................  

 

167 

 ANEXO I – ESTADO DO MARANHÃO DIÁRIO OFICIAL ANO XCVIII 

Nº 125.......................................................................................................................  

 

171 

 ANEXO J - E-BOOK: Produto da Pesquisa ..........................................................  172 

   



12 

1 INTRODUÇÃO  

 

O presente estudo aborda a temática da educação para a paz sob uma perspectiva 

filosófica, utilizando como base teórica o pensamento de Hannah Arendt. Ele investiga as 

contribuições da escola e do ensino de filosofia na formação de cidadãos éticos, críticos e 

reflexivos, bem como na construção de uma cultura de paz em contextos marcados por 

conflitos e desigualdades sociais.  

Enfatizamos a relevância da educação como prática ética e política, destacando o 

espaço escolar como locus privilegiado para a promoção de valores universais, tais quais a 

tolerância, o respeito mútuo e a dignidade humana. Nesse sentido, situamos a problemática da 

violência contemporânea relacionada aos discursos de ódio, ao enfraquecimento da cidadania 

e à crise dos valores democráticos. 

Partimos do entendimento de que a escola deve ir além do ensino técnico e 

conteudista, assumindo uma função ética e social mais ampla. Sob essa ótica, o ensino 

filosófico surge como ferramenta essencial para estimular nos estudantes o pensamento 

crítico, a autonomia intelectual e a capacidade de compreender a complexidade dos problemas 

sociais. 

Na UEB Ensino Fundamental Professor Sá Valle, foi realizada uma experiência 

filosófica formativa com os estudantes do 6º ano, turma 61. Os estudantes foram convidados a 

desenvolver uma reflexão crítica sobre a temática da paz, por meio do projeto “Construindo 

uma cultura de paz por Amor ao Mundo: refletindo filosoficamente meu discurso e minha 

ação por uma proposta de uma cultura de paz à luz do pensamento de Hannah Arendt”. 

A execução do projeto apoiou-se em uma sequência didática interacionista, 

entendida, segundo Zabala (2004, p. 18), como um “conjunto de atividades ordenadas, 

estruturadas e articuladas para a realização de certos objetivos educacionais, que têm um 

princípio e um fim conhecidos tanto pelo professor como pelos alunos”, seguindo a lógica de 

uma educação voltada para a aprendizagem significativa, pautada em ricas interações e na 

construção de saberes em torno do par conceitual paz e violência, com vistas à promoção de 

uma convivência pacífica e duradoura. 

Refletir, com base no pensamento de Arendt, uma proposta de ensino filosófico 

no nível fundamental, voltada ao exercício crítico da convivência de paz, revelou-se um 

desafio. Isso porque foi necessário recorrer à complexa “teia conceitual” da autora em busca 

de fundamentos que possibilitassem conceber uma educação orientada para a paz, sobretudo 

quando consideramos o fato de que a pensadora não se dedicou diretamente à teoria 



13 

educacional. Ainda assim, em textos como “A crise na educação”, “Da violência” e outros, 

Arendt aborda questões relativas à cultura, à educação, à paz e à violência sob uma 

perspectiva macro. 

Ademais, mesmo que a filósofa não tenha refletido acerca do par conceitual paz e 

violência no âmbito micro, seu pensamento pode “apresentar alguns aspectos importantes 

para fundamentar uma metodologia de educação para a paz onde se aprenda a manejar a 

palavra em favor da paz” (Guimarães, 2011, p. 260). Tal compreensão encontra respaldo em 

Arendt (1983, p. 35), para quem “o ato de encontrar as palavras adequadas no momento certo, 

independentemente da informação ou comunicação que transmitem, constitui uma ação 

[somente a] [...] pura violência é muda”. Nesse sentido, é justamente por meio da palavra e da 

ação que “os seres humanos revelam suas identidades pessoais e singulares e se inserem no 

mundo humano” (Guimarães, 2011, p. 260). 

Tendo em vista que é através do discurso e da ação que os homens se revelam e 

interagem no espaço público, podemos perguntar se, a partir de Arendt (1983), é possível 

conceber uma educação para crianças do ensino fundamental que as incentive a agir contra a 

violência e em favor da paz. 

Arendt (1983, p. 35) refletiu sobre a paz e a violência numa perspectiva política 

macrossocial “[...] não visando, em primeiro momento, à discussão da paz de forma empírica 

e focada em um evento específico”. Contudo, sua teia conceitual pode, sim, fornecer ideias 

para uma “elaboração de metas concretas visando a uma cultura da paz que seja possível de 

efetivar-se na realidade e perdurar no tempo” (Schio, 2011, p. 201). Em vista disso, o espaço 

escolar pode ser esse lugar propício para um estabelecimento de uma cultura de paz.  

Nesse sentido, a dissertação tem por objetivo central apresentar, sob forma de 

sequência diádica, um ensino filosófico formativo voltado ao exercício crítico da convivência 

de paz, ancorado no referencial teórico de Hannah Arendt, com estudantes do sexto ano da 

escola professor Sá Valle. 

Dessa forma, a dissertação foi estruturada em três capítulos, conforme os 

objetivos específicos. No primeiro, discutimos os fundamentos teóricos do ensino filosófico 

em sua relação com a formação de uma cultura de paz. A abordagem adotada parte da 

concepção de que a Filosofia, enquanto prática educativa, vai além da simples transmissão de 

conhecimentos, apresentando-se como um meio de questionar, refletir e construir novas 

formas de compreender a realidade. 

Argumentamos que o ensino de Filosofia pode contribuir significativamente para 

a formação ética dos estudantes, ajudando-os a desenvolver a empatia, o respeito pela 



14 

diversidade e as habilidades para resolução de conflitos. Essa concepção é articulada com 

uma revisão de literatura que examina a relação entre educação, ética e cidadania. 

No segundo capítulo, a pesquisa explora os conceitos de educação, paz e violência 

a partir da obra de Hannah Arendt. A filósofa é amplamente reconhecida por sua análise das 

condições políticas e sociais que levam à violência, bem como por sua visão crítica sobre o 

papel da educação na sociedade contemporânea. Além disso, diferenciamos conflito e 

violência, argumentando que os conflitos são relacionados às relações humanas, enquanto a 

violência surge quando os canais de diálogo e negociação são rompidos. Nesse sentido, a 

educação aparece como o principal meio para prevenir o aumento da violência, 

proporcionando aos indivíduos ferramentas para lidar com os conflitos de maneira ética e 

construtiva. 

Logo, no terceiro capítulo, apresentamos a experiência prática de ensino filosófico 

voltada para a promoção da paz, realizada com estudantes do ensino fundamental na Escola 

Professor Sá Valle, localizada em São Luís. Nessa parte do trabalho, descrevemos os métodos 

pedagógicos que incluíram roda de conversa, leituras, pesquisas e atividades interativas. Essas 

ações buscaram incentivar, nos estudantes, a reflexão sobre conceitos como paz, justiça e 

violência, além de promover habilidades de diálogo, escuta ativa e resolução de conflitos. A 

partir dessa vivência, a análise dos resultados indica que a abordagem filosófica contribuiu 

para ampliar a compreensão dos estudantes sobre os desafios sociais contemporâneos e sua 

capacidade de propor soluções criativas. 

Por fim, concluímos que a Filosofia, enquanto a disciplina escolar, desempenha 

um papel essencial na formação ética, política e social dos jovens. Ao oferecer um espaço 

para o questionamento crítico e o diálogo, o ensino filosófico contribui para a consolidação de 

uma cultura de paz, promovendo a convivência pautada no respeito às diferenças. Reforçamos 

que a educação para a paz não é apenas uma questão de conteúdo curricular, mas um 

compromisso ético e político com a preservação da humanidade.  

Em suma, entre as recomendações finais, destacamos a necessidade de políticas 

públicas que valorizem o ensino de filosofia nas escolas, assim como a formação continuada 

de professores para atuarem de maneira eficaz nessa área. O estudo desenvolvido, conforme 

propomos, pode contribuir significativamente para os estudos sobre educação e cidadania, ao 

demonstrar como a prática filosófica pode ser uma ferramenta poderosa de transformação 

social. Além disso, o trabalho também aponta para novas possibilidades de pesquisa e de 

ações pedagógicas, indicando que o ensino de filosofia seja integrado de maneira mais 

abrangente às iniciativas de promoção da paz e dos direitos humanos. 



15 

2 O ENSINO DE FILOSOFIA E A CULTURA DE PAZ 

 

É na escola, espaço da pluralidade, que a criança desenvolve, com a ajuda dos 

educadores, sua capacidade de pensar, de agir e de iniciar coisas novas. Nesse contexto, os 

educadores exercem um ato político ao apresentarem o mundo às crianças, uma vez que a 

educação é “um ato político”, não no sentido político-partidário, mas como um lugar onde se 

pode pensar crítica e reflexivamente o discurso e a ação, algo fundamental para a formação 

integral e cidadã dos educandos (Kohan; Leal; Ribeiro, 2000).  

Estabelecer um discurso e uma ação voltados ao “resgate de princípios 

fundamentais [...] valores inspirados nos princípios dos direitos humanos [contidos na] [...] 

Declaração Universal dos Direitos Humanos [DUDH]” (Franklin, 2014, p. 375), e ainda 

refletir crítica e reflexivamente esses direitos humanos, no contexto escolar, compreendendo o 

que há de universal neles, é algo que parece pertencer ao âmbito da filosofia.  

Conforme Franklin (2014, p. 374-375), um dos papéis da filosofia é promover 

“maior enfoque em princípios e conceitos universais, tais como: de tolerância, respeito, 

dignidade e comunidade humana, capazes de consolidar uma formação ética e moral do 

indivíduo” como contributo à consolidação de uma cultura de paz no espaço escolar. Essa 

tarefa mostra-se especialmente relevante diante do avanço da violência, do discurso de ódio, 

dos extremismos políticos, entre outros fenômenos que têm tornado o direito à paz cada vez 

mais exíguo. Diante disso, cabe questionar: o que são a paz e a cultura de paz? Esta, segundo 

Cescon e Nodari (2011, p. 5), é o “compromisso inadiável” e “responsável e solidário” para 

com as pessoas, animais, meio ambientes etc., que fazem parte do mundo. Trata-se de um 

direito humano voltado à preservação da própria humanidade e que constitui uma 

responsabilidade compartilhada por todos. 

Daí a importância da participação de todos: do Estado (espaço político), da família 

(espaço particular) e da escola (espaço intermediário) na promoção de uma educação que 

cultive a paz e que se consolide como uma cultura de paz, ou seja, a perpetuação do 

compromisso e da responsabilidade com o outro e com a estabilidade do mundo, ao se 

reconhecer a paz como um valor cultivado por todos, todos os dias. Outrossim, a paz é “fruto 

indissociável da justiça, da solidariedade e da educação responsável [...] atitude 

comportamental [...] do compromisso inadiável, responsável e solidário com a cultura da paz” 

(Cescon; Nodari, 2011, p. 5). Portanto, a educação, caracterizada pela busca contínua do 

diálogo e do enfrentamento da violência, é uma instância essencial para a construção contínua 

da constituição de uma cultura de paz. 



16 

Conflito, do latim conflictus, transmite a ideia de oposição, luta, disputa ou 

embate. Ele se diferencia da violência (do latim violentia) por ser um conceito neutro: “não é 

mau nem bom, mas sim algo inevitável [...]” (Sousa, 2014, p. 11). Conforme esse mesmo 

autor, faz toda a diferença saber lidar com o conflito no contexto escolar, porque ele pode ser 

um  

 

poderoso antídoto contra a estagnação na medida em que estimula [...] a curiosidade, 

tornando-se talvez no meio mais credível para que os problemas possam ser 

esclarecidos, debatidos e discutidos [na busca de soluções] em que se assume como 

a raiz das mudanças pessoais e sociais (Sousa, 2014, p. 11-12). 

 

Diante disso, pensar1 o caráter formativo do conflito, especialmente no contexto 

escolar, revela-se uma tarefa desafiadora. A dificuldade está em reconhecê-lo como “processo 

natural [...] desencadeador de possíveis novos caminhos, opções de atuação, de ensino-

aprendizagem e potenciador da ação do professor” (Sousa, 2014, p. 13), sem permitir que ele 

se converta em violência. 

Esse fenômeno talvez se explique em razão de os seres humanos viverem um 

paradoxo: são, ao mesmo tempo, seres naturais e culturais. Isso significa dizer que, por um 

lado, o ser humano não nasce pronto, ele possui necessidades naturais básicas de 

sobrevivência e é dependente da natureza. Por outro lado, o homem é um ser reflexivo, 

transcendendo ao dar à própria natureza um “tratamento cultural”. Esse processo gera uma 

antroposfera em que a relação entre natureza e cultura é tensionada, sendo a linguagem e o 

trabalho o ponto de transição (Nodari, 2011). Equivale dizer, ainda conforme Nodari (2011, p. 

18), ao “cremo-nos [como] seres livres [...] [por construir] um ambiente com características 

próprias nossas [...]”, os seres humanos manifestam uma capacidade exclusiva de pensar e 

construir um mundo artificial, o que pode levar algumas pessoas a se sentirem superiores ou 

melhores que os outros. 

O termo natureza possui vários sentidos. Entre eles, pode designar o conjunto de 

tudo aquilo que existe e é percebido pelos humanos, tal qual o meio ambiente em que se vive, 

como também tudo que serve de objeto de conhecimento elaborado pelas operações 

científicas para explicar a realidade externa (Chauí, 2010). Enquanto isso, conforme Arendt 

(2016, p. 265), a palavra cultura tem “origem romana”, derivando do termo “colere” que 

significa: “cultivar, habitar, tomar conta, criar e preservar – relaciona-se essencialmente com 

o trato do homem com a natureza, no sentido do amanho e da preservação da natureza até que 

 
1 Aqui adotamos a perspectiva de Serra (2014, p. 14) que concebe o pensar como “um ato solitário, mas que se 

constitui num diálogo entre eu e eu mesmo – é o dois-em-um que não nos faz perder o contato com o mundo 

dos semelhantes. Então, para pensar, o homem fica só, mas pode estar em companhia de si mesmo”. 



17 

ela se torne adequada à habitação humana”. Todavia, ele não só “se aplica apenas ao amanho 

do solo, mas pode designar [...] ‘culto’ aos deuses, o cuidado com aquilo que lhes pertence”. 

Além disso, o termo pode remeter ao cultivo do espírito. Em termos filosóficos, pode ser 

traduzido por Paideia (παιδεία), significando: “educação”, “formação” ou “instrução”. De 

modo geral, a palavra diz respeito à formação plena do ser humano, abrangendo os aspectos 

intelectual e ético-moral, aliados ao desenvolvimento da excelência pessoal e da participação 

ativa na sociedade. Em síntese, cultura significa tudo aquilo que foi construído pelo homem. 

Na luta pela sobrevivência, em certa medida, os humanos não se diferenciam, por 

exemplo, dos leões quando entram em conflito, e até em guerra, seja por comida, pelo 

acasalamento ou pela disputa de território. Esses animais resolvem seus conflitos com a 

expulsão ou assassinato do membro causador de confusão, sem ultrapassar os limites naturais 

preestabelecidos.  

No âmbito da vida sociopolítica, por sua capacidade de pensar e de agir, o ser 

humano rompe com os limitadores naturais, criando uma antroposfera. Em outras palavras, 

essa aptidão para o pensamento e a ação o diferencia dos demais seres, ao construir para si um 

mundo envolto por uma complexa teia de relações simbólicas, com bens materiais e/ou 

imateriais consubstanciados em conceitos como: ação, arte, bem, contrato social, ciência, 

cultura, democracia, dever, direitos humanos, educação, ética, felicidade, filosofia, justiça, 

liberdade, mal, moral, obra, paz, poder, religião, riqueza, tecnologia, trabalho e entre muitos 

outros. Tudo isso com o objetivo de lidar, ao longo da história das relações humanas, com 

conflitos, com a violência e/ou com a guerra, na busca da felicidade, do bem comum e da paz. 

Esse mundo criado culturalmente pelos humanos os torna seres históricos, 

estratificados, com status quo, e com diferentes papéis sociais, bem como desenvolvedores 

não só de conceitos complexos, como os já mencionados, mas agentes no desenvolvimento de 

tecnologias que vão das mais simples às mais sofisticadas. Entre esses conceitos 

desenvolvidos pelos homens, o de educação lida com a natureza e cultivo do humano. Nesse 

sentido, a educação, plasmada no espaço da escola, mediadora entre o Estado e a família, 

pode ser definida como o “processo de ensino-aprendizado a que uma pessoa está submetida”; 

quando ocorre no espaço da escola, tem características formais, mas, ocorrendo na 

convivência familiar, adquire características informais. Contudo, tal processo vai além disso, 

ao configurar-se como “uma exclusiva busca de alguém com objetivo de sua formação e 

realização [...] experiência de vida que alguém possa ter no decorrer de seus anos de vida [...]” 

(Nodari, 2011, p. 16 - 17). 



18 

Manter a paz, via educação, exige, segundo Nodari (2011, p. 19-20), “uma busca 

criteriosa acerca de seus fundamentos, pressupostos e objetivos, constituindo-se, por 

conseguinte, como uma ciência2 da paz”. Isso implica pensar a paz como um projeto 

científico voltado para a construção de uma cultura pacífica. Porém, pensar cientificamente a 

paz e sua permanência como uma cultura de paz, impedindo, assim, o avanço da violência, 

demanda ações pedagógicas que viabilizem sua vivência da paz na escola, por meio de um 

projeto. Este, segundo Luckesi (2011, p. 45), na passagem a seguir, significa: 

 

[...] um curso de ação que visa construir um resultado previamente definido, 

exigindo mais autonomia e consciência do professor no estabelecimento de relação 

entre a metodologia adotada para o desenvolvimento das aulas e uma avaliação 

coerente com o desenvolvimento das habilidades desejadas, com os conhecimentos 

e com as ações realizadas no processo.  

 

Por ser um espaço interseccional, pré-político e intermediário entre a família e a 

sociedade, a escola tem o papel fundamental de capacitar crianças para a boa convivência 

consigo mesmas, com o outro e com o mundo. Ainda que seja influenciada pelo fenômeno da 

naturalização da violência, o que põe em risco não apenas a integridade de todos naquele 

ambiente, mas também a manutenção do próprio mundo comum, o espaço escolar parece ser 

o lugar apropriado para iniciar uma experiência3 de educação para a paz como forma de 

enfrentamento da violência.  

De acordo com Rodrigues (2022, p. 561-532), o espaço escolar deve ser pensado 

não só como um lugar onde ocorre o ensino em seu sentido stricto, mas também como um 

lugar onde os “sujeitos estabelecem uma experiência única [...] com o outro e, [...] com coisas 

e equipamentos [...] [e que se] destina ao encontro dos sujeitos para uma finalidade 

pedagógica” na busca pela paz. Tortorelli, Carreiro e Araújo (2010, p. 40) enfatizam o papel 

primordial de uma educação, que contribua para a diminuição de atitudes violentas, é focar no 

fortalecimento das “[...] relações interpessoais em consonância com a função pedagógica [...] 

 
2 O termo ciência se caracteriza por “não aceita as coisas como aparecem e sem questionamento”. Ele tem por 

finalidade “descrever e explicar a realidade como tal [reconhecendo] que há muitas maneiras de encontro com 

a realidade como tal” (Nodari, 2011, p. 20). 
3 O termo experiência, do ponto de vista etimológico, segundo Kohan (2000, p. 31), vem do latim experientĭa 

(la), proveniente do verbo experior, que significa “provar” ou “ter a experiência”. O vocábulo latino é formado 

por três partículas: pela preposição “ex” (fora), que indica origem ou procedência; pelo tema verbal peri 

(perímetro, limite), que indica um movimento que atravessa um percurso sem destino certo, portanto, 

indeterminado e perigoso; e pela partícula “entia”, a qual transmite a ideia de ação de conhecer, aprender ou 

experimentar. Na língua grega, o termo experiência vem do substantivo peîra (prova, experiência), do qual se 

originam os termos: ápeiron (não atravessável, imenso, sem limite, infinito), aporia (sem caminho, sem saída, 

impossibilidade), empería (experiência), empórion (centro de trânsito, mercado), peiratés (aquele que 

atravessa o mar, pirata), péras (limite, fim) e póros (passo, caminho). Por fim, em português, o termo 

experiência está relacionado a palavras como: experto, perito (“aquele que tem a experiência”) e perigo, sendo 

este último oriundo do latim pericŭlum, que originalmente significa “ensaio” ou “prova”. 



19 

[priorizando] valores que estimulem o comportamento dentro de normas sociais mais 

coletivistas”, com vistas a uma cultura de paz. 

Ressaltamos que a paz não é reconhecida em toda a sua amplitude como deveria 

ser, porque ela requer, de acordo com Franklin (2014), a promoção do despertar ético, o qual 

está ligado à capacidade de apropriar-se do humano, respeitando-o em toda a sua dignidade. 

Tal processo acontece “pelo esclarecimento dos pequenos atos de violência do dia a dia 

escolar, que muitas vezes nem são percebidos como agressões e atitudes contra a dignidade 

humana” (Franklin, 2014, p. 396). No contexto escolar, esse despertar pode ser proporcionado 

por projetos. Por conseguinte, promover a paz pela via da educação, tendo como referencial 

os direitos humanos, entre eles o direito à paz (cf. Artigo XXVI, § 2 da DUDH) (Anexo H), 

requer a mobilização de todos os envolvidos no processo educacional formativo, na busca da 

autonomia do pensar, do julgar e na desconstrução dos discursos e atos violentos em discurso 

e ação de paz (Cescon; Stecanela, 2015). 

Desse modo, um ensino que estimule as crianças à problematização em todos os 

âmbitos - sem exclusão de sua realidade e sem omissão dos ranços e avanços da humanidade - 

implica contestar todas as formas de violência, em nome de valores como justiça, 

solidariedade, responsabilidade, respeito, reconhecimento das instituições de proteção dos 

direitos humanos e do uso do diálogo como estratégia de compromisso com os discursos e 

atitudes de amor pelo mundo (Carvalho; Cornelli, 2013). Diante disso, um ensino que exercite 

o pensar filosófico, com vista à cultura de paz, significa estimular as crianças a aprenderem a 

refletir filosoficamente, ou seja, “segundo um modo de entender a Filosofia como uma escola 

de pensamento que exige alguns pressupostos, os quais incluem o significado do que é a 

própria Filosofia e tudo o que ela representa para a humanidade” (Carvalho; Cornelli, 2013, p. 

104-105). 

Pensar a paz sob uma perspectiva filosófica requer abordá-la de modo crítico e 

reflexivo, por meio do diálogo sobre valores, dignidade humana e cidadania, como enfatiza 

Severino (2005, p. 187), ao afirmar:  

 

[...] só o conhecimento técnico‐científico não é capaz de nos revelar todas essas 

dimensões dos valores da dignidade humana, da cidadania, uma vez que concentra 

em ensinar o que são as coisas, como elas funcionam e como o homem pode 

manipulá‐las para fazer, construir, transformar os objetos materiais [...]. É preciso 

recorrer à modalidade do conhecimento filosófico que é onde desenvolvemos nossa 

visão mais abrangente do sentido das coisas e da vida, que nos permite buscar, com 

a devida distância crítica, a significação de nossa existência, e o lugar de cada coisa 

nela. 

 



20 

Sendo um saber confrontador da realidade, a filosofia pode proporcionar à criança 

uma experiência de parar-para-pensar a possibilidade da concretização de uma cultura de paz, 

ao colocar em xeque seu próprio sentido de ser no mundo, tornando-a alvo de sua própria 

investigação filosófica. Isso é importante para a formação da criança, como explica Lorieri 

(2002, p. 41-42) na passagem a seguir: 

 

Crianças e jovens, enquanto pessoas põem-se questões próprias do âmbito da 

investigação filosófica; deparam-se e são “envolvidos” culturalmente com 

“respostas” a tais questões e têm o direito de ser iniciados no trato com elas e no 

processo de avaliação crítica das respostas.[...] tal iniciação, pela necessidade de 

envolver processos investigativos próprios da Filosofia (como: reflexão; criticidade; 

rigorosidade;     profundidade, clarificação conceitual; contextualização; 

dialogicidade e outros), oferece oportunidade rica de desenvolvimento do 

pensamento reflexivo, crítico e criativo necessário em todos os demais domínios do 

conhecimento e para toda a vida. 

 

Essa atitude investigativa, proposta pela Filosofia, implica posicionar-se diante da 

realidade de modo crítico, rigoroso, radical e abrangente. Isso faz desse tipo de conhecimento 

um saber afastado do ensino parcial e superficial da realidade, pois constitui um ensino 

crítico-reflexivo das questões e das respostas existentes. Por conseguinte, contribui para o 

desenvolvimento da autonomia cognitiva, afetiva e da tomada de decisão com liberdade 

quanto ao rumo de suas próprias vidas, uma vez que a infância é um momento crucial para 

iniciar o processo de pensar criticamente a respeito da realidade, visando a um discurso e a 

uma ação que confrontem essa mesma realidade, algo fundamental para a formação integral 

da criança (Lorieri, 2002). É sobre esse aspecto que o subitem a seguir irá tratar. 

 

2.1 O ensino filosófico como contributo à formação da criança 

 

A Constituição Federal Brasileira de 1988, em seu Artigo 205, garante que a 

“educação, direito de todos e dever do Estado e da família, será promovida e incentivada com 

a colaboração da sociedade, visando ao pleno desenvolvimento da pessoa [criança], seu 

preparo para o exercício da cidadania e sua qualificação para o trabalho” (Brasil, 2020). 

Ainda no campo legal, o Artigo 211 estabelece as responsabilidades de cada um dos entes 

federativos: Estados, Municípios e União, no cumprimento do ensino básico brasileiro que 

engloba a educação infantil, fundamental das séries iniciais (1º ao 5º ano) e finais (6º ao 9º 

ano), bem como o ensino médio. O nível fundamental fica obrigatoriamente a cargo dos 

municípios, embora com apoio do Estado, conforme determina a lei, assim: “cabe à Rede 



21 

Estadual [...] compartilhar as responsabilidades pela manutenção do ensino fundamental com 

os Municípios” (Brasil, 2020). 

A Filosofia, enquanto disciplina institucionalizada ou componente curricular no 

contexto do sistema público de ensino brasileiro no nível fundamental, com sua história, seu 

legado e seu fundamento legal, tem o objetivo de contribuir para a formação cidadã dos 

estudantes. No entanto, constatou-se que ela é ofertada, em alguns municípios brasileiros, 

somente nas séries finais, ficando de fora das séries iniciais. 

A LDB 9.394/96, em seu artigo 8º, diz que: “A União, os Estados, o Distrito 

Federal e os Municípios organizarão, em regime de colaboração, os respectivos sistemas de 

ensino” (Brasil, 2009) e que a organização da educação nacional deve ser estruturada em dois 

níveis, os quais são constituídos pela educação básica e pelo ensino superior. A educação 

básica, composta pela educação infantil — creches (de 0 a 3 anos) e pré-escolas (de 4 e 5 

anos) —, é gratuita, mas não obrigatória, reforçando o que a Constituição já havia prescrito. O 

§1º prescreve, com relação ao dever do Estado, que “o poder público, na esfera [...] 

federativa” deverá, segundo a lei educacional: “I – recensear anualmente as crianças e 

adolescentes em idade escolar [...] jovens e adultos que não concluíram a educação básica; II 

– fazer-lhes a chamada pública; III – zelar, junto aos pais ou responsáveis, pela frequência à 

escola” (Brasil, 2009). 

E no artigo 32 da LDB expressa que o “ensino fundamental obrigatório, com 

duração de 9 (nove) anos, gratuito na escola pública, iniciando-se aos 6 (seis) anos de idade, 

terá por objetivo a formação básica do cidadão” (Brasil, 2009, grifo nosso), e nos incisos I 

a IV está prescrito o seguinte: 

 

I - o desenvolvimento da capacidade de aprender, tendo como meios básicos o pleno 

domínio da leitura, da escrita e do cálculo; 

II - a compreensão do ambiente natural e social, do sistema político, da tecnologia, 

das artes e dos valores em que se fundamenta a sociedade; 

III - o desenvolvimento da capacidade de aprendizagem, tendo em vista a aquisição 

de conhecimentos e habilidades e a formação de atitudes e valores; 

IV - o fortalecimento dos vínculos de família, dos laços de solidariedade humana e 

de tolerância recíproca em que se assenta a vida social (Brasil, 2009). 

 

Cumpre acrescentar que o artigo 36 da LDB traz uma orientação oficial para que 

estudantes do ensino médio tenham domínio dos “saberes de Filosofia e de sociologia 

necessários ao exercício da cidadania” (Brasil, 2009). Com base nisso, tem-se garantido por 

lei aquilo que a própria Filosofia já traz no seu repertório de questões a serem pensadas 

filosoficamente. No âmbito local, no Maranhão, somente em alguns municípios o componente 

curricular Ensino de Filosofia é oferecido no nível fundamental, apesar de a Lei Estadual nº 



22 

8.150, de 22 de junho de 2004 (Maranhão, 2004), regulamentá-lo (Anexo I). No município de 

São Luís (capital), existe a Lei nº 4.153, de 20 de março de 2003 (Maranhão, 2003), que 

garante a obrigatoriedade do ensino de Filosofia no fundamental, nas séries finais (6º ao 9º 

ano). 

A Filosofia, seja no nível médio ou no fundamental, é um saber que não invalida 

os conhecimentos prévios dos estudantes; contudo, reconhece que o processo de construção 

do conhecimento passa tanto pela educação informal (espaço familiar e outros) quanto pela 

formal (instituições de ensino), com o propósito de inserir crianças e jovens no mundo comum 

por meio de um pensamento crítico. Talvez, por ser um saber crítico, a Filosofia tenha sido 

considerada “perigosa” e, por isso, excluída em determinado momento da história educacional 

brasileira. 

Como componente curricular, a Filosofia, na história de sua institucionalização, 

tem experimentado, desde sua obrigatoriedade, passando pela facultatividade, até sua 

exclusão do sistema de ensino brasileiro. A história político-educacional relata que o ensino 

de Filosofia, desde o período colonial, no século XVI - quando os padres jesuítas eram 

encarregados pela Coroa portuguesa de catequizar os povos originários e os filhos dos brancos 

-, evidenciou seu caráter instável de permanência ou não nos currículos escolares (Alves, 

2002). Do período colonial ao republicano, sua inserção fora garantida no nível médio, mas 

como apoio ao curso superior. Na primeira fase da República Velha (1889 – 1894) até 1964, 

teve sua presença indefinida no ensino; e de 1964 a 1979, período da ditadura militar, ficou 

ausente do ensino. A partir da década de 1980, com a redemocratização, houve o controle do 

ensino de filosofia (Alves, 2002). 

Como disciplina optativa, a Filosofia foi recomendada após a promulgação da 

LDB nº 9.394, em 20 de dezembro de 1996, no âmbito das políticas educacionais brasileiras, 

mas com possibilidades reais de seu retorno como uma disciplina obrigatória nos currículos 

escolares. Sua condição instável no nível médio motivou, nos anos 70, mobilizações pró-

estabilidade da Filosofia pelo chamado “Movimento Nacional de Retorno da Filosofia como 

disciplina obrigatória nas escolas de Ensino Médio”, cujo marco foi a fundação do Centro de 

Atividades Filosóficas, denominado, depois, de “Sociedade de Estudos e Atividades 

Filosóficas – SEAF” (Alves, 2002). 

A obrigatoriedade do ensino de Filosofia no nível médio veio com a Lei nº 

11.684, de 2 de julho de 2008, motivada pelo Artigo 36 da LDB/96. Todavia, mesmo antes da 

aprovação da lei, o ensino filosófico já existia como disciplina em pelo menos uma série do 

nível médio, em boa parte dos estados do país (Alves, 2002). Com o retorno da Filosofia aos 



23 

currículos escolares em nível nacional, foi preciso criar espaços de reflexão sobre o ensino 

filosófico com fim de identificar deficiências, identidade e necessidades da escola básica, 

propondo alternativas objetivas para sua aplicação prática (Ribas; Meller; Gonçalves, 2004).  

Isso se justificava, segundo Alves (2002, p. 71), pelo fato de que “a presença da 

filosofia no ensino médio pode resultar inócua e inexpressiva na formação dos educandos 

deste nível de ensino”. Daí a necessidade de se pensar os referenciais teórico-metodológicos 

orientadores do ensino filosófico, em que os professores fossem preparados para enfrentar os 

desafios concernentes à tarefa de despertar, nos jovens, a reflexão filosófica que 

compreendesse o legado da tradição e o gosto pelo pensamento inovador, crítico e 

independente; tal qual orientam as Diretrizes Curriculares para os Cursos de Graduação em 

Filosofia, contidas no Parecer CNE/CES 492/2001 e aprovadas na Resolução CNE/CES 12, 

de 13 de março de 2002. 

Em vista disso, o que dizer do ensino de Filosofia enquanto componente curricular 

no fundamental, senão que permanece seu caráter instável em muitas regiões? De modo que, 

assim como no médio e no fundamental, salvo as devidas proporções, ainda existem 

empecilhos à efetivação de seu propósito enquanto disciplina da escola básica, principalmente 

no que se refere à natureza dos conteúdos a serem ensinados, aos pressupostos metodológicos, 

à formação de docentes qualificados e compromissados com esse tipo de ensino, que vai além 

das questões didático-metodológicas, por ser um saber em que “o problema do ensino de 

Filosofia não é um problema pedagógico, mas [...] uma questão filosófica” (Cerletti, 2004, p. 

19). 

Em outras palavras, esse ensino não deve ser entendido como uma negação do 

pedagógico ou da didática, mas como um ensino voltado para o exercício e para a 

possibilidade de a criança aprender a filosofar. Isso é possível por ser a filosofia um saber que 

está em “condições de pensar sua prática de transmissão, isto é, fazer filosofia do ensino 

filosófico” (Cerletti, 2004, p. 65), com o propósito de estimular a criança a uma prática de 

exercício crítico-reflexivo que reverbere na construção de um sujeito crítico e cônscio de sua 

condição de cidadão, conforme prescreve a legislação. Nessa perspectiva, não só o pensar 

crítico, mas também o sentir, o julgar, o imaginar etc. da criança devem ser levados em 

consideração, com base em uma ética do cuidado4, bem como seu relacionamento com os 

 
4 Serra (2014, 16-17) entende “que há uma ética em Arendt que pode ser denominada de uma ética do cuidado 

com o mundo que significa assumir responsabilidade pelo mundo. Tal ética justifica-se porque, para a autora, 

no centro da política encontra-se sempre o cuidado com o mundo. Entendemos que, se para Arendt o juízo é a 

faculdade política por excelência, então é a capacidade de julgar que nos responsabiliza pelo mundo, com a 

possibilidade de resgatá-lo da alienação”. Além de que essa faculdade de julgar “nos convoca para uma ética 



24 

outros e com o “mundo das aparências” em suas práticas diárias, durante o processo 

educacional. 

Do mesmo modo, do ponto de vista institucional, a busca pelos princípios éticos 

do cuidado com o mundo, garantidos por um ensino filosófico cujos conteúdos ministrados e 

cujas metodologias passem por um processo pedagógico institucionalizado e em 

conformidade com a legislação, não deve estar desvinculada da teoria e da prática, nem 

engessar a mente da criança, mas sim ser formadora. Nesse sentido, cabe considerar diferentes 

métodos (dialético, hermenêutico, fenomenológico etc.), diferentes abordagens (histórica, 

temática ou por problemas) e diferentes atividades, sem prescindir das características de ser 

crítica, sistemática e abrangente. Convém observar a necessidade de referenciais 

significativos que oportunizem às crianças o contato com questões capazes de gerar 

explicações e uma variedade de posicionamentos a serem assumidos quando adultas na 

sociedade (Lorieri, 2002; Vasconcelos, 2000). 

Gallo (2003) afirma que o ensino filosófico deve levar em conta a sensibilidade, a 

avaliação, os quereres e um posicionamento metodológico voltado para um ensino que se 

caracteriza pela busca da emancipação do pensar, não pelo seu engessamento. Com isso, a 

criança poderá conquistar gradualmente, além do desenvolvimento inteligível indispensável à 

capacidade de produzir seus próprios pensamentos críticos a respeito do fenômeno da paz e da 

violência, um posicionamento coerente e construtivo diante desses fenômenos. 

Ao entrar em contato com o saber filosófico, a criança adentra, consequentemente, 

o mundo do pensamento crítico-reflexivo e não ideológico5 a respeito, por exemplo, dos 

direitos humanos contidos na DUDH, dentre eles o direito à paz. Nesse ínterim, descobre, 

dentre outras coisas, a importância da universalidade de valores como a tolerância, o respeito, 

a responsabilidade, entre outros, cuja relativização “confunde e propaga cada vez mais a 

intolerância, o desrespeito, a violência e a insociabilidade” (Franklin, 2014, p. 391). 

Aspis e Gallo (2009, p. 67) enfatizam que houve um autor chamado Iohannis 

Amos Comenius (1592–1670), da República Tcheca, que acreditava ser possível ensinar, com 

o método adequado, “qualquer coisa a qualquer um”. Ele propunha um tipo de método que 

abrangesse, por meio de uma educação institucionalizada, o maior número de pessoas. E foi 

 
do cuidado com o mundo, cujo princípio é o amor mundi e aponta-se como uma das vias para essa ética o 

exemplo da educação”. 
5 Segundo Franklin (2014, p. 389) “a ideologia não é, nunca foi e jamais será sinônimo de filosofia. Se realmente 

buscamos fomentar a capacidade crítica dos jovens, seja qual for à definição que queiramos dar ao termo 

‘crítica’ não será por meio de ideologia que isso acontecerá. Por isso, não podemos esquecer os conceitos 

básicos ensinados pelos grandes filósofos que devem fazer parte integrante do filosofar em sala de aula e, entre 

esses conceitos, o de crítica”. 



25 

sobre estes “pilares que se erigiu a instituição escolar moderna, e [...] os processos modernos 

de educação”. Na obra “Didática Magna: Tratado da Arte Universal de Ensinar Tudo a 

Todos”, publicada em 16386, de Comenius (2001), encontram-se os fundamentos para uma 

metodologia de ensinar tudo a todos. Mas o que ele queria com essa ideia de “ensinar tudo a 

todos”? 

Ele queria mais foco na prática de ensino7, no processo de como ensinar e nos 

procedimentos metodológicos para uma aprendizagem satisfatória, ao passo que se 

priorizasse, nas escolas, a necessidade de uma metodologia em que o docente organizasse um 

método de aperfeiçoamento da aprendizagem do aluno, que não se baseasse em um 

aprendizado livresco da realidade, ou em apenas ouvir falar, ou, ainda, na memorização, e sim 

em experimentar diretamente a interação com a natureza, obtendo dela uma compreensão 

pessoal da realidade (Aspis; Gallo, 2009). Comenius tinha a intenção de que os aprendizes se 

utilizassem “[...] do experimento como método de aprendizagem, uma vez que o 

conhecimento sensível era mais eficiente que os livros e a memorização sem sentido” (Garcia, 

2014, p. 317), mas que fossem conduzidos por alguém que dominasse o conteúdo. 

Essa ideia de que só é possível aprender por mediação de alguém que “domine o 

conteúdo” foi contestada pela experiência de Jacotot, registrada por Rancière. Deleuze, 

segundo Aspis e Gallo (2009), por meio da obra “Diferença e Repetição”, de 1968, constatou 

ser impossível, por meio de um único método, saber se o aprendente aprendeu, seja referente 

ao aprendizado de problemas práticos (como nadar) ou especulativos (como conceitos 

filosóficos). Tampouco deve ocorrer por imitação do outro, uma vez que aprender é sempre 

um acontecimento, algo inusitado e que foge ao controle e à racionalização absoluta. 

Contudo, deve ser enfrentado como um problema existente; ou seja, não há método para 

aprender. Mas haverá um para ensinar? 

Aspis e Gallo (2009, p. 69) respondem afirmativamente que “há métodos para 

ensinar”; todavia, os professores precisam aceitar a “ideia de que não necessariamente aquilo 

que é ensinado, é aprendido pelos estudantes”, ou seja, não se tem controle absoluto do 

aprendizado dos alunos. Logo, a ideia de um controle absoluto por parte dos professores 

acerca do aprendizado de alguém é falsa. Entretanto, é importante, para o filosofar, haver 

método, bem como planejamento do conteúdo a ser refletido filosoficamente pelos 

aprendentes. 

 
6 Data do contexto da passagem modo de produção feudal para o modo de produção capitalista.  
7 Gelamo (2009, p. 28), ao abordar, esse assunto diz que “o risco que se corria nesse tipo de questionamento era, 

por um lado, cair no erro de ‘pedagogizar’, ou, ainda, de ‘metodologizar’ o ensino da Filosofia e, por outro, 

recair nas questões curriculares sobre os conteúdos a serem ensinados”. 



26 

Nesse contexto, cabe ao(a) professor(a), especialmente ao de Filosofia, estimular 

seus aprendizes a explorarem, por si mesmos, os conceitos criados e apresentados durante 

suas aulas. Como? Dando-lhes explicações de tudo? Rancière (2022), na obra “O mestre 

ignorante: cinco lições sobre a emancipação intelectual”, traz a experiência de Joseph Jacotot, 

pela qual questiona o mito pedagógico que divide a inteligência em inferior e superior. Ele 

defendeu uma postura pedagógica em que o mestre saísse de seu próprio embrutecimento e 

emancipação, para poder desembrutecer os embrutecidos que almejam emancipar-se, isto é, 

reconhecer que todos têm inteligência para, por esforço pessoal, compreender qualquer 

produção intelectual existente e pensar seu discurso e sua ação per si. 

Remete-se, assim, ao método de explicação de um mestre ignorante que concebe 

haver uma hierarquia intelectual entre os aprendentes, seja vendo-os como incapazes e/ou 

capazes, inferiores e/ou superiores, ou vendo-os como mais ou menos inteligentes etc. Por 

essa via, o professor “não verificará o que o aluno descobriu, verificará se ele buscou [...] 

julgará se estava atento [...] [exige do aluno] [...] que ele prove que estudou com atenção” 

(Rancière, 2022, p. 54). Destarte, tal hierarquização intelectual não liberta ninguém; pelo 

contrário, aprisiona e segrega, pois Rancière (2022, p. 66) expõe que a hierarquização só 

aprofunda a desigualdade ao afirmar que: “assim vai à crença na desigualdade. Não há 

espírito superior que não encontre um mais superior ainda para rebaixá-lo; não há espírito 

inferior que não encontre outro mais inferior ainda, para desprezar”. 

Rancière (2022) propõe um método emancipador das mentes, que liberta e 

considera os diferentes tipos de inteligência, os quais, dependendo das circunstâncias, podem 

manifestar-se de diferentes formas, bem como a ideia de que qualquer aprendiz pode alcançar 

sua emancipação intelectual, seja por motivação pessoal, inteligência ou vontade própria, 

presente em seu espírito.  

Nessa perspectiva, para a experiência pretendida, propõe-se, às crianças 

envolvidas, um ensino filosófico que as ajude a pensar com liberdade sobre a paz e, 

consequentemente, acerca da melhor forma de manter uma cultura de paz, em um ambiente 

onde não haja a ideia de inferiores e superiores, nem de vencidos e vencedores. Busca-se criar 

um ambiente em que o mestre procure sempre despertar no aprendiz o desejo de aprender a 

valorizar suas múltiplas inteligências, além de um ensino em que todos sejam aprendentes 

(docentes e discentes) e capazes de enfrentar a violência, o ódio e o desamor, com um 

discurso e uma ação voltados à paz como direito e valor humano.  

É fato que as crianças, sujeitos em formação, têm potencial para pensar, imaginar, 

querer, julgar, falar e agir. Tais competências, se usadas filosoficamente, podem potencializar 



27 

a “consciência de si” e a “consciência do mundo”, não como algo desconectado, mas 

integrado à formação cidadã. Nessa perspectiva, o pensador norte-americano Matthew 

Lipman acreditava na possibilidade de se ensinar as crianças a filosofarem a partir de 

conceitos importantes para si, e não que se “discutam assuntos que lhes são indiferentes [e 

assim se abasteça] [...] a sociedade com futuros cidadãos que nem discutem o que lhes 

interessa nem se interessam pelo que discutem” (Lipman; Sharp; Oscanyan, 2001, p. 31). 

Essa ideia é reforçada por Nagel (2007, p. 3), pois, para ele, o filosofar só ocorrerá 

à medida que as crianças forem se apropriando, por meio de um ensino de Filosofia, de pensar 

filosoficamente, ou seja, daquilo de que a Filosofia se ocupa: “[...] questionar e entender 

ideias muitos comuns que todos nós usamos no dia a dia sem nem sequer refletir sobre elas”. 

Desse modo, disponibilizar à criança, não por uma imposição, mas por um convite, uma 

experiência de filosofar só enriquece seu processo formativo. Esse filosofar, segundo Obiols 

(2002, p. 77), “diálogo crítico com a filosofia [do qual] resulta que se aprende a filosofar 

aprendendo filosofia de um modo crítico”, como se estivessem analogicamente em uma 

oficina8, aprendendo um ofício: o de aprender a pensar por si mesmo, de questionar os 

estranhamentos que sente a respeito da realidade vivida (o amor e o ódio, a vida e a morte, a 

verdade e a mentira, o direito e o dever, a paz e a violência), além da experiência de 

compartilhar com os outros os resultados dessa atividade de pensar, os quais só enriquecem 

seu processo formativo (Kohan, 2009). 

É fato que a Filosofia “se empobrece quando praticada em solidão” (Kohan, 2000, 

p. 40), e convidar as crianças para, em comunidade, exercitarem a imaginação, o senso de 

justiça, o bom senso, filosoficamente, é uma oportunidade de aperfeiçoamento de si. Isso 

significa provocá-las a se encantarem com o mundo e a perguntar por ele filosoficamente. 

Malacarne (2005, p. 63) expressa: “pensar na inserção da Filosofia na escola é estar disposto a 

olhar para as crianças, vendo nelas [...] capazes de quando valorizadas, refletir com vistas a 

ter ideias próprias [...] com grau de compreensão suficiente” é uma das atribuições da filosofia 

formativa. 

E, ao considerar o real potencial das crianças, a Filosofia tem como tarefa 

proporcionar um ensino-aprendizagem que as estimule a pensar por si mesmas, mas em 

conexão com as contribuições dos pensadores do passado e do presente, sem prescindir dos 

 
8 Kohan (2009, p. 79) diz: “Quando aprendemos e ensinamos filosofia em uma oficina, nosso próprio 

pensamento está afetado: ele se transforma, emerge diferente, elabora maneiras próprias de criar e enfrentar as 

perguntas trabalhadas; algumas perguntas são respondidas; surgem novas perguntas; outras são transformadas 

[...] Numa oficina, o pensamento se abre a outros pensamentos [...]. Oficinando, pensamos e repensamos o que 

parece o mesmo, e de tanto ser pensado, tornar-se diferente”. 

 



28 

próprios referenciais pré-existentes nas crianças, como crenças, cosmovisão, exemplos, 

gostos, ideias etc.; e assim permitir-lhes pensar a realidade por uma nova perspectiva, uma 

vez que a tarefa da Filosofia transcende sua própria institucionalidade como componente 

curricular de um dado sistema de ensino público, através do filosofar.  

Mesmo que o espaço escolar seja complexo, interseccionado e desafiador, com 

elementos internos e externos que dificultam o processo de emancipação do pensamento, o 

filosofar possibilita não apenas a investigação da realidade a partir dos diferentes referenciais 

construídos ao longo da história pelos pensadores, mas também possibilita elaborar novas 

perguntas, repensar atitudes, modos de pensar e ações de cada geração que habita o mundo e 

se renova. Nesse processo, o filosofar serve como referência capaz de amparar novos atos e 

novas formas de pensar, como enfatiza Garcia (2002, p. 57) na passagem a seguir: 

 

[...] o filosofar pode ser remetido às apostas e pretensões de pronunciar algo sobre a 

infinidade de modos como o ser da linguagem pensa e age, na apresentação de seus 

espantos e na constituição de sentidos e relações. Apostas expressas por um 

repertório quase tão diversos quanto o são os textos e argumentos a que recorremos, 

com mais ou menos cuidado, para amparar nossos atos mais modestos ou 

pretensiosos. 

 

A tradição do pensamento filosófico contribui para a formação da criança pelo 

exercício do pensamento. Ela aprende a repensar suas ações práticas, bem como a agir na 

sociedade, possivelmente dentro dos preceitos de uma ética não egoísta, pois fundamentada 

na responsabilidade e na promoção da manutenção de um mundo menos violento. Dessa 

forma, um ensino filosófico oferecido pelo sistema público (e particular) de ensino, segundo 

Rodrigo (2009, p. 21), propicia a todos uma oportunidade de “pensar a relação consigo 

mesmo, com o outro e com o mundo, de modo que estejam aptos a exercer o pensamento na 

perspectiva de uma cidadania democrática”. É isso que se quer da criança no processo escolar: 

que seja preparada para a vida pública democrática ou para a cidadania em comunhão com 

seus iguais, ao mesmo tempo que cumpre as regras, compreende os conhecimentos culturais 

da sociedade e põe tudo à prova da reflexão crítica, com o objetivo de atingir uma cultura de 

paz. 

Em suma, infere-se, de tudo que foi dito a respeito do ensino filosófico, que: 

primeiro, não existe um método seguro a ser seguido, porque há diferentes contextos escolares 

demandando ações diferenciadas por parte dos docentes. Segundo, o professor deve pensar 

um ensino-aprendizagem no âmbito filosófico, sem abster-se de sua própria concepção 

filosófica, mas com a sensibilidade de usar métodos que possibilitem às crianças relacionar os 



29 

conteúdos trabalhados interdisciplinarmente, ou seja, sem descartar suas próprias concepções 

e cosmovisões. Terceiro, é necessário garantir aos convidados ao exercício do pensar a 

liberdade de aprender sem o controle rígido da aprendizagem ao longo da experiência 

filosófica. Em contrapartida, por meio de métodos selecionados, almeja-se proporcionar que 

agreguem aos seus conhecimentos prévios — com criatividade, curiosidade, imaginação e 

questionamento — entendimentos significativos não só para si, mas para a boa convivência 

consigo, com o outro e com o mundo. 

Sabendo que as crianças podem aprender a filosofar, podemos nos questionar: 

como elas podem gerar um discurso e uma ação pró-paz? Eis o que será abordado a seguir. 

 

2.2 Da relação filosofia e cultura de paz: aproximações 

 

Segundo Franklin (2014, p. 287), negar o “caráter universal dos direitos humanos 

é negar a própria humanidade”, porque são “universais pelo simples fato de que todos os seres 

humanos possuem direitos fundamentais”, os quais devem ser “ensinados e exercitados no 

processo educativo”. Isso significa que pensar nos direitos básicos para todos, 

indistintamente, é promover a cidadania. Nesse ínterim, de acordo com Franklin (2014, p. 

293), um papel importante da filosofia no ambiente escolar é esclarecer didaticamente à 

criança, aos adolescentes e aos jovens “o que é liberdade [e sua] relação com a humanidade”, 

tendo como ponto de partida o cotidiano de cada um, com base nos fundamentos filosóficos, 

provocadores de uma tomada de atitude com responsabilidade, que promova uma discussão 

caracterizada pela liberdade envolvida em um contexto ético-político. 

Pensar a liberdade no contexto ético-político pretendido com as crianças no 

espaço escolar implica compreender conceitos como ação, discurso, responsabilidade, 

filosofar, dentre outros, por uma perspectiva conceitual, comportamental e atitudinal, e por 

uma metodologia de ensino-aprendizagem facilitadora do exercício de compreensão do que 

seja uma cultura de paz consolidada pela liberdade, por meio de uma experiência do filosofar 

(Franklin, 2014). Diante disso, podemos pensar: qual é a relação entre filosofia e paz? Como 

ela se configura? 

É possível enxergar essa relação no contexto da experiência filosófica, a qual 

compreende a reflexão crítica, a própria ideia de experiência, o perguntar e o diálogo 

filosófico, entre outros. A reflexão crítica significa não ter que dar respostas apressadas aos 

problemas levantados durante a experiência do pensamento. Ela configura-se como uma 

“viagem, um percurso que atravessa a vida de quem a sustenta”. É um “movimento do pensar 



30 

que atravessa a vida de quem a prática. Como tal, comporta um rumo incerto, um destino 

indeterminado, um perigo” irrepetível, imprevisível e incerto (Kohan, 2000, p. 31). 

De um modo geral, experiências podem ser ruins ou boas, dependendo de como e 

de quem as experimenta, já que uma experiência “não é o que acontece, mas o que nos 

acontece” (Bondía, 2002, p. 27). O acontecimento é comum, ainda que a experiência seja, 

para cada pessoa, singular e, de alguma maneira, impossível de ser repetida. Ela pode ser 

caracterizada, assim, como uma “abertura para o desconhecido, para o que não se pode 

antecipar nem ‘pré-ver’ nem ‘pré-dizer’” (Bondía, 2002, p. 28). A experiência do pensamento 

difere de um “experimento das ciências positivistas [que é] repetível, previsível, o mesmo 

para qualquer um que o faça. Não comporta risco nem incerteza [...]” (Bondía, 2002, p. 28). 

Assim, a prática da filosofia como experiência do pensamento envolve riscos, mas abre-se 

para um “pensar a si mesmo e ao novo, abrir o pensar ao novo no pensar e a pensar de novo 

[...]” (Kohan, 2000, p. 31). 

Merleau-Ponty (1996, p. 165) acrescenta que “[...] a experiência não é descoberta, 

mas inventada, ela nunca é dada como o fato, é sempre uma interpretação provável”. Já para 

Queré e Ogien (2005, p. 37-38), em uma perspectiva hermenêutica, afirmam que a 

experiência designa a seguir:  

 

[...]uma travessia que modifica aquele que a realiza [...]. Pode ser ocasionada pela 

confrontação com um texto, uma obra de arte, um acontecimento ou uma situação 

[Ela é] fonte de descobertas sobre o mundo e sobre si, e revela novas possibilidades 

de compreensão e de interpretação [sendo] produtora não somente de verdade, seja 

sob a forma de conhecimento ou compreensão, mas também de individualidade [...] 

e de identidade (aquela de quem faz a experiência e é guiado por ela). 

 

É importante ressaltar que a experiência pretendida com as crianças, no contexto 

escolar, não é a mesma de um experimento científico pragmático, e sim uma espécie de 

aventura conduzida pela razão, em que o pensamento sobre a paz/violência não seja 

controlador, mas incerto e arriscado, porque se está no âmbito do pensar filosoficamente 

enquanto uma experiência. Pensar filosoficamente não é somente raciocinar, calcular ou 

argumentar em termos lógicos, mas dar sentido ao que se é e ao que acontece consigo. Tal 

consideração está vinculada ao que se diz por meio do uso das palavras, dado que só se pensa 

a partir delas (Bondía, 2002). Assim, é importante se colocar diante dos outros, no mundo em 

que se vive, pela fala, administrando seu modo de agir em relação a tudo que nos envolve, 

porque as palavras e a ação são indissociáveis do pensamento, como expressa a passagem a 

seguir: 

 



31 

[...] significa que alunos e professores, ensaiam com ele, procuram pensar 

seriamente e levar o pensar a sério, e deixar pensar aos outros. Não buscamos que se 

pense de determinada forma ou que se encontrem determinados pensamentos, mas 

que, de alguma forma, filosófica, aconteça esse “deixar pensar”, não no sentido de 

abandonar os outros a seus pensamentos, mas no sentido de permitir-lhes que seu 

pensar filosófico possa emergir, liberando esse pensar daquilo que ele tem de pronto, 

de fixo, de determinado, de previsível, de repetível, de não-pensar. Que aconteçam 

experiências – singulares, imprevisíveis, intersubjetivas – de pensamento filosófico. 

Essa talvez seja uma boa caracterização de nossa tentativa (Kohan, 2000, p. 32-33). 

 

Nesse sentido, a experiência pretendida no espaço da sala de aula, a respeito de 

uma cultura de paz, caracteriza-se por uma aventura de pensar a si, ao outro e ao mundo sob a 

égide da crítica filosófica. Esta estabelece limites: a fronteira do possível de ser julgado, 

discernido e decidido. Ao tirar o jugo moral das pessoas, traz-lhes liberdade de pensar e de 

agir sem preconceitos e/ou pré-julgamentos. Ela refere-se à ponderação ética a respeito da 

tarefa educacional que visa moldar os sujeitos, tendo como elo comum a racionalidade que 

atravessa toda a experiência formativa das crianças, movida pelo ato de perguntar (Chauí, 

2010; Kohan, 2000). 

O ato de perguntar, base de toda a filosofia e fundamental à formação da criança, 

acontece pelo estímulo à curiosidade em querer saber mais, como no reconhecimento de que 

não se sabe nada, podendo manifestar-se de maneira epistemológica, política, estética etc. 

(Chauí, 2010; Kohan, 2000). Logo, estimular a criança ao perguntar filosófico implica fazê-la 

pensar na pergunta não filosófica, visto que a pergunta filosófica compreende duas posições, 

não importando a idade de quem a formula: a primeira tem a ver com o “compromisso 

interrogativo de quem a lança [...] [a segunda] exige uma atitude inconforme perante qualquer 

resposta que pretenda acalmar a pergunta” (Kohan, 2000, p. 29, 30). 

No primeiro caso, não se trata simplesmente de fazer uma pergunta retórica, mas 

de perguntar-se. No segundo, as perguntas não devem ser respondidas instantaneamente, mas 

pensadas com cuidado, com calma ou, metaforicamente, ruminadas. O diálogo filosófico da 

experiência filosófica visa à formação da criança, tendo por características “o 

desconhecimento, o mal-entendido e o desacordo” (Kohan, 2000, p. 35, grifo nosso). O 

primeiro “ocorre quando algum dos interlocutores, ou ambos, ignoram o que dizem ou o que o 

outro diz [...] [o segundo] se afirma na imprecisão das palavras, seu caráter equívoco [...] os 

interlocutores não utilizam as palavras com um sentido preciso ou unívoco [...]” (Kohan, 

2000, p. 35). Por fim, o desacordo é interessante porque: 

 

[...] não tem sua origem na ignorância dos interlocutores nem na imprecisão da 

linguagem. Há desacordo quando os interlocutores querem dizer coisas diferentes 



32 

com as mesmas palavras ou quando não entendem que estão dizendo o mesmo com 

as mesmas palavras (Kohan, 2000, p. 35). 
 

Entretanto, há variados motivos para o desacordo acontecer entre os 

interlocutores: esses interlocutores podem “entender-se perfeitamente no que estão dizendo, 

mas não ver os mesmos objetos sob as mesmas palavras [ou] vê-los, mas querer que o outro 

perceba outro objeto nessa palavra, outra razão no argumento” (Kohan, 2000, p. 35). 

O desacordo se estabelece porque “não se refere só às palavras, mas à própria 

situação da qual as palavras falam [...]” (Kohan, 2000, p. 35). Dessa forma, a Filosofia é “o 

campo do desacordo”, em razão de as palavras serem “muitas vezes as mesmas, mas não são 

entendidas da mesma forma. Há luta pela significação das palavras, pelas realidades que elas 

afirmam” (Kohan, 2000, p. 35-36), de modo que podemos pensar o diálogo filosófico: 

 

[...] como o espaço de explicação e compreensão dos desacordos [...] uma forma de 

esclarecer, explicitar e compreender essas diferenças. Nunca procura dissolvê-las. 

Sem elas não teríamos filosofia, nem educação, nem política, nem seres 

propriamente humanos (Kohan, 2000, p. 36). 

 

Nesse sentido, o diálogo filosófico não se baseia na imposição de ideias, mas na 

escuta e no reconhecimento do outro como legítimo em sua diferença, mesmo diante de 

desacordos. Trata-se de uma prática essencial para desenvolver, nas crianças, a compreensão e 

a paciência em relação aos colegas, funcionando como uma oportunidade valiosa de exercitar 

o pensamento. 

O diálogo filosófico, segundo Obiols (2002), configura-se como uma interlocução 

com a tradição filosófica, pois não se pode filosofar sem recorrer ao legado daqueles que 

vieram antes. A filosofia e os pensamentos desses autores são indispensáveis para o exercício 

de um pensar que se quer verdadeiramente filosófico e relacional. Manter viva essa conexão 

com a tradição do pensamento — seja ela europeia, africana, colibrina, afrodescendente etc. 

— implica reconhecer que, conforme será abordado a seguir, refletir filosoficamente é 

também dialogar com múltiplas heranças culturais. 

 

Aprender a filosofar só pode ser feito estabelecendo um diálogo crítico com a 

filosofia. Do que resulta que se aprende a filosofar aprendendo filosofia de um 

modo crítico, quer dizer, que o desenvolvimento dos talentos filosóficos de cada 

um se realiza pondo-os à prova na atividade de compreender e criticar com a maior 

seriedade a filosofia do passado ou do presente (Obiols, 2002, p. 77). 

 

Desse modo, o diálogo filosófico deve estar fundamentado numa criticidade que 

põe tudo à prova, problematiza e não apenas decodifica e transmite o que disseram os 



33 

pensadores. O caráter crítico do ensino de filosofia deve ser seu mote, sem descartar o 

legado da tradição filosófica, posto que: 

 

Se ao ensinarmos filosofia nos limitarmos a expor figuras e momentos da história 

da filosofia [...] estaremos contribuindo para afirmar a filosofia como peça [...]  de 

museu [...] por outro lado, se nos dedicarmos ao ensino de filosofia buscando o 

processo do filosofar, esquecendo-nos do historicamente produzido, perdemos a 

legitimidade para tal ato. A recusa da tradição (história  da filosofia) que é a única 

forma de manter vivo o legado, continuamente criando e produzindo, só é possível 

a partir dessa mesma tradição: nada criaremos se não a tomarmos como ponto de 

partida (Gallo, 2012, p. 43). 

 

Há um requisito importante para que o diálogo filosófico se mantenha ativo: “os 

parceiros precisam estar no mesmo patamar, ou seja, em conformidade, como dois amigos; 

caso contrário, o sujeito entraria em contradição consigo mesmo, isto é, tornar-se-ia seu 

próprio adversário” (Silva, 2007, p. 72). De todo modo, o diálogo filosófico não cerceia o 

pensamento; pelo contrário, respeita-se aquele com quem se dialoga, esteja ele no nível que 

for.  

A criança na escola está em pleno processo formacional e, ao experimentar um 

diálogo filosófico provocador, criativo e crítico da realidade vivida por ela própria a respeito 

da paz e da violência, passa por resistências, devido aos atravessamentos homogeneizadores e 

às interferências de políticas antidemocráticas que adentram o espaço escolar, retirando a 

possibilidade de ser um “espaço de inquietação, curiosidade, pergunta, diálogo: uma escola 

do pensamento” (Gallo; Mendonça, 2020, p. 12). 

Por outro lado, estar em um “espaço de resistência” significa resistir à 

“unidimensionalidade dominante” e ao “momento de homogeneização”, causados pela 

globalização, na garantia da autonomia, em que a participatividade não se dá à moda 

platônica, que “é vertical e modelar”, mas na dimensão da ação política (Kohan, 2000, p. 42 - 

44). 

O que se quer das crianças, durante a experiência filosófica em um espaço 

público, é uma participação que seja “horizontal, igualitária, sem modelos ou paradigmas” 

(Kohan, 2000, p. 45), pois, quando a Filosofia ocupa “o espaço público, ocorrem sérias 

ameaças na sua substância e integridade” (Kohan, 2000, p. 48), já que esse espaço deve ser 

compreendido como um, conforme o trecho a seguir: 

 

[...] espaço comum, aquele que não está submetido a interesses particulares nem às 

leis do mercado. É o espaço da luta política, luta pela apropriação de um espaço 

privilegiado para a legitimação e circulação de saberes, e para a constituição de 

subjetividade. É, ao mesmo tempo, um espaço de pretensões universais, que por 

definição anseia poder receber a todos, sem cobrar ingresso. Por último é o espaço 



34 

das classes excluídas, daqueles que não podem pagar mais do que já pagam pela sua 

educação, aqueles que mais sofrem o preço da socialização sem ter feito nada para 

isso (Kohan, 2000, p. 48-49). 

 

Portanto, o ensino filosófico, nesse espaço público, deve permitir que as crianças 

se aventurem no exercício de pensar por si mesmas, em diálogo crítico com as questões que 

atravessam suas vidas cotidianas: conceitos e cosmovisão. Elas também devem nutrir um 

sentimento de profunda insatisfação com a naturalização da violência no ambiente escolar, 

confluindo para um novo espantar-se (traumázein); insatisfação com a ordem dominante das 

coisas, configurada por injustiças, exclusão social, perversidades, toxicidade, ausência de 

direito à paz etc. Tudo isso provocado pelo questionar “a ordem dominante, o estado normal 

das coisas, de pensar nas ideias, valores e saberes que os sustentam [...] [pois] Filosofamos 

porque nos insatisfaz profundamente o estado de coisas e acreditamos que a filosofia pode 

contribuir para transformá-lo” (Kohan, 2000, p. 54). 

A Filosofia, por conseguinte, ajuda as crianças a conversarem com a tradição 

filosófica porque “[...] abrir o passado pode ser fundamental para libertar-se, para restituir ou 

para recriar uma imagem [...] para alargar a visão do presente” (Kohan, 2000, p. 57), e elas 

aprendem a ser sujeitos críticos9 e amigas10 do conhecimento. Elas são sujeitos pensantes, 

sencientes, de conhecimento, de liberdade, os quais, mesmo em construção, são capazes de ter 

uma experiência filosófica formativa. Nessa perspectiva, não se deve olhar para as crianças no 

espaço da escola a partir de “pedagogias da fabricação”11, isto é, pretendendo-se que sejam 

“adultas” ou “como acreditamos que deveríamos ser”. A infância, na verdade, “é um outro 

[...] [Ela] ela é radical, absoluta e irredutivelmente diferente do mundo adulto [...]” (Kohan, 

2000, p. 64-65). 

Desde a Antiguidade grega, a infância, ao longo da história, foi associada à 

ausência de razão, ao excesso de sensações, à ideia de seres não felizes, maleáveis, ternos e 

passíveis de cultivo. Na Modernidade12 (entre os séculos XVI e XVIII), havia a ideia de que a 

 
9   E sujeito para Foucault não é, segundo Kohan (2000, p. 59-60), “[...] fundamento, unidade originária, idéia, 

dono de si, identidade já constituída que se relaciona com o mundo; mas é precisamente nessa relação com o 

mundo e com os outros que ele se constitui, historicamente, no interior de e em relação a uma série de jogos 

de verdade, sistema de comunicação, relações de poder e capacidades objetivas que fazem parte das práticas 

sociais [...]”. 
10 Pois a “amizade está na raiz da filosofia”, pois “philo-sofia é o amigo do saber, o seu amante, aquele que não 

se concebe sem buscá-lo, sem desejá-lo [...] A comunidade dos praticantes da filosofia é uma comunidade de 

amigos” (Kohan, 2000, p. 68). 
11 Kohan (2000, p. 66) significa que “[...]a prática da filosofia com elas se justifica pelos ganhos sociais que ela 

vai trazer a formação de pessoas menos ignorantes, irresponsáveis e medíocres que os adultos de hoje”. 
12 Entende-se por modernidade o período histórico que vai do século XVIII ao XX, mas também o processo 

intimamente ligado à tecnologização dos meios de produção (modernização); além do ligado ao modismo, à 



35 

criança tinha uma natureza divina. Matthew Lipman, entre filósofos contemporâneos, 

considera (mesmo por uma visão de uma “pedagogias-fábrica”) “as crianças aptas à prática da 

filosofia [...] [a qual] vai permitir a constituição de pessoas razoáveis, democráticas, 

tolerantes, ou seja, tudo o que nós adultos, não somos e gostaríamos de ser” (Kohan, 2000, p. 

67). 

No que concerne ao enigma da infância, propomos que o fazer filosófico na sala 

de aula deve permitir às crianças, no uso de sua curiosidade, criatividade e inteligência, que 

tenham um modo próprio de aprender, como convidadas a serem amigas do conhecimento. 

Um amigo é “alguém que é nós mesmos (autós), mas que [...] não é nós mesmos [...] [porque] 

um outro (állos); um amigo é a comunhão de nossa mesmicidade e de nossa diferença numa 

outra pessoa, num outro eu [...] Amigo são aqueles que, sendo iguais, são diferentes” (Kohan, 

2000, p. 68). 

Sócrates, segundo Kohan (2000, p. 68), sabia que a prática da Filosofia exigia a 

amizade, porquanto a relação entre os “praticantes da filosofia não é uma relação entre mestre 

e discípulo, mas entre amigos, porque filosofia e amizade são relações entre pares, de 

interioridade; não há exterioridade na filosofia e na amizade [...]”. Isso significa que os 

“praticantes da filosofia são amigos porque se procuram mutuamente pela busca que 

compartilham, pelo pâthos comum que os move, porque levam a filosofia dentro de si e 

porque tudo o que é dos amigos é comum ([...] ‘comum a dos amigos’, koinà tà phílon)” 

(Kohan, 2000, p. 68-69). 

Em síntese, a Filosofia é praticada em comunidade com amigos convidados a 

pensarem, a compreenderem o direito à paz a partir de sua relação eu-mundo-e-o-outro, com 

afetividade, marcada pela profunda intensidade, resistência, desacordos e confrontos, no 

sentido de aproximar os aprendentes da sua realidade por uma reflexão crítica sobre si, sobre 

o outro e sobre o mundo problematizados por um ensino filosófico. É nesse momento que a 

filosofia se relaciona com a paz ao transformá-la em um problema filosófico quando 

confrontada com seu oposto, a violência, com vista a um discurso e atitude pró-paz em lugar 

propício para se iniciar esse processo formativo: a escola. 

 

 

 

 
moda (modernismo). Bauman (2001), pensador contemporâneo, a denominou de modernidade de “líquida” 

onde os sólidos se dissolveram. 



36 

2.3 A escola como um lugar propício para o estabelecimento de uma educação para uma 

cultura de paz 

 

Pensar em educação é pensar na autoridade, na crise, na gestão, na formação, na 

responsabilidade, na tradição, nas metodologias, no aprendizado, no estudante, no ensino, no 

docente e no tipo de escola. Isso implica refletir a respeito da escola e, consequentemente, 

sobre o espaço escolar como um lugar onde ocorrem a proteção e o aprendizado político-

ético-social de responsabilidade com o mundo público e de emancipação pessoal. 

Assim sendo, a escola, que é “uma invenção histórica” (Masschelein; Simons, 

2014, p. [2]), consiste em um espaço importante para o estabelecimento de uma educação para 

uma cultura de paz. Na era da cultura de massa — tempo em que vivemos —, na qual 

imperam o periodismo, a fabricação da informação, da opinião e da pós-verdade, a emoção 

sobrepuja o fato, e as crenças tornam-se verdades incontestes. Nesse mesmo tempo, emerge o 

sujeito fabricado e manipulado pelos aparatos da informação e da opinião, o qual é incapaz da 

experiência do pensamento (Bondía, 2002). 

Considerando tudo isso, cabe o questionamento: em um tempo de negacionismo e 

excesso de informação, como é possível pensar filosoficamente uma cultura de paz na escola? 

Na experiência do pensamento em que se ouve a si e ao outro, instaura-se uma reflexão sobre 

o olhar lançado à realidade, suspendendo-se pacientemente o opiniosíssimo e o automatismo 

da ação. Por fim, cultiva-se a atenção, a delicadeza e a arte do encontro consigo, com o outro 

e com o mundo, a começar pelo espaço escolar (Bondía, 2002). 

É amplamente reconhecido que a escola é, para Arendt (2016), um espaço pré-

político, onde as crianças desenvolvem suas potencialidades para a vida adulta. Nela, o 

docente tem a tarefa de apresentar-lhes o mundo e tudo aquilo que há de bom e de ruim, 

sempre com vistas à responsabilidade ética do cuidado com o mundo (amor mundi). Além 

disso, a escola é um espaço intermediário, no qual se pode construir um diálogo permanente 

entre o passado (a tradição) e o futuro (o novo), sem autoexclusão, na busca da melhor 

maneira de viver a paz consigo, com o outro e com e/no mundo (Arendt, 2016). Como ela 

pode ser esse espaço propício para uma experiência de pensar filosoficamente a paz, 

independentemente de ser pública ou privada?  

A escola pública, segundo Valle (2020), tem seus primórdios na Antiguidade, com 

a invenção da democracia, na qual “[...] ao menos simbolicamente a educação deixa o 

domínio privado das famílias e dos ofícios, para ganhar o espaço comum da vida social” 

(Valle, 2020, p. 212). Na Atenas clássica, a vida pública passou a ser um exercício educativo 



37 

dos “cidadãos ordinários [iletrados e os letrados], os quais recebiam uma educação (no 

sentido não pedagógico) bem mais vasta do que os historiadores admitem ordinariamente” 

(Moses Finley, 1985 apud Valle, 2020, p. 212). Mesmo assim, foi somente na Modernidade 

que se criou uma instituição como a escola pública, com as configurações que se têm hoje, 

dedicada à formação dos cidadãos. 

Segundo Valle (2020), ela possui um corpo especializado de profissionais da 

educação, currículos unificados e procedimentos didáticos. A escola pública conta, ainda, com 

o estabelecimento de leis relacionadas ao ordenamento da ação educativa. Além de ter seu 

nascimento vinculado à Modernidade, ela mantém uma sólida ligação com a democracia, 

incorporando os princípios da laicidade, da obrigatoriedade, da seriação, das classes mistas e 

da universalidade da educação básica como responsabilidades do Estado.  

Nesse sentido, a rede pública de ensino é, para Gallo e Mendonça (2020), um 

lugar de acesso ao conhecimento e à cultura, de acolhimento dos futuros cidadãos com todas 

as suas diferenças em um mesmo espaço. Esse ambiente se constitui “contra o arbítrio das 

famílias e das igrejas, de modo a tornar possível um espaço verdadeiramente público [...] 

[conquanto seja preciso alertar que] colocar em risco a escola pública é pôr em perigo a 

própria democracia” (Gallo; Mendonça, 2020, p. 15). Como espaço público democrático, ela é 

um lugar no qual os estudantes se deparam com diversos princípios e ideias que constituem os 

conhecimentos compartilhados por meio do ensino. Segundo a passagem a seguir, esse ensino 

é: 

 

[...] um processo educacional intencional que visa – por parte dos educadores 

escolares, mediante as relações que estabelecem com os educandos -, ao menos, às 

seguintes modificações neles: do não saber certos conteúdos para saber desses 

mesmos conteúdos; do agir de certa maneira (ou mesmo de um não agir) para outra 

forma de agir; de uma forma de proceder para aprender para outra forma de proceder 

no processo de produção de conhecimentos; de uma forma de acatar regras de 

conduta para uma forma “decisória autônoma” relativa a essas mesmas regras de 

conduta; de uma forma de lidar com as emoções para outra forma que proporcione 

justa autoestima (Lorieri, 2002, p. 29). 

 

Na escola, saberes socioculturais são transmitidos sem, no entanto, prescindir dos 

saberes prévios dos estudantes, rejeitando as táticas políticas de domação13 da escola, como a 

politização, pedagogização, naturalização, psicologismo, tecnologização e popularização, de 

modo que ela seria sinônimo de “tempo livre”14 (Masschelein; Simons, 2014, p. [13]). A 

 
13 Masschelein e Simons (2014) tratam de cada uma das táticas de domação mencionadas no terceiro capítulo, 

intitulado “Domando a escola”, da obra “Em defesa da escola”. 
14 Segundo Masschelein e Simons (2014, p. [11, 51]), “[...] tempo livre não é tempo de qualidade; não é tempo 

reservado de antemão que deve ser aproveitado ou sujeitado a certos requisitos” o tempo livre como tempo 



38 

escola, dessa maneira, é um lugar de ensino, “é o tempo e espaço onde os alunos podem 

deixar pra lá todos os tipos de regras e expectativas sociológicas, econômicas e relacionadas à 

cultura” (Masschelein; Simons, 2014, p. [17]), “é suspensão [...] é meio sem um fim, um 

veículo sem um destino determinado” (Masschelein; Simons, 2014, p. [18]), é onde se 

apresenta o mundo à criança. 

Gomes e Moraes (2013, p. 18) explicam que, no espaço escolar, os discentes 

manifestam seu discurso, seu posicionamento e sua ação em relação aos assuntos tratados 

pelo docente. Este, segundo Masschelein e Simons (2014, p. [69]), é uma “figura pedagógica 

que habita a escola [...] um mestre, ao mesmo tempo dedicado e bem versado em seu assunto. 

Mas também um mestre que faz a escolha consciente de remover seu ofício ou negócio da 

esfera produtiva [...]”. 

O espaço escolar tem a tarefa de “libertar a criança de todas as habilidades que 

atribuem uma função imediata, explicação ou destino para o que essa criança faz [...] [é deixá-

la ser criança]” (Masschelein; Simons, 2014, p. [52]). Outra tarefa “é estimular o interesse [...] 

conceder autoridade às palavras, às coisas e às maneiras de fazer as coisas que estão fora de 

nossas necessidades individuais e que ajudam a formar tudo o que [é] partilhado ‘entre nós’ 

no nosso mundo comum” (Masschelein; Simons, 2014, p. [53]). Outrossim, o docente é uma 

pessoa que age por “amor ao mundo e à nova geração” (Masschelein; Simons, 2014, p. [81]). 

Enfim, como um amador, o “ponto de partida é o amor pelo assunto, pela matéria, e pelos 

estudantes; um amor que se expressa na abertura e compartilhamento do mundo” 

(Masschelein; Simons, 2014, p. [43]). 

No espaço da escola, os estudantes são convidados a desenvolver o filosofar. Este 

“significa dominar as ferramentas lógicas e conceituais da filosofia, saber identificar os 

problemas que enfrentamos e aplicar essas ferramentas de pensamento a este problema, 

comparando com o que já foi pensado pelos filósofos ao longo da história” (Aspis; Gallo, 

2009, p. 44). Isto é, a trajetória traçada pelo docente durante a experiência filosófica deve 

estimular os estudantes a pensarem criticamente as “verdades” irrefletidas (pós-verdades), a 

problematizarem com liberdade os conceitos estudados, bem como, quando provocados, a 

 
escolar não é um tempo para diversão ou relaxamento, mas é um tempo para prestar atenção ao mundo, para 

respeitar, para estar presente, para encontrar, para aprender e para descobrir. [...] O tempo livre não é um 

tempo para o eu (para satisfazer necessidades ou desenvolver talentos), mas um tempo para se empenhar em 

algo, e esse algo é mais importante do que as necessidades pessoais, os talentos ou os projetos. É por abrir um 

mundo para as crianças e os jovens (e, como dissemos antes, isso não é o mesmo que simplesmente torná-las 

familiares com ele; é trazer o mundo para a vida e fazê-lo atraente para eles) que crianças ou jovens podem 

experimentar a si próprios como uma nova geração em relação ao mundo, e como uma geração capaz de 

construir um novo começo.” 

 



39 

examinarem de modo crítico-reflexivo as diferentes situações e a se expressarem de forma 

criativa, sem tolhimentos ou constrangimentos, mas sendo orientados a tomar decisões que 

reverberem em uma cultura de paz. De que modo isso ocorreria? Propomos que seja por meio 

de um projeto. 

Em tal projeto, objetiva-se que os estudantes experimentem pensar 

filosoficamente os fenômenos paz e violência pela via de conteúdos conceituais, 

comportamentais e atitudinais, auxiliados pela imaginação, “sensibilização, problematização, 

investigação e conceituação [...] permeadas pela avaliação” (Aspis; Gallo, 2009, p. 21). A 

avaliação, nesse contexto, é um importante instrumento de gestão que, durante a experiência 

proposta, deve ser entendida como um processo coletivo e dialógico, o qual supera a lógica 

da mensuração e da classificação, promovendo a liberdade das falas dos estudantes, sem 

tolhimento de suas ideias sobre a paz e/ou a violência, mesmo que esse pensar, em um 

primeiro momento, seja controverso, contraditório e não consensual com a proposta do 

projeto. 

Almejamos, com essa experiência do pensamento, despertar nos estudantes um 

pensar dialético sobre aquilo que é construtivo, sem desconsiderar o destrutivo. Esse pensar 

problematiza a realidade, levando em conta o valor da paz para a manutenção dos 

relacionamentos, enquanto nova forma de agir em relação a si, aos outros e ao mundo. 

Em suma, entendemos que as instituições de ensino público e/ou privado são 

espaços propícios para o estabelecimento de uma investigação a respeito dos fenômenos 

paz/violência, articulada à tradição do pensamento filosófico, sem desvinculá-la da realidade 

empírica da criança. De igual modo, o exercício dialético e da crítica reflexiva as ajuda a se 

reconhecerem (autoconhecimento) como pessoas conscientes de si, do outro (alteridade) e 

como partícipes importantes do mundo na busca do bem comum (mundo comum), algo 

fundamental à sua própria formação cidadã (Arendt, 2016; Carvalho; Cornelli, 2013). Com 

isso, intentamos, mais do que uma preocupação com métodos e conteúdos didáticos, construir 

uma postura em que o filosofar e o diálogo sejam permanentes com a paz, sendo esta um 

valor não só no local de desenvolvimento do projeto, mas também capaz de perpassar os 

limites desse espaço, reverberando na sociedade como um todo.  

No subitem a seguir, prosseguimos com o seguinte questionamento: como Arendt 

contribui para um discurso e uma ação com vista ao cultivo da paz no espaço da escola, se a 

pensadora não tratou do tema da paz e violência em nível micro, mas em nível macro? 

 

 



40 

3 EDUCAÇÃO, PAZ E VIOLÊNCIA EM HANNAH ARENDT COM VISTAS A UMA 

CULTURA DE PAZ 

 

Johanna Cohn Arendt, ou Hannah Arendt, nasceu em 14 de outubro de 1906 no 

subúrbio de Linden, em Hannover, Alemanha. Seus pais eram Paul Arendt e Martha Cohn. 

Ela se casou com Günther Stern e, depois, com Heinrich Blücher. A filósofa foi aluna de 

Heidegger na Universidade de Marburg e, em 1928, doutorou-se pela Universidade de 

Heidelberg com a tese: “O Conceito de Amor em Santo Agostinho” (Lafer, 1983; Serra, 

2014). Tempos depois, com os conflitos políticos se acirrando na Alemanha e por sua 

resistência ao nazismo, foi presa por oito dias pela Gestapo e, pelas circunstâncias, tornou-se 

uma apátrida. Deixou o país natal, passou um tempo em Paris e, posteriormente, foi para os 

Estados Unidos, onde fixou residência em 1951, naturalizando-se norte-americana. Faleceu 

em 4 de dezembro de 1975 (Lafer, 1983; Serra, 2014). 

Entrementes, lançou as obras “Origens do Totalitarismo” (1951), pela qual se 

tornou conhecida e respeitada nos meios intelectuais da época; “A Condição Humana” 

(1958); “Entre o Passado e o Futuro” (1961) e “Eichmann em Jerusalém” (1963), dentre 

outras. Sua amiga e escritora americana, Mary McCarthy, com quem Arendt se correspondia, 

publicou “A Vida do Espírito”, obra póstuma da pensadora. 

Arendt, segundo seus biógrafos, desde os 18 anos destacou-se como uma das 

pensadoras mais originais da filosofia política no século XX. Segundo Lafer (1983, p. x), os 

principais interesses da estudiosa estão contidos em suas obras, especialmente “A Condição 

Humana”, em que liberdade “não é a [...] moderna e privada da não-interferência, mas sim, 

[...] liberdade pública de participação democrática”. Isso não significa dizer que ela a 

desconhecesse, conforme a passagem a seguir: 

 

[...] o papel da liberdade privada e o problema da necessidade, pois não desconsidera 

a dimensão expropriativa do moderno processo de produção. A sua contribuição 

maior, no entanto, não está neste campo. Está em chamar a nossa atenção para o fato 

de que a liberdade da necessidade não se confunde com a liberdade, e que esta exige 

um espaço próprio – o espaço público da palavra e da ação (Lafer, 1983, p. x). 

 

 

Em “A Condição Humana”, Arendt (1983) relaciona a vita activa e suas 

atividades como trabalho15, obra16 e ação17, concluindo que essas capacidades foram 

 
15  “O trabalho é a atividade que corresponde ao processo biológico do corpo humano, cujo crescimento 

espontâneo, metabolismo e resultante declínio estão ligados às necessidades vitais produzidas e fornecidas ao 

processo vital pelo trabalho. A condição humana do trabalho é a própria vida” (Arendt, 2020. p. 72). 
16 “A obra é a atividade correspondente à não-naturalidade [unnaturalness] da existência humana, que não está 

engastada no sempre-recorrente [ever-recurrent] ciclo vital da espécie e cuja mortalidade não é compensada 



41 

restringidas, ao longo da era moderna, à produção e ao consumismo. Já na obra “A Vida do 

Espírito” ou “A Vida da Mente”, a autora busca articular uma reflexão sobre as atividades do 

pensar, do querer e do julgar como atividades pelas quais se pode lidar com a vida mundana 

em busca do bem comum. 

O exame da faculdade de pensar, viabilizado na escola por meio de uma 

experiência filosófica crítico-reflexiva, sem que essa se desconecte das demais atividades da 

vida humana, pode contribuir com um discurso e uma ação da não violência porque, segundo 

Arendt (1983, p. 35), “o ato de encontrar as palavras adequadas no momento certo, 

independentemente da informação ou comunicação que transmitem, constitui uma ação”, 

acrescentando que, como se observa no excerto a seguir: 

 

[...] o poder só é efetivado enquanto a palavra e o ato não se divorciam, quando as 

palavras não são vazias e os atos não são brutais, quando as palavras não são 

empregadas para velar intenções, mas para revelar realidades, e os atos não são 

usados para violar e destruir, mas para criar relações e novas realidades (Arendt, 

1983, p. 212). 

 

Guimarães (2011, p. 260, grifo nosso) corrobora essa perspectiva ao pontuar que o 

“uso da palavra, tal como da ação, fazem do ser humano um ser político e criam a 

possibilidade de os seres humanos se distinguirem [...] e se manifestarem uns aos outros”. 

Ambos, palavra e ação, são de “tal forma imprescindíveis que as pessoas podem viver sem o 

labor ou o trabalho, mas não [...] sem o discurso e a ação [uma vez que é na] ação e no 

discurso que os seres humanos revelam suas identidades pessoais e singulares e se inserem no 

mundo humano”. Em vista disso, Guimarães (2011, p. 260-261) considera a escola como esse 

espaço da palavra e da ação, onde uma educação para a paz se contrapõe à violência “se e 

somente se efetiva o discurso e a ação, compreendidos como realidades que interagem 

reciprocamente e criam novos discursos e ações”. 

Embora a escola seja, na concepção de Arendt (2016), um espaço pré-político, 

sobre o qual a filósofa refletiu a respeito da questão da paz e da violência numa perspectiva 

política macrossocial, seu pensamento traz “alguns aspectos importantes para fundamentar 

uma metodologia de educação para a paz onde se aprenda a manejar a palavra em favor da 

paz” (Guimarães, 2011, p. 260, 261). Da mesma forma, mesmo não visando “à discussão da 

 
por este último. A obra proporciona um mundo “artificial” de coisas, nitidamente diferente de qualquer 

ambiente natural. Dentro de suas fronteiras é abrigada cada vida individual, embora esse mundo se destine a 

sobreviver e a transcender todas elas. A condição humana da obra é a mundanidade [worldliness]” (Arendt, 

2020, p. 72). 
17 Em “A condição humana”, “a ação, única atividade que ocorre diretamente entre os homens, sem a mediação 

das coisas ou da matéria, corresponde à condição humana da pluralidade, ao fato de que os homens, e não o 

Homem, vivem na Terra e habitam o mundo” (Arendt, 2020, p. 28). 



42 

paz de forma empírica e focada em um evento específico [seu pensamento] [...] permite a 

elaboração de metas concretas visando a uma cultura da paz que seja possível de efetivar-se 

na realidade e perdurar no tempo” (Schio, 2011, p. 201). 

Desse modo, é possível encontrar um aspecto importante em seu pensamento 

macropolítico, relacionado ao espaço escolar, para se pensar acerca da questão da paz 

filosoficamente, tendo em vista o discurso e a ação dos sujeitos, como um espaço promissor, 

dinâmico e possibilitador de novos discursos e novas ações, com vistas a uma cultura de paz. 

Isso se torna possível a partir da ideia de educação em Arendt. 

 

3.1 A respeito da educação em Arendt 

 

Apesar de Arendt não ter sido uma teórica da educação, em seu texto “Crise na 

Educação”18 e em alguns outros, ela reflete a respeito da educação, compreendendo o uso da 

palavra e da ação como potências criadoras de novas atitudes e de um novo modo de pensar a 

preservação do mundo comum. Ela também abriu um espaço importante para se pensar a 

respeito dos fenômenos da paz e da violência na vida escolar. 

Arendt (2016, p. 222, 236) compreende que a essência da educação é a 

‘natalidade’, pelo “fato de que seres nascem para o mundo [...] [em um] mundo preexistente, 

construído pelos vivos e pelos mortos”. Esses conceitos se diferenciam do de ‘nascimento’, 

em que os seres humanos iniciam sua vita activa, empenhados em garantir as necessidades 

vitais, na preservação da vida e na luta pela sobrevivência. Natalidade significa 

“responsabilidade de cuidar, preservar e dar continuidade ao mundo impulsionado e 

estimulado pela chegada dos novos” (Leite, 2015). O ponto em comum entre ambos 

(nascimento e natalidade) é a educação. Na escola, mesmo sendo um espaço pré-político, a 

criança é recebida para o exercício do pensar sobre o mundo fenomênico. É o lugar onde o 

professor, sendo “[...] um representante de todos os habitantes adultos [...] [diz aos novos:] 

isso é o nosso mundo” (Arendt, 2016, p. 239). 

O professor insere a criança em um processo de reflexão sobre si mesma, sobre os 

outros e o mundo, pela natalidade. Esta significa compreender que existe um “mundo velho 

que acolhe os seres humanos novos que nele deverão familiarizar-se com o espaço e todas 

suas histórias” (Luchesi, 2021, p. 156), incluindo saberes, práticas, conquistas, obras, 

 
18 Nesse artigo, Arendt (2016) reflete a respeito da educação americana dos anos 50, que sofria com os efeitos da 

crise da Modernidade. O efeito disso na educação americana e, consequentemente, no mundo, realça os 

impactos de uma crise na educação, com as seguintes consequências: a perda da autoridade docente e a ruptura 

com o aspecto tradicional do ensino. 



43 

conflitos, desastres, paz, justiça, solidariedade, guerras, preconceitos, racismos e todos os 

tipos de violência, isto é, todas as experiências humanas. Desse modo, todas essas questões 

são confrontadas e devem ser objeto de discussão crítico-reflexiva na escola. 

Assim, a educação, para Arendt (2016), no espaço escolar, de acordo com Luchesi 

(2021, p. 156), é a de “preservar todos os fatos que antecedem a chegada de qualquer 

indivíduo, quanto tudo aquilo que é compartilhado uns com os outros”. Isso significa também 

“apresentar [...] [à criança] o nosso mundo e [...] [convidá-la] a fazer parte dele” (Luchesi, 

2021, p. 156). Nesse sentido, os adultos são os “responsáveis pela educação das crianças e dos 

jovens; a escola pode apenas agir como intermediadora entre o lar e o mundo comum” 

(Luchesi, 2021, p. 158). Todavia, o que acontecerá se os adultos responsáveis pela educação 

das crianças abdicarem de suas responsabilidades e/ou de seu compromisso com o mundo? 

Isso, de acordo com Arendt (2016, p. 239), certamente causaria a extinção do 

“mundo comum”, ou seja, a falta de pertença a um mundo que poderia ser construído para si e 

para a comunidade. Daí suas duras palavras: “qualquer pessoa que se recuse a assumir a 

responsabilidade coletiva pelo mundo não deveria ter crianças, e é preciso proibi-la de tomar 

parte em sua educação”. A razão disso é que a educação dada pelos adultos é “ao mesmo 

tempo, pela vida e desenvolvimento da criança e pela continuidade do mundo” (Arendt, 2016, 

p. 235). No entanto, ambas as responsabilidades coincidem e podem entrar em conflito, pois 

a: 

 

[...] responsabilidade pelo desenvolvimento da criança volta-se em certo sentido 

contra o mundo: a criança requer cuidado e proteção especiais para que nada de 

destrutivo lhe aconteça de parte do mundo. Porém, também o mundo necessita de 

proteção, para que não seja derrubado e destruído pelo assédio do novo que irrompe 

sobre ele a cada nova geração (Arendt, 2016, p. 235). 

 

A ideia de que o adulto protege a criança do mundo e o mundo da criança fomenta 

uma questão e um duplo problema: proteger a criança do mundo19 e o mundo da criança, mas 

de quê e como? Com relação à primeira, a responsabilidade é da família, da mesma forma que 

alimentar, proteger das intempéries do tempo, garantir a privacidade, a intimidade e a 

segurança. Ela é uma espécie de escudo contra o aspecto público do mundo e, caso a criança 

esteja fora dessa rede de proteção, sua vida corre perigo (Arendt, 2016). 

 
19 O termo mundo pode ser entendido, segundo Leite (2015), como produto do trabalho humano (artefatos, bens 

duráveis, obras de arte etc.) e como palco das aparências (do aparecer e do ser no mundo). Por meio da 

natalidade, ele pode ser associado ao sentimento de pertença a tudo aquilo que já foi construído: significações 

compartilhadas, histórias, conhecimentos, linguagens e virtudes de uma comunidade. Em suma, mundo é o 

lugar onde se habita e aquilo que se tem em comum. Já mundo comum é aquilo que pertence à esfera pública 

do acontecimento político, lugar da negociação e da decisão (Leite, 2015). 



44 

Com relação à segunda responsabilidade, a de proteger o mundo da criança, este 

pode ser entendido como o “lugar onde é possível a revelação da singularidade de cada pessoa 

por meio do discurso e da ação [...]” (Leite, 2015, p. 18). Nele, tudo pode ser novidade e, 

dependendo da forma como for orientado, é possível que represente um perigo para o mundo. 

De que maneira isso pode acontecer? Quando a criança, de forma indiscriminada, rejeita tudo 

aquilo que foi construído ao longo da história humana em favor de algo novo (ou de uma 

mera novidade). Isso pode ser um desastre para o mundo. Daí a importância das orientações 

dos pais e dos educadores em direção à reconciliação com o mundo velho, mas sem excluir o 

mundo novo. De que forma isso ocorreria? 

Temos em vista, nessas considerações, que a escola, na concepção de Arendt 

(2016), cumprirá sua tarefa mediadora quando a criança, no espaço escolar, for “introduzida 

ao mundo pela primeira vez” (Arendt, 2016, p. 238). Entretanto, a escola não é, conforme 

excerto a seguir: 

 

o mundo e não deve fingir sê-lo; ela é [...] a instituição que interpomos entre o 

domínio privado do lar e o mundo, com o fito de fazer com que seja possível a 

transição, de alguma forma, da família para o mundo [...] [Nesse sentido,] o 

comparecimento não é exigido pela família, e sim pelo Estado [...] o mundo público 

(Arendt, 2016, p. 238). 

 

Dessa forma, a escola, para a criança, representaria o mundo, embora não o fosse, 

por ser um lugar onde as crianças, estando na companhia de outras, constroem sua 

compreensão da corresponsabilidade pelo mundo, promovida pelos adultos, a qual “assume a 

forma de autoridade”20 (Arendt, 2016, p. 239). 

Apresentar a criança ao mundo, com o qual ela ainda não está familiarizada, deve 

ser uma tarefa progressiva e cuidadosa, uma vez que, pelo nascimento, ela adentra no mundo 

cumprindo um ciclo vital necessário, o que pode não se concretizar sem uma educação 

 
20 A autoridade, de acordo com Arendt (2016, p. 127), desapareceu no contexto do mundo moderno. O próprio 

termo autoridade “tornou-se enevoado por controvérsia e confusão”. Isso decorre da crise de origem e de 

natureza política, que se espalhou por áreas pré-políticas, de modo que até “[...] a criação dos filhos e a 

educação, onde a autoridade no sentido mais lato sempre fora aceita como uma necessidade natural [que 

serviu] [...] através de toda a história do pensamento político, como modelo para uma grande variedade de 

formas autoritárias de governo [...] perderam sua plausibilidade”. De acordo com Andrês (2012, p. 12), a 

autoridade significa certa “competência ou o reconhecimento por parte daqueles sobre os quais está irá ser 

exercida [...]”. Se referida ao âmbito da esfera dos poderes e das atividades públicas, ela “exige amiúde uma 

dada oficialização ou um acto de investidura, autoformalização de tais competências”. Porém, existem formas 

tradicionais de autoridade, como a do pai sobre o filho, do professor sobre o aluno e de um sacerdote sobre os 

fiéis, dentre outras. Essa perda da tradição e da autoridade, identificada por Arendt, atingiu não só as esferas 

pré-políticas (a família e a educação), mas também o domínio público (o Estado). E, por não se saber o que é 

autoridade e o que é tradição, causou-se o apagamento daquilo que seria importante para a reconstrução do 

mundo, abrindo um espaço maior à violência, à irresponsabilidade, ao desamor pelo mundo e de uns pelos 

outros”. 



45 

pautada na reflexão crítica sobre esse passado. O presente, que se impõe a cada novo 

nascimento, poderá ameaçar aquilo que foi deixado como legado ao longo da história da 

humanidade, na forma de perdas das informações do passado e, consequentemente, na falta de 

sentido, de pertença e de amor pelo mundo. Algo que pode ser revertido por ações educativas 

que estimulem o pensamento crítico, o julgamento, o discurso e a ação orientados pelo 

cuidado e pelo respeito ao mundo. 

Estimular as crianças ao exercício da exemplificação, do ajuizamento e da 

imaginação tem como objetivo fazê-las aprender a diferenciar exemplos de antiexemplos e a 

discernir aquilo que é bom ou ruim, considerando as consequências para si, para o outro e 

para o mundo. Ao mesmo tempo, busca-se que as crianças aprendam a fazer escolhas mais 

assertivas, tudo de modo crítico-reflexivo, na busca pela paz. 

No ensaio “Reflexões sobre Little Rock”, de Arendt (2004b, p. 261), é possível 

perceber, pelo uso da exemplificação, do ajuizamento e da imaginação, uma reflexão a 

respeito dos fenômenos da paz e da violência. Nesse texto, Arendt (2004b, p. 261) articula 

uma discussão a partir de uma foto de jornal que ilustrava uma “[...] menina negra21 saindo de 

uma escola recém-integrada a caminho de casa: perseguida por uma turba de crianças 

brancas”. 

A foto a instigou a fazer uma pergunta retórica e condicional: “o que eu faria, se 

fosse uma mãe negra?”. Ela responde: “[...] em nenhuma circunstância exporia meu filho a 

condições que dariam a impressão de querer forçar a sua entrada num grupo em que não era 

desejado” (Arendt, 2004b, p. 261). Por que ela se expressou assim? Segundo a pensadora, não 

por uma questão de orgulho no sentido de um, conforme passagem a seguir: 

 

‘orgulhar-se de ser negro’, judeu ou branco protestante anglo-saxão etc., mas àquele 

sentimento inato e natural de identidade com o que somos pelo acaso do nascimento 

[...] [o qual] não compara e desconhece os complexos de inferioridade ou de 

superioridade [...] [e que é] indispensável para a integridade pessoal, um sentimento 

que se perde menos pela perseguição do que por coagir, ou antes, ser forçado a 

coagir, a saída de um grupo e a entrada em outro [...] (Arendt, 2004b, p. 261-262).  

 

Nesse evento, temos duas situações embaraçosas a serem refletidas: uma de 

ordem social e outra de ordem política. Quando Arendt viu não só o desconforto da menina 

negra, mas também a representação de várias crianças inseguras em ir à escola e de estarem 

sendo abandonadas ali, a filósofa percebeu que os valores da autoridade, da tradição e da 

finalidade da educação estavam corrompidos por uma ideia de pertencimento à esfera social, 

em que o privado e o público se confundem (Briskievicz, 2019; Deus, 2019). 

 
21 Foto de Elizabeth Eckford, disponível em: http://periodicoshumanas.uff.br/ecos/article/viewFile/2982/1668. 



46 

Ela não viu uma foto descontextualizada, mas sim envolvida em um contexto 

político-governamental relacionado à integração racial em instituições de ensino na cidade de 

Little Rock22, o que a fez pensar na própria relação entre público e privado, ganhando uma 

dimensão maior do que aquela que envolvia apenas uma menina negra sendo perseguida por 

crianças brancas (Briskievicz, 2019; Deus, 2019). 

Por conseguinte, suas reflexões levaram à compreensão de que a questão da 

integração racial evidenciava os efeitos da crise da Modernidade. Além disso, o episódio de 

uma menina negra sendo perseguida por uma turba de crianças brancas, somado aos efeitos 

políticos — advindos de uma crise que criou a esfera social, rompendo os limites entre o 

público e o privado, entre lar, escola e Estado — e à interferência da Suprema Corte no caso 

Brown v. Board of Education of Topeka, possibilitou a percepção da violência em seus vários 

aspectos (Briskievicz, 2019; Deus, 2019). 

Nesse cenário, uma educação que não apresenta o mundo como ele é — e que, ao 

mesmo tempo, não assume a missão de formar para a preservação e renovação do mundo, 

nem promove um momento de reflexão — degenerará o próprio mundo. Pois o espaço 

público precisa ser assumido, pelos novos, com responsabilidade. E, se isso não acontecer, o 

mundo comum não se consolidará, dado que as crianças de hoje serão os adultos de amanhã. 

Sem a orientação adequada, que transmita as melhores experiências das gerações anteriores, o 

que será passado adiante? Que tipo de sociedade se terá? 

Conforme já mencionado, a criança, como uma recém-chegada, vista enquanto 

representação da possibilidade de dar início a algo totalmente novo, é, na verdade, uma 

estrangeira em um mundo velho, repleto de significações, na maioria das vezes, não 

compreendidas, e onde o adulto já está munido de autoridade e de preconceitos. 

Uma vez que o fio da tradição fora rompido, restaram, entre outras consequências, 

a prevalência do individualismo, do egoísmo, da solidão negativa, da cultura de massa e a 

perda do mundo comum. Ou seja, a perda de uma política autêntica, reduzida, segundo 

Francisco (2007, p. 31), ao “exercício do voto [...] [sem a clareza da] responsabilidade pelos 

rumos tomados pelo mundo comum” e sem espaço para o uso criativo da imaginação e do 

pensamento. E, não havendo mais lugar para a decisão e o debate comum, vive-se, portanto, a 

fase sombria daquilo que se chamou de vida política autêntica, marcada pela primazia da 

individualidade, da segregação e da discriminação, como tratado no texto “Little Rock”. 

 
22  Capital do Estado de Arkansas no sul dos E.U.A, foi fundada em 1821. Disponível em: 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Little_Rock. 

 



47 

O que chamou a atenção de Arendt para um conflito ainda maior, ao ver a foto 

daquele jornal, foi a questão do processo de integração nas escolas norte-americanas: pois, se 

de um lado havia um ambiente em que a segregação racial era aceita historicamente, de outro, 

havia ações políticas e jurídicas que, colidindo com essa realidade, tentavam abolir a 

discriminação forçando a igualdade dentro da esfera pública, a partir do processo de 

integração racial nas escolas. Tal acontecimento é surpreendente na história americana, no 

âmbito da esfera social. Esta, segundo Arendt (2004a, p. 274), para: 

 

Do ponto de vista da pessoa humana, nenhuma dessas práticas discriminatórias faz 

sentido; mas, por outro lado, é duvidoso se a pessoa humana como tal chegue 

alguma vez a aparecer na esfera social. De qualquer modo, sem algum tipo de 

discriminação, a sociedade simplesmente deixaria de existir e possibilidades muito 

importantes de livre associação e formação de grupos desapareceriam.  

 

A pensadora acrescenta essa ideia ao destacar que, no momento “em que a 

discriminação social é legalmente imposta, torna-se perseguição [...] crime [e, se essa 

discriminação social é] legalmente abolida, a liberdade da sociedade é violada [...]” (Arendt, 

2004a, p. 274). Nesse caso, o governo “não pode tomar legitimamente nenhum passo contra a 

discriminação social, porque o governo só pode agir em nome da igualdade – um princípio 

que não existe na esfera social” (Arendt, 2004a, p. 274). 

Podemos nos voltar, por exemplo, para aquela foto de jornal e sua repercussão na 

Suprema Corte, cuja situação é interpretada por Arendt (2004a) no contexto de sua teia 

conceitual como uma falsa ideia de autonomia, quando se exige das crianças a emissão de 

uma opinião pública que elas ainda não possuem. Tal pretensão expõe as chagas abertas entre 

o lar (espaço privado) e a escola (espaço público), entre o preconceito da família e a exigência 

da integração escolar. Esse conflito se aprofunda porque a discriminação não ficou confinada 

à esfera social, o que provocou a eliminação da autoridade dos pais na esfera familiar e dos 

professores no espaço escolar (Arendt, 2004a; Briskievicz, 2019; Deus, 2019). 

Nesse ínterim, de acordo com Deus (2019, p. 57), cabe ao governo garantir que a 

discriminação social e suas consequências negativas, segundo a passagem a seguir: 

 

[...] nunca cerceiem a igualdade política [...] [pelo contrário deve] resguardar os 

direitos dos indivíduos de agirem como quiserem dentro das paredes de suas 

moradias [...] [como também] [...] deve ter cuidado para com a esfera pública e 

privada, pois a educação é de extrema importância para desenvolvimento do pensar 

e do agir na sociedade, devido a sua influência na formação dos homens [...] [os 

quais devem] saber sua colocação dentro das duas esferas (pública e privada) [...] [ 

porque é] ponte que leva os [...] [novos] serem instruídos para viverem no público e 

não deixa de promover bases como a importância da vida privada e de como vivê-la 

(Deus, 2019, p. 57).  

 



48 

Equivale dizer que a esfera social é uma realidade e, por isso, a escola deve, como 

esfera intermediária, garantir a manutenção dos liames com a autoridade e a tradição na 

formação dos novos. Outro exemplo para se pensar o fenômeno da violência, a questão ético-

moral, a responsabilidade, as faculdades da vida e do espírito é o emblemático caso de 

Eichmann, contido na obra “Eichmann em Jerusalém: Um Relato Sobre a Banalidade do 

Mal”, que não trata de uma criança, como em Little Rock, mas sim de um adulto e de sua 

responsabilidade política para com o mundo. 

Trata-se de um exemplo (ou antiexemplo) para compreender o quão importantes 

são o pensar alargado, o querer e o julgar no domínio público, envolvendo a ética da 

responsabilidade, tendo como base uma personagem que não possuía nada disso: Eichmann. 

Uma vez que responsabilidade está intimamente relacionada a um agir, um “[...] vis-à-vis 

nossas ações públicas, interações e opiniões, cuja qualidade estaria comprometida pelo 

encorajamento, exercício e cultivo de um ethos público, da capacidade de sentir satisfação 

com aquilo que interessa apenas em sociedade” (Assy, 2004, p. 52). 

Eichmann23, personagem central da obra, segundo Arendt (1993d, p. 145), foi um 

antiexemplo, funcionando como aquilo que não se deve preterir para a construção de um 

mundo comum. A explicação para isso é que, além de ser movido por interesses particulares e 

egoístas, o protagonista apresentava uma “extraordinária superficialidade” e uma “autêntica 

incapacidade de pensar”, demonstradas durante o seu julgamento. 

Na verdade, ele foi um “antiexemplo com sua ausência de pensamento, sua 

irreflexão. Apesar de ter se pronunciado como leitor de Kant, ele não aprendeu suas lições” 

(Serra, 2014, p. 134). Se, por um lado, ele pode servir como alguém que não deve ser seguido 

nem imitado, por outro, serve à formação da criança na distinção entre um bom e um mau 

exemplo. Sob esse aspecto, é importante a formação ética das crianças, quando, sob 

orientação docente, estimula-se o pensar crítico-reflexivo das falas e das atitudes delas, por 

meio daqueles personagens em questão, dentro de um contexto de simulação: a sala de aula. 

Prosseguindo, Eichmann esteve mergulhado em um contexto de colapso da 

moralidade, consubstanciado pelo nazismo, não apenas pelos campos de extermínio, mas 

também pela “colaboração natural de todas as camadas da sociedade alemã, inclusive das 

elites mais antigas que os nazistas deixaram intocadas e que nunca se identificaram com o 

partido no poder” (Arendt, 2004a, p. 117). Isso realça o colapso moral advindo da 

Modernidade, o qual ocorre quando os homens perderam, dentre tudo aquilo que é importante 

 
23 Aqui não vamos entrar no mérito da questão que envolve o julgamento de Eichmann em Jerusalém, mas 

refletir os conceitos implícitos no fato: moral, ética, responsabilidade etc. 



49 

à vida, inclusive os princípios ligados à conduta e aos comportamentos morais, conforme 

passagem a seguir: 

 

[...] as poucas regras e padrões segundo os quais os homens costumavam distinguir o 

certo do errado, e que eram invocados para julgar ou justificar os outros e  a si 

mesmos, e cuja validade supunha-se ser evidente para toda pessoa mentalmente sã 

como parte da lei divina ou natural. Até que,        sem grande alarde, tudo isso 

desmoronou quase da noite para o dia, e então foi como se a moralidade de repente 

se revelasse no significado original da palavra, como um conjunto de costumes 

(mores), usos e maneiras que poderia ser trocado por outro conjunto sem maior 

dificuldade do que a enfrentada para mudar as maneiras à  mesa de um indivíduo ou 

povo (Arendt, 2004a, p. 13). 

 

Segundo Arendt (2004a, p. 118), isso quer dizer que a moralidade desmoronou, 

transformando-se em um “conjunto de costumes [...] não entre os criminosos, mas entre as 

pessoas comuns. [Estas, antes] [...] desde que os padrões morais fossem socialmente aceitos, 

jamais sonhariam em duvidar daquilo em que tinham sido ensinadas a acreditar”. Nesse 

contexto, a moral e a ética passam a ter um sentido que vai além da ideia original de 

costumes/ maneiras, carregando o significado de “mais apropriadas para o cidadão [...] [ou ao 

ultrapassarem o sentido etimológico, de uma] [...] distinção entre certo e errado [...] uma 

distinção absoluta” (Arendt, 2004c, p. 139). 

A moralidade, nesse sentido, remete à responsabilidade pessoal, contrastada com a 

responsabilidade política para com o mundo em situações extremas. Caso essa 

responsabilidade pelo mundo não possa ser assumida, devido à ausência da responsabilidade 

política — a qual pressupõe sempre um mínimo de poder político —, tem-se, aí, a crise 

instalada (Serra, 2014; Fry, 2010; Arendt, 2004d). 

Isso leva Arendt (2004c) a refletir sobre as ações da responsabilidade e a questão 

do mal, ao distinguir condutas morais de condutas políticas: 

 

No centro das considerações morais da conduta humana está o eu; no centro das 

considerações políticas da conduta está o mundo. Se despirmos os imperativos 

morais de suas conotações e origens religiosas, resta-nos a proposição socrática – é 

melhor sofrer o mal do que fazer o mal: ‘Pois é melhor para mim estar em desavença                                   

com o mundo inteiro do que, sendo um só, estar em desavença comigo 

mesmo’(Arendt, 2004c, p. 220).. 

 

Em síntese, Arendt (2004c), em sua teia conceitual, pondera sobre os conceitos de 

moral e ética como a “capacidade de julgar que é liberada pela faculdade de pensar [...] 

[remetendo-os à] questão da responsabilidade em suas nuances moral, política e jurídica, em 

situações excepcionais” (Serra, 2014, p. 53), como a extrema violência: a guerra. No item que 

se segue, explicaremos essa ideia. 



50 

3.2 Dos fenômenos paz e violência 

 

Arendt (1991, 2000), em “A Vida do Espírito”, revela que as atividades 

espirituais não são atividades “condicionadas” (Serra, 2014, p. 55) à vida no mundo. Porém, 

isso não significa que elas não tenham nenhuma ligação, ainda que indireta, com o mundo 

fenomênico, posto que o pensar, o querer e o julgar são habilidades políticas importantes, 

sendo necessárias, pois: 

 

[...] decisões sobre o certo e o errado vão depender de nossa escolha da companhia, 

daqueles com quem desejamos passar a nossa vida. Uma vez mais, essa companhia é 

escolhida ao pensarmos em exemplos, em exemplos de pessoas mortas ou vivas, 

reais ou fictícias, e em exemplos de incidentes passados ou presentes. No caso 

improvável de que alguém venha nos dizer que preferiria o Barba Azul por 

companhia, tomando-o assim como seu presente, a única coisa que poderíamos fazer 

é nos assegurarmos de que ele jamais chegasse perto de nós. Mas receio que seja 

muito maior a probabilidade de que alguém venha nos dizer que não se importa com 

a questão e que qualquer companhia lhe será satisfatória. Em termos morais e até 

políticos, essa indiferença, embora bastante comum, é o maior perigo. Em conexão 

com isso, sendo apenas um pouco menos perigoso, está outro fenômeno moderno 

muito comum, a tendência difundida da recusa a julgar. A partir da recusa ou da 

incapacidade de escolher os seus exemplos e a sua companhia, e a partir da recusa 

ou incapacidade de estabelecer uma relação com os outros pelo julgamento surgem 

os Skandala reais, os obstáculos reais que os poderes humanos não podem remover 

porque não foram causados por motivos humanos ou humanamente compreensíveis. 

Nisso reside o horror e, ao mesmo tempo, a banalidade do mal (Arendt, 2004a, p. 

2l2). 

 

Como se viu acima, no comentário de Arendt (2004a), a incapacidade de escolher 

sua companhia mostra, no contexto educacional, que o uso da exemplificação deve estar 

associado à capacidade de julgar, por intermédio de um trabalho do pensamento crítico-

reflexivo, tal como corrobora Almeida (2011) ao refletir especificamente sobre a faculdade da 

imaginação24 relacionada à educação com base em Arendt: 

Os eventos do passado não contêm receitas, mas, como exemplos, podem ser de 

grande importância, sobretudo num momento em que não dispomos mais de normas 

e valores sancionados por uma tradição estável. De certo modo, os testemunhos do 

passado também são “cúmplices” dos professores para despertar nos alunos o amor 

mundi (Almeida, 2011, p. 120-121). 

 
24 Serra (2014) expressa sobre imaginação, o seguinte: “é a faculdade de ter presente o que está ausente, e 

‘transforma um objeto em algo com que não tenho que estar confrontado, mas que, em certo sentido 

interiorizei, de modo que agora posso ser afetado por ele, como se ele me fosse dado por um sentido não-

objetivo’ [...]. Dito de outro modo: apenas aquilo que nos afeta na representação, quando não se pode mais ser 

afetado pela presença imediata, pode ser julgado certo ou errado, importante ou irrelevante, belo ou feio, ou 

algo intermediário” (Serra, 2014, p. 129). Em outras palavras, diz Helfenstein (2007, p. 63): “capacidade de 

tornar presente o que está ausente, transforma o objeto numa sensação que interiorizamos, de modo que 

possamos ser afetados por ele na sua ausência como se fosse uma sensação recebida de um sentido não-

objetivo, ou seja, ela permite que o objeto do sentido do gosto seja transformado em um objeto sentido como 

se fosse de um sentido interno. Quando representamos alguma coisa que está ausente, de certo modo fechamos 

aquele sentido nos quais os objetos nos são dados objetivamente, permitindo, desse modo, que os 

representemos como objetos de um sentido interno”. 



51 

 É possível estabelecer o amor mundi por meio de exemplos (passados e atuais) que 

carregam consigo um potencial acessado pela imaginação e que podem servir para se 

pensar a paz em detrimento da violência. Há muitos exemplos com potencial para isso, pois 

vivemos em um mundo de histórias com inúmeros eventos que o professor de filosofia pode 

utilizar para serem pensados criticamente, como foi o caso de Little Rock e o de Eichmann. 

Sabemos que Arendt (2016) diferencia nascimento de natalidade, os quais têm a 

educação como ponto comum, renovada com os recém-chegados. Estes terão, para o 

educador, um duplo aspecto que não se aplica aos outros seres vivos que nascem em um 

mundo ainda estranho e precisam desenvolver seus potenciais intrínsecos. Ou seja, é “um 

duplo relacionamento [...] com o mundo, de um lado, e com a vida, de outro” (Arendt, 2016, 

p. 235), o que implica pensar naquilo que ameaça o mundo como um todo: a violência. 

No seu ensaio “Da Violência”, Arendt examina, dentre outras coisas, o fenômeno 

da violência e o fenômeno do poder. Embora “poder e violência sejam fenômenos distintos, 

quase sempre aparecem juntos” (Arendt, 2017, p. 123), eles não são fenômenos naturais 

(como fruto de um processo vital); ao contrário, são fenômenos políticos. O poder 

“corresponde à capacidade humana não somente de agir, mas de agir de comum acordo. O 

poder nunca é propriedade de um indivíduo, pertence a um grupo e existe somente enquanto o 

grupo se conserva unido” (Arendt, 2017, p. 123). 

Tanto o fenômeno do poder quanto o da violência “pertencem ao domínio 

político, cuja qualidade essencialmente humana é garantida pela faculdade do homem de agir, 

isto é, pela sua capacidade de principiar algo novo” (Arendt, 2017, p. 152). Todavia, 

conforme passagem a seguir, a violência não depende: 

 

[...] de quantidade ou de opiniões, mas de implementos, e os implementos da 

violência [...] assim como qualquer ferramenta, aumentam e multiplicam a fortaleza 

humana. Os que combatem a violência com mero poder descobrirão que se 

confrontam artefatos humanos e não com homens, e eficácia destrutiva e a 

desumanidade deles aumentam proporcionalmente à distância que separa os 

oponentes. A violência sempre pode destruir o poder; do cano de um fuzil nasce à 

ordem mais eficiente, resultando na mais perfeita e instantânea obediência. O que 

jamais pode nascer [da violência] [...] é o poder (Arendt, 2017, p. 130). 

 

Arendt (2017) acrescenta que só saber da distinção entre esses os dois termos 

políticos (poder e violência) não basta, pois: 

Poder e violência se opõem; onde um deles domina totalmente o outro está ausente. 

A violência aparece onde o poder está em perigo, mas se a permitem seguir seus 

próprios caminhos, resulta no desaparecimento do poder. Isto implica em não ser 

correto pensar o oposto da violência como sendo a não-violência; falar em poder 

não-violento é uma redundância. A violência pode destruir o poder, mas é 

totalmente incapaz de criá-lo (Arendt, 2017, p. 132-133). 

 



52 

A violência e o poder são autoexcludentes, porque “onde um deles domina 

totalmente o outro está ausente” (Arendt, 2017, p. 132). Nesse sentido, o oposto da violência 

não é a não violência, assim como o oposto do poder não é a força. O sentido desta última 

encontra-se na: 

 

[...] esfera do indivíduo e que traduz uma dada medida da sua capacidade física – 

num âmbito mecânico ou motor (orgânico e psicofisiológico) [..] [àquele] deverá 

usar-se sempre no âmbito dos grupos – porquanto pressupõe sempre [...] certa 

quantidade ou [...] certo número de indivíduos (Andrês, 2012, p. 11).  

 

Nesse sentido, podemos nos questionar qual seria a natureza da violência. 

Segundo Arendt (2017), a origem da violência não está no ódio, nem totalmente na 

irracionalidade; mas sim no seu caráter instrumental por natureza, porque a violência é algo: 

 

[...] racional na medida em que for eficaz para alcançar o fim que a deve justificar. E 

uma vez que quando agimos nunca sabemos exatamente as conseqüências eventuais 

daquilo que estamos fazendo, a violência só pode ser racional se persegue objetivos 

a curto prazo. A violência não estimula causas, nem história nem revolução, nem 

progresso nem reação; mas servi para dramatizar ressentimentos e trazê-los ao 

conhecimento do público (Arendt, 2017, p. 149). 

 

Reforçamos que a “prática da violência, como toda ação, muda o mundo, mas é 

mais provável que [o] mude para um mundo mais violento” (Arendt, 2017, p. 149). E tal ação 

se manifesta nas lutas, conforme a passagem a seguir: 

 

[...] inter-raciais é sempre assassina, mas não é ‘irracional’; é a consequência lógica 

e racional do racismo, pelo qual não me refiro a algum vago preconceito de qualquer 

dos lados, mas um sistema ideológico explícito. Sob pressão do poder, os 

preconceitos, mas não os interesses ideológicos, podem ceder [...] por outro lado, os 

negligenciados interesses dos grupos brancos de renda baixa com relação a moradia 

e educação. Tudo que estes modos de ação poderiam fazer, e realmente fizeram, era 

trazer para as ruas estas condições, onde estavam perigosamente expostos a 

impossibilidade básica de reconciliação e interesse (Arendt, 2017, p. 147). 

 

Andrês (2012, p. 7) acrescenta, sobre essa passagem, que Arendt se refere ao 

fenômeno da violência no “[...] âmbito da instrumentalização da violência para servir 

determinados fins políticos [...] [por exemplo] o caso paradigmático dos movimentos 

revolucionários”. No entanto, o conceito de revolução em Arendt não está ligado apenas “à 

mudança, mas, sobretudo, à fundação das liberdades” (Andrês, 2012, p. 7), e não se restringe 

ao âmbito micro. Contudo, isso não quer dizer que ela ignore o fato de que o fenômeno da 

paz-violência ocorra nesse nível. 

Em vista disso, Sousa (2014) alerta que o fenômeno da violência acontece no 

nível micro, como na família e na escola. Esta, por ser um lugar de relações diversificadas e 



53 

tensionadas, é um espaço onde o conflito pode transformar-se em violência entre 

discente/discente, discente/docente, discente/assistentes operacionais e/ou assistentes técnicos, 

coordenadores/discentes, direção/discentes, dentre outras configurações que fazem da escola 

um lugar penoso e prejudicial à formação da criança. 

Diante dessa realidade, é preciso um ‘parar-para-pensar’, uma oportunidade de 

tornar o ambiente escolar um lugar propício a um trabalho que vise à cultura de paz, uma vez 

que as crianças, como recém-chegadas a este mundo, precisam de toda orientação dos adultos 

responsáveis para o enfrentamento das mazelas causadas pela violência que, muitas vezes, 

começa com “pequenas tensões” e, se não diagnosticadas e tratadas a tempo, por meio de um 

ensino que as faça refletir criticamente sobre palavras e atos, tornar-se-ão algo incontrolável 

em vez de incontornável (Sousa, 2014; Rosa, 2022). 

As crianças, ao fazerem o movimento pendular casa-escola/escola-casa, levam e 

trazem consigo questões mal resolvidas em suas relações, de modo que alguns atos 

conflituosos, aos poucos, pelo convívio, tornam-se atos violentos “naturalizados” ou 

considerados “normais”. Entretanto, mediante ações educativas comprometidas com a 

desnaturalização da violência, a paz poderá tornar-se permanente. 

A paz, algo almejado pela humanidade, precisa ser buscada e cultivada, mas isso 

requer o enfrentamento constante das situações de violência. Esses fenômenos, conforme 

Nodari (2011), foram pensados, na Antiguidade Clássica grega, tanto por Platão quanto por 

Aristóteles, em suas obras, e pelos romanos, por meio de suas estratégias, como corrobora o 

seguinte trecho: 

 

Platão [...] pensa uma utopia política com modelo fundamental, sem, todavia, pensar 

a ligação e a fundamentação jurídica com outras cidades-Estado (República, 373e-

374a); Aristóteles [...] [na] política, defende a doutrina da guerra justa em caso de 

desforra de um direito ou no caso de autodefesa (Política, II, 1267a; VII, 1534a-

1535a). Por sua vez, no Império Romano, além de dar continuidade à compreensão 

da guerra justa em caso de desforra e de algum direito e de autodefesa, tem-se a 

compreensão de que a paz provém do Estado, isto é: como concessão e desejo do 

Estado, e, numa palavra, significa segurança, estabilidade e ordem (Nodari, 2011, p. 

24). 

 

Do contraste paz e violência, através de um pensar filosófico, pode emergir algo 

positivo como:  

[...] o avanço da consciência da humanidade sobre si mesma, expressa em símbolos 

tais como a Declaração Universal de Direitos Humanos [...] [e ainda os] diversos 

pactos universais que se seguiram, provocaram uma nova sensibilidade face aos 

problemas humanos, como o aumento da percepção da violência e de suas 

consequências (Marques, 2010, p. 45). 

 



54 

As experiências negativas, ao longo da história, segundo Marques (2010, p. 46), 

suscitaram a paz “[...] não apenas como clamor universal, mas como um dos campos onde 

opera um [...] consenso, no qual a civilização ocidental exprime sua ideia de bem”,  e se 

estabelece enquanto estudo importante que, ultimamente, começa a libertar-se do “domínio 

dos estudos militares sobre a guerra para ganhar autonomia e abrangência próprias [...] 

[atravessando] o campo econômico, político e cultural”, trazendo esperança para a 

humanidade. 

Em vista disso, no campo da educação, o professor com inteligência emocional, 

revestido de autoridade e de responsabilidade, com um ensino voltado à convivialidade — 

mesmo em um espaço hostil — pode, com ações pedagógicas e práticas em que atitudes éticas 

sejam pautadas nos direitos humanos e nos relacionamentos interpessoais saudáveis, 

transformar atos de violência em atos de amor por si, pelo outro e de amor mundi. Pois, para 

Moreno (2010, p. 77a): 

 

[...] o verdadeiro conflito não se estabelece entre a vida e o espírito, mas entre [...] a 

comunhão e o isolamento [...]. E a solução do conflito não consiste em escolher 

entre o espírito e a vida, que nada mais são que partes do homem, mas em optar pelo 

amor, que é tudo no homem. O amor e sua unidade apoderam-se de tudo no homem, 

inclusive do conflito. 

 

Nesse sentido, lidar com conflitos ocorridos no espaço escolar e, especialmente, 

na sala de aula exige do apaziguador atitudes práticas, com ações educativas eficazes que 

ajudem a estancar e/ou tornar algo aparentemente incontrolável em contornável, como 

manter-se calmo e ter coerência na tomada de decisões. Isso é realizado por meio de 

estratégias e atitudes coerentes, com a colaboração de todos os envolvidos no processo 

educacional (Moreno, 2010; Sousa, 2014). 

Sintetizando, é importante pensar formas de combater as ameaças de guerras em 

nível macropolítico, como as ocorridas entre países — a exemplo da Rússia e Ucrânia, Israel e 

de grupos antissemitas tais quais Hamas, Hezbollah, Ira etc. — que se destacam no mundo 

contemporâneo. Esse procedimento deve ser feito com diplomacia, apelo ao bom senso dos 

líderes políticos, entre outras maneiras pacíficas. De igual maneira, é preciso pensá-las em 

nível micro, como os conflitos violentos naturais ocorridos em espaços como o escolar, na 

busca de construir uma cultura de paz. Esta é possível? É o que se vai refletir a seguir. 

 

 

 



55 

3.3 Da cultura de paz em Arendt 

 

De que modo a ação e as faculdades de pensar, querer e julgar contribuem para o 

confronto à naturalização da violência no espaço escolar? Na obra “A Condição Humana”, 

Arendt (1958), ao examinar as atividades humanas da vida (vida activa), as quais são 

atividades condicionadas25, compreende que o trabalho (aquilo necessário para a manutenção 

da vida), a obra (produção de algo novo, durável, permanente, as estruturas) e a ação (aquilo 

que diz respeito ao estabelecimento das relações entre os homens, ou seja, aquilo relacionado 

às coisas da vida pública, da vida política) são distintas. A ação, da qual o conceito de 

pluralidade é fundamental, pode ser pensada a partir das relações estabelecidas entre as 

pessoas (sociabilidade/socialização) em termos de violência e paz em um espaço comum. 

A ação é fundamentalmente importante para a manutenção da vida na Terra 

porque é a única atividade que se exerce: 

 

[...] diretamente entre os homens sem a mediação das coisas ou da matéria, 

corresponde à condição humana da pluralidade, ao fato de que homens, e não o 

Homem, vivem na Terra e habitam o mundo. Todos os aspectos da condição humana 

têm alguma relação com a política; mas essa pluralidade é especificamente a 

condição – não apenas a conditio sine qua non, mas a conditio per quam, – de toda 

vida política. Assim, o idioma dos romanos – talvez o povo mais político que 

conhecemos – empregava como sinônimos as expressões ‘viver’ e ‘estar entre os 

homens’ (inter homines esse), ou ‘morrer’ e ‘deixar de estar entre os homens’ (inter 

homines esse desinere). Mas, em sua forma mais elementar, a condição humana da 

ação está implícita até mesmo na Gênese (‘macho e fêmea Ele os criou), se 

entendermos que esta versão da criação do homem diverge, em princípio, da outra 

segundo a qual Deus originalmente criou o Homem (Adam) – a ele, e não a eles, de 

sorte que a pluralidade dos seres humanos vem a ser o resultado da multiplicação 
(Arendt, 1983, p. 15-16) 

 

 

A ação, segundo Arendt (1983, p. 16), seria “um luxo desnecessário, uma 

caprichosa interferência com as leis gerais do comportamento, se os homens não passassem 

de repetições interminavelmente reproduzíveis do mesmo modelo”; pois a “pluralidade é a 

condição da ação (práxis) humana pelo fato de sermos todos os mesmos, isto é, humanos, sem 

que ninguém seja exatamente igual a qualquer pessoa que tenha existido, exista ou venha a 

existir” (Arendt, 1983, p. 16). Nesse sentido, a atividade da ação está conectada com as 

demais atividades humanas porque depende do mundo, como expressa Arendt (1983, p. 31) a 

seguir: 

 

 
25 Elas se diferem, portanto, da vida do espírito, compreendendo o pensar, o querer e o julgar os quais são 

incondicionados (Serra, 2014). 



56 

[...] vita activa [...] a vida humana na medida em que se empenha em fazer algo, tem 

raízes permanentes num mundo de homens ou de coisas feitas pelos homens, um 

mundo que ela jamais abandona ou chega a transcender completamente. As coisas e 

os homens constituem o ambiente de cada uma das atividades humanas, que não 

teriam sentido sem tal localização; e, no entanto, este ambiente, o mundo ao qual 

viemos, não existiria sem a atividade humana que o produziu, como no caso de 

coisas fabricadas; que dele cuida, como no caso das terras de cultivo; ou que o 

estabeleceu por meio da organização, como no caso do corpo        político. Nenhuma 

vida humana, nem mesmo a vida do eremita em meio à natureza selvagem, é 

possível sem um mundo que, direta ou indiretamente, testemunhe a presença de 

outros seres humanos. 

 

Arendt (2020) deixa claro que a ação, cuja condição humana é a pluralidade e seu 

espaço, o público, diferencia-se do trabalho, cuja condição humana é a própria vida; e da obra, 

a mundanidade, cada uma, a seu modo, conecta-se ao mundo. Nesse sentido, todas essas 

atividades e “suas condições correspondentes estão intimamente relacionadas com a condição 

mais geral da existência humana: o nascimento e a morte, a natalidade e a mortalidade” 

(Arendt, 2020, p. [73]). 

Desse modo, pelo trabalho é assegurada não somente a sobrevivência individual, 

mas também a da espécie humana; pela obra, “seu produto, o artefato humano, conferem uma 

medida de permanência e durabilidade à futilidade da vida mortal e ao caráter efêmero do 

tempo humano” (Arendt, 2020, p. [73]); e a ação, por fim, “empenha em fundar e preservar 

corpos políticos, cria a condição para a lembrança [remembrance], ou seja, para a história” 

(Arendt, 2020, p. [73]). 

Todas essas atividades da vita activa estão enraizadas “na natalidade, na medida 

em que têm a tarefa de prover e preservar o mundo para o constante influxo de recém-

chegados que nascem no mundo como estranhos, além de prevê-los e levá-los em conta” 

(Arendt, 1983, p. 17). Todavia, dessas três atividades humanas, a ação “é a mais intimamente 

relacionada com a condição humana da natalidade; em que o recém-chegado a cada novo 

nascimento faz-se sentir no mundo por possuir capacidade de iniciar algo novo [...] de agir” 

(Arendt, 1983, p. 17, grifo nosso). Isso quer dizer que: 

 

[...] todas as iniciativas humanas possuem um elemento de ação e, portanto, de 

natalidade [...] como a ação é a atividade política por excelência, a natalidade, e não 

a mortalidade, pode constituir a categoria central do pensamento político, em 

contraposição ao pensamento metafísico (Arendt, 1983, p. 17). 

 

A conclusão de Arendt, com o exame da vita activa, é a de que a capacidade da 

vida humana foi reduzida, ao longo da era moderna, à necessidade de produção e consumo 

(consumismo), ou seja, todas as três atividades renderam-se à lógica consumista imposta pela 

vida moderna, retirando da vida humana o espaço de um “parar-para-pensar”, por meio de 



57 

uma experiência filosófica formativa relacionada aos fenômenos da paz e da violência, por 

exemplo. 

Por isso, em “A Vida do Espírito” (sua obra póstuma), Arendt (2010) apresenta 

uma possibilidade de se avançar para além da vita activa, mas sem se desconectar desta, para 

então pensar a respeito da paz. Nessa obra, a filósofa também se dedica ao exame da terceira 

crítica kantiana, que trata da crítica da faculdade de julgar26 no campo da estética, 

apropriando-se dos juízos reflexionantes — especificamente do juízo estético — retirando-lhe 

o caráter transcendental para pensá-lo em uma perspectiva política, como um juízo político 

favorecido pela faculdade da imaginação, do senso comum27, da sociabilidade, da 

mentalidade alargada e do pensar crítico. 

Ao refletir sobre as três atividades do espírito (ou da mente): o pensar, o querer ou 

vontade, e o julgar, Arendt, segundo Young-Bruehl (1997, p. 398), está buscando refletir “um 

tratado sobre o bom governo mental [ou seja, por meio de uma] série complexamente 

entretecida de reflexões e análises [...] tentou apresentar uma imagem das três faculdades 

espirituais, checando cada uma delas como três ramos de governo”. 

Por isso, no domínio do espírito, o pensar lida com significados; o querer, com a 

decisão de iniciar algo novo; e o julgar, com o discernimento das situações da vida, sempre 

voltado para o que é melhor não apenas para si, mas para a sociedade como um todo. Essa 

dinâmica está conectada a uma prática política mais consciente, voltada efetivamente para o 

bem comum, como forma de conter o avanço da instrumentalização do ser humano e o 

consequente afundamento da humanidade em uma crise moral profunda, intensificada pela 

Modernidade. 

Na verdade, essas atividades do espírito, em linhas gerais, são capacidades 

mentais que podem ser usadas para lidar com uma realidade complexa e para permitir 

escolhas diante de situações novas e particulares, as quais ameaçam ou instigam as pessoas a 

pensarem em uma convivialidade no mundo das aparências ou da experiência, por meio de 

um pensar crítico. Desse modo, trata-se de ir além dos assuntos referentes à vita activa, a qual 

foi reduzida, para repensá-los, porém no âmbito do pensamento crítico. 

Ter um pensamento esclarecido é saber distinguir o que pertence ao domínio da 

matematização, da lógica e da ordem daquilo que, ainda que não trate da verdade nos moldes 

 
26 Sobre o julgar, Arendt (1993b) não chegou a detalhar como fez com os dois primeiros (pensar e querer), já que 

ela faleceu em 1975, sem concluir a obra. O que temos conhecimento a respeito do julgar vem de suas 

palestras, de seus cursos, e de suas correspondências etc.; juntos dão aos pesquisadores uma ideia do que ela 

entendia sobre a faculdade de julgar. 
27 Uma espécie de bom senso, aquilo que surge naturalmente quando se compartilha o mundo com os outros. 



58 

científicos, ocupa-se dos significados e se relaciona melhor com os assuntos humanos: a 

política. Esta, por sua vez, não se insere em uma lógica de causa e efeito, mas deve ser 

pensada a partir das múltiplas possibilidades de significação. Diante disso, impõe-se a 

pergunta: o que é o pensar para Arendt? 

Para responder a essa questão, é preciso, antes, esclarecer que o pensar é uma 

atividade incondicionada, sobre a natureza fenomênica do mundo, a fim de refletir sobre a 

conexão com aquilo que lhe é comum: o aparecer, que Arendt (2010, p. 35) esclarece da 

seguinte maneira 

 

Neste mundo em que chegamos e aparecemos vindos de lugar nenhum, e do qual 

desaparecemos em lugar nenhum, Ser e Aparecer coincidem [...] Nada e ninguém 

existe neste mundo cujo próprio ser não pressuponha um expectador. Em outras 

palavras, nada do que é, à medida que aparece, existe no singular; tudo que é, é 

próprio para ser percebido por alguém. Não o Homem, mas os homens é que 

habitam este planeta. A pluralidade é a lei da Terra. 

 

Se os humanos vivem em um mundo fenomênico, como é possível explicar que o 

pensar é incondicionado28? Serra (2014, p. 56) esclarece, dizendo que esse pensar não 

significa “afirmar uma dualidade ou que [ele] [...] se dá fora do mundo [porque é uma 

atividade] [...] invisível, mas é ‘despertado pelos acontecimentos vividos pelos homens’”. 

Dito de outro modo, isso significa que o pensar é da “ordem do invisível, pois 

ocorre no mundo interno. Lida com objetos que não estão presentes aos sentidos, mesmo que 

tenham sido originariamente dados pelos sentidos”, motivo pelo qual o pensar “precisa do 

mundo das aparências” (Serra, 2014, p. 61). Contudo, o pensar “não se confunde com o 

raciocínio do senso comum nem com a cognição, pois a incapacidade para pensar pode ser 

encontrada em pessoas inteligentes, em cientistas, intelectuais e em indivíduos muito cultos e 

eruditos” (Serra, 2014, p. 60). 

Nesse sentido, a incapacidade de pensar e de lembrar é não poder olhar para si 

mesmo, nem realizar o “dois-em-um” socrático. Isso porque pensar “exige um pare-e-pense” 

(Serra, 2014, p. 65), sendo um “ato solitário” (Serra, 2014, p. 14), mas realizado por e em 

companhia de si mesmo, em diálogo. 

Ele pode, conforme Arendt (2012, p. 637), ser confundido com a solidão, no 

sentido de perder a “[...] confiança em si mesmo como parceiro dos próprios pensamentos, e 

perde aquela confiança elementar no mundo que é necessária para que se possam ter 

 
28 Segundo Serra (2014, p. 64) os “objetos do pensar, querer e julgar são dados pelo mundo ou surgem da vida de 

cada um neste mundo, mas, por outro lado, como atividades não são condicionados nem necessitados seja pelo 

mundo ou pela vida do homem no mundo”. 



59 

quaisquer experiências. O eu e o mundo, a capacidade de pensar e de sentir, perdem-se ao 

mesmo tempo”. Assim, o pensar é a faculdade que possibilita ao ser humano dar sentido: 

 

 

[...] à sua existência no mundo; a decidir por si próprio, a não aceitar regras sem 

submetê-las ao crivo do exame. Daí a importância política do pensamento em 

contextos de exceção. Contudo, o pensamento se manifesta no mundo das aparências 

em conexão com o juízo, a mais política das habilidades espirituais do homem, cujo 

exercício se dá em comunidade haja vista que leva em consideração o ponto de vista 

do outro (Serra, 2014, p.138). 

 

Como o pensar não esgota a vida da mente, soma-se a ele o querer e o julgar29. 

Este último é a “mais política das habilidades espirituais” (Serra, 2014, p. 138). O querer, ou a 

vontade, foi uma faculdade desconhecida “para os gregos e só descoberta quando Paulo e 

Agostinho testemunharam a ‘importância’ da vontade, ou seja, a cisão entre querer e não 

querer” (Serra, 2004, p. 97), como corrobora a passagem a seguir: 

 

[...] era inerente a essa experiência o fato admirável de uma liberdade que nenhum 

dos povos antigos – grego, romano ou hebreu – conhecera, ou seja, o fato de que há 

uma faculdade no homem em virtude da qual ele pode, independentemente de 

necessidade e coação, dizer “sim” ou “não”, concordar ou discordar daquilo que é 

dado factualmente, inclusive seu próprio eu e sua existência; e também que uma tal 

faculdade pode vir a determinar o que ele irá fazer (Arendt, 2010, p. 331). 

 

A faculdade da vontade, segundo Serra (2014, p. 91), é a capacidade “interna pela 

qual os homens decidem sempre ‘quem’ eles vão ser, como vão se mostrar no mundo das 

aparências”. Além disso, “é a vontade que cria a pessoa que pode ser responsabilizada por 

suas ações, por todo o seu ‘ser’, e o seu caráter” (Serra, 2014, p. 91). A vontade é a 

capacidade que o espírito dirige para o futuro e para o campo das incertezas, sendo importante 

para projetos. Dito de outra maneira, a vontade expressa incerteza e expectativa porque, 

segundo Arendt, no trecho a seguir: 

 

No momento em que voltamos nosso espírito para o futuro, não estamos mais 

preocupados com “objetos”, mas sim com projetos, e não importa se eles são 

formados espontaneamente ou como reações antecipadas a circunstâncias futuras. 

E assim como o passado apresenta-se ao espírito sempre com o aspecto da certeza, 

a característica principal do futuro é sua incerteza básica, por mais alto que seja o 

grau de probabilidade a que se possa chegar em uma  previsão. Em outras palavras, 

estamos lidando com coisas que nunca foram, que ainda não são e que podem 

muito bem nunca vir a ser (Arendt, 1993b, p. 197). 

 
29 Helfenstein (2007, p.7) expressa que julgar “significa ‘o subordinar do indivíduo e do particular a algo geral e 

universal, o medir normalizador com critérios nos quais se verifica o concreto e sobre os quais se decidirá’. 

Aqui, o que é avaliado é a adequação do objeto ao juízo (ação ou acontecimento) a uma determinada regra 

geral que determina o que é certo ou errado. A avaliação é realizada a partir da regra, daí o resultado do 

julgamento estar subordinado a ela. Não se põe em julgamento a regra utilizada, pois ela já está dada, aceita”. 



60 

Desse modo, a vontade possibilita pensar projetos por ser, conforme Serra (2014, 

p. 92), uma “faculdade autônoma do espírito humano [...] [como] órgão espiritual para o 

futuro”, lidando, portanto, com coisas que estão “ausentes dos sentidos e que podem se fazer 

presentes através do poder de representação do espírito [...] [e] com coisas visíveis e 

invisíveis, que nunca existiram” (Serra, 2014, p. 92). É por isso que a vontade tem por tarefa 

“elaborar projetos, [...] únicos, gerando a incerteza [...] produz expectativa e é acompanhada 

por um sentimento duplo e contraditório: esperança e medo” (Serra, 2014, p. 92). 

No entanto, esse movimento de ida ao futuro incerto, que traz consigo a esperança 

e o medo, não deve ser visto como algo ruim ou como uma natureza pervertida da vontade, 

mas sim como uma oportunidade de a pessoa encarar seus planos, causando frisson, aquele 

“frio na barriga” tão importante. Pois, conforme Arendt explica, na passagem abaixo: 

 

[...] a Vontade, estendendo-se para o futuro, move-se em uma região em que tais 

certezas não existem. Nosso aparato psíquico – a alma em contraposição ao espírito 

– [...] lidar com o que vem da região do desconhecido em sua direção por meio da 

expectativa, cujas modalidades principais são esperança e medo. [...] Toda 

esperança traz consigo um medo, e todo medo cura-se ao tornar-se a esperança 

correspondente (Arendt, 1993b, p. 213). 

 

Se a vontade estimula à projeção, o fatalismo, onde tudo está determinado, onde o 

espírito não tem mobilidade e, consequentemente, não pode projetar-se ao futuro, perdendo o 

poder de iniciar algo novo, oposto à vontade. Citamos Arendt (1993b) comentando o assunto 

em termos de velhice e morte:  

 

Vista da perspectiva da Vontade, a velhice consiste no encolhimento da dimensão de 

futuro; e a morte do homem significa menos o seu desaparecimento do mundo das 

aparências do que sua perda final de um futuro. Essa perda, no entanto, coincide 

com a realização máxima da vida do indivíduo, que em seu fim tendo escapado à 

mudança incessante do tempo e à incerteza de seu próprio futuro, abre-se para a 

“tranquilidade, e, deste modo, para o exame, para a reflexão e para o olhar 

retrospectivo do ego pensante em sua busca de significado. Assim, do ponto de vista 

do ego pensante, a velhice, nas palavras de Heidegger, é o tempo da meditação, ou, 

nas palavras de Sófocles, é o tempo de ‘paz e liberdade’ – libertação do estado de 

sujeição não só às paixões do corpo como também à paixão devoradora que o 

espírito impõe à alma, à paixão da vontade chamada ‘ambição’ (Arendt, 1993b, p. 

217-218). 

 

Nesse sentido, a vontade, para Arendt (1993b), difere do fatalismo porque é fonte 

da ação. Esta, pela natalidade, abre a possibilidade de um novo começo, pois novas pessoas 

virão ao mundo pelo nascimento e assim reiniciarão um novo-velho ciclo. Corrobora Serra 

com a síntese a respeito da vontade, na passagem a seguir: 

 



61 

Diferentemente do pensamento, que lida com a lembrança, com o repensar, a 

vontade lida com coisas que estão em nosso poder, mas que não estão asseguradas, 

criando, assim, um estado de tensão, de inquietação [...]. O pensamento [...] através 

da lembrança pode afetar a alma com o anseio pelo passado e, assim, causar dor e 

pesar, mas sem perturbar a serenidade do espírito (Serra, 2014, p. 93). 

 

Com as características da imprecisão e da incerteza, como a vontade fomenta algo 

novo? Pela possibilidade da faculdade da escolha, a qual é entendida por Arendt (1993b) não 

como vontade, mas liberdade, como é expressado a seguir:  

 

A ação, no sentido do modo como os homens querem aparecer, exige um plano 

anterior deliberado, para o qual Aristóteles inventa um novo termo,  proairesis, 

escolha, no sentido de preferência entre alternativas – uma em vez de outra. Os 

archai, começos e princípios dessa escolha, são desejo e logos: o logos fornece-nos 

o propósito pelo qual agimos; a escolha torna-se o ponto de partida das próprias 

ações. A escolha é uma faculdade intermediária, inserida, por assim dizer, na 

dicotomia mais antiga entre razão e desejo; e sua principal função é mediar a relação 

entre os dois (Arendt, 1993b, p. 231). 

 

Esse ponto de intermediação, conforme Serra (2014, p. 96), é importante porque 

abre o campo das possibilidades para uma “‘escolha deliberada’ com a intervenção da razão 

[já que, sem essa mediação] razão e desejo permaneceriam em um antagonismo natural e 

bruto [...] [com] o homem assediado pelos conflitos entre as duas faculdades”, em que razão e 

desejo duelariam. Por isso, é tentador concluir que à proairesis (faculdade da escolha), de 

acordo com Arendt (2000) a seguir: 

 

[...] é a precursora da Vontade. Ela abre um primeiro espaço, pequeno e bastante 

restrito, para o espírito humano, que, sem ela, estava entregue a duas forças 

poderosas: por um lado, a força da auto-evidência, em relação à qual não somos 

livres para concordar ou discordar; e, por outro, a força das paixões e  dos apetites, 

na qual é como se a natureza nos dominasse, a menos que a razão nos “obrigasse” a 

dela nos afastar. Mas o espaço deixado para a Liberdade é bastante pequeno. 

Deliberamos somente sobre os meios para alcançar um fim que tomamos como 

certo, que não podemos escolher. Ninguém escolhe felicidade ou saúde como seu 

objetivo, embora possamos pensar sobre essas duas coisas; os fins são inerentes à 

natureza humana e       são os mesmos para todos. Quanto aos meios, “ora temos de 

descobrir quais são, ora como devem ser utilizados, ora por meio de quem eles 

podem          ser adquiridos.” Conseqüentemente, os meios, e não somente os fins, 

são dados; e nossa livre escolha consiste apenas em uma seleção “racional” entre 

proairesis é o árbitro entre as diversas possibilidades (Arendt, 2000, p.  [298]). 

 

Por essa ideia, há “o fato de que toda obediência pressupõe o poder de 

desobedecer” (Serra, 2014, p. 99). Agostinho (2017), no contexto da história do seu 

pensamento, apresenta duas vontades: nova/antiga ou carnal/espiritual. Isso interessa à 

compreensão da ideia da origem do mal. 

Corrompe-se o homem que, segundo Silva (2016, p. 93), “[...] se afasta do sumo 

ser, para aquilo que é menos ser, isso gerou a defectibilidade da vontade”. Ele afirma que são 



62 

bons tanto a vontade, que é um bem, como quaisquer outros bens criados por Deus. Neles não 

há mal algum; por isso, pode-se dizer que o mal “é uma aversão ao Bem Supremo por um 

desejo desordenado pelos bens mutáveis, ou a aversão não surge devido a qualquer 

necessitarismo, mas provém de um ato voluntário” (Silva, 2016, p. 93). Isso, nas palavras 

sintetizadoras de Copleston (1983), pode ser entendido como: 

 

A base necessária da obrigação moral é a liberdade. A vontade é livre para 

apartar-se do bem imutável e aderir aos bens mutáveis, tomando como 

objeto seu ou os bens da alma, ou os bens do corpo. A vontade busca 

necessariamente a felicidade, a satisfação, e de fato essa felicidade 

unicamente pode ser em Deus, o Bem imutável, mas o homem não tem 

uma visão concreta de Deus nesta vida e pode voltar sua atenção até aos 

bens mutáveis e aderir a eles, ao invés de aderir a Deus, e esse apartar-se 

de Deus não é um movimento forçado, senão voluntário (Copleston, 1983, p. 68). 

 

O uso voluntário da vontade, que depende de cada pessoa, não a isenta da 

responsabilidade e das consequências negativas caso esse ato seja mau: deixa-se de lado a 

sabedoria e a felicidade proporcionadas pelo Criador, por estar afastado d’Ele. Entretanto, 

para aqueles que desejam buscar o Sumo Bem, haveria alguma possibilidade? Quais seriam as 

consequências? Assim, Agostinho (1997) responde: 

 

[...] compreendia por experiência própria o que havia lido: que a carne tem desejos 

contrários ao espírito, e o espírito tem desejos contrários à carne. 

Sentia claramente os dois desejos, reconhecendo-me mais naquele que 

interiormente aprovava do que naquele que desaprovava. Com efeito, neste 

último caso, já não era eu que vivia, pois, em grande parte, o sofria mais 

contra a vontade, do que praticava deliberadamente. Contudo, por minha 

culpa, o hábito tornou-se mais forte contra mim, pois eu voluntariamente 

chegara aonde não queria. [...] Era inútil intimamente comprazer-me em tua 

lei; eu percebia outra lei em meus membros, que pelejava contra a lei da 

minha razão e que me acorrentava à lei do pecado existente em meus 

membros. Com efeito, a lei do pecado é a violência do hábito pela qual a 

alma, mesmo contrafeita, é arrastada e presa, porém merecidamente, porque se deixa 

livremente escorregar (Agostinho, 1997, p. 215-216). 

 

Essa, para sair do estado decadente, precisará ser restaurada. Porém, não 

conseguirá sozinha. A cura para Arendt, segundo Serra (2014), dar-se-á pelo amor, como 

expressando no enunciado a seguir: 

 

[...] cura da vontade, ou da divisão da vontade contra si mesma, em Agostinho, se dá 

não através da graça, mas do amor, que é a vontade final e unificadora que por fim 

decide a conduta de um homem. Arendt ressalta, que ‘o  amor é o peso da alma, sua 

lei da gravidade, aquilo que leva o movimento da alma ao repouso. [...] O fim de 

todo movimento é o repouso, compreendendo agora as emoções – movimentos da 

alma – em analogia com os movimentos do mundo físico’. Assim, os corpos nada 

mais desejam a não ser o seu peso e a alma   deseja por seu amor. A gravidade da 

alma, a essência de quem é alguém, e o que é impenetrável aos olhos humanos, 



63 

manifesta-se nesse amor. Desse modo, nas Confissões, Agostinho diz: ‘meu peso é o 

meu amor; é ele que me leva aonde quer que eu vá’ (Serra, 2014, p. 101). 

 

A vontade só encontra redenção ao se transformar em amor, pois o amor é, para 

Arendt (2010), considerando Agostinho (1997): “o poder que a vontade tem de afirmar ou 

negar; não há maior afirmação de algo ou de alguém, isto é, do que dizer: quero que tu sejas – 

Amo: volo ut sis” (Arendt, 2010, p. 368). Isso nos leva a levantar um questionamento 

importante: a vontade tem alguma função? Se tem, qual seria? 

Em “A Vida do Espírito”, a vontade, segundo Serra (2014), pode ser uma das 

faculdades do espírito pensadas por Agostinho (Arendt o considera o primeiro filósofo da 

vontade), que incluem as faculdades da memória e do intuito; ao relacionar essas duas, traz a 

unidade assim: 

 

A vontade diz à memória o que reter e o que esquecer; ao Intelecto o que escolher 

para o entendimento. Ambos são contemplativos e, portanto, passivos. Somente 

quando as três faculdades são forçadas, através da vontade, a tornar-se uma unidade 

é que temos o pensamento, o cogitatio de Agostinho (Serra, 2014, p. 101-102). 

 

Desse modo, a função da vontade é envolver toda a vida do espírito. Como? 

Sendo uma “força unificadora” ou “a fonte da ação” que, conforme Serra (2014) manifesta-se: 

 

[...] na percepção sensorial, pela atenção, primeiramente se unido aos órgãos dos 

sentidos e esses ao mundo exterior, arrastado e preprando-se para o segundo 

momento das operações posteriores do espírito para: ser lembrado [...] ser entendido 

[...] ser afirmado ou negado. A vontade como força unificadora, pode ser entendida 

como “a fonte da ação”. E, ao preparar o terreno para a ação, pode-se supor que, 

assim, a vontade não tem tempo de se envolver na controvérsia com sua própria 

contravontade. Mas, nesse sentido, necessário se faz a redução da vontade, cujo ato 

interrompe o conflito entre o vele e o nolle e tem um preço: a liberdade, que Arendt 

destaca, principalmente, em Duns Scotus (Serra, 2014, p. 102). 

 

Ancorada em alguns aspectos do pensamento de Agostinho (1997, 2000), para o 

qual a individualidade manifesta-se na vontade como liberum arbitrium e os homens são 

definidos como mortais, em vez de “natais”, Arendt recorre a Kant (1980), na obra “Crítica da 

Razão Pura”, onde catalisa a ideia de começar — ou de começar espontaneamente — como 

categorias que, na primeira crítica, referente às antinomias da razão pura, o filósofo alemão 

distinguiu: um começo absoluto e um começo relativo30. 

 
30 Conforme Kant (1994, I B478, p. 410) explica: “Quando agora (por exemplo) me levanto da cadeira, 

completamente livre e sem a influência necessariamente determinante de causas naturais, nesta ocorrência, 

com todas as suas consequências naturais, até ao infinito, inicia-se absolutamente uma nova série, embora 

quanto ao tempo seja apenas a continuação de uma série precedente”. 

 



64 

Essa distinção kantiana, para Arendt, segundo Serra (2014, p. 104), “guarda 

semelhanças entre o principium do céu e da terra e o initium do homem em Agostinho”; e, se 

Kant (1994), conforme a passagem a seguir: 

 

 

[...] tivesse conhecido a filosofia da natalidade de Agostinho, [provavelmente] [...] 

teria ‘concordado que a liberdade da espontaneidade relativamente absoluta não é 

mais embaraçosa para a razão humana do que o fato de os homens nascerem – 

continuamente recém-chegados a um mundo que os precede no tempo. A liberdade 

de espontaneidade é parte inseparável da condição humana. Seu órgão espiritual é a 

Vontade (Serra, 2014, p. 104). 

 

Com isso, é possível indagar qual é o domínio em que a liberdade se realiza. A 

liberdade, por ser uma “capacidade humana que só se realiza com seres humanos capazes de 

falar e agir no mundo, mais especificamente no espaço público [...] [destaca-se enquanto] 

elemento [...] contingência que, em A Vida do Espírito, Arendt privilegia a partir das ideias de 

Duns Scotus” (Serra, 2014, p. 104), o qual, para ela, foi o primeiro a lidar com o tema da 

contingência. 

Temos, aí, estabelecido o vínculo e o campo de realização da liberdade. O exame 

dos temas da contingência e da necessidade, no contexto da liberdade, requer, antes de tudo, 

saber que, conforme a passagem a seguir: 

 

[...] ‘o preço a ser pago pela liberdade’ e em Scotus não é privação ou defeito do Ser, 

ao contrário, a contingência é um modo positivo de ser, tal como a necessidade. 

Arendt destaca que: ‘por contingente, disse Scotus, ‘não designo algo que não é 

necessário ou que não tivesse sempre existido, mas sim algo cujo oposto poderia ter 

ocorrido no momento em que este ocorreu. É por isso que não digo que uma coisa é 

contingente, mas sim que é causada contingentemente’ (Serra, 2014, p. 104). 

 

Essa “causada contingentemente”, e não simplesmente contingente, de acordo 

com Assy (2002, p. 41), se dá pelo fato de “conferir à vontade a possibilidade de determinar 

aquilo que se torna necessário. Daí a valoração da pluralidade de causalidades nos assuntos 

humanos precisamente ao destiná-la à contingência e ao seu dado de imprevisibilidade [...]”.  

No entanto, segundo Serra (2014), Scotus não conciliou liberdade e necessidade 

por serem dimensões do espírito diferentes e de difícil conciliação, pois, conforme a seguir:  

 

se existe conflito, este se dá entre liberdade e natureza ou entre a Vontade Natural 

(ut natura) e a Vontade Livre (ut libera) [porque] a Vontade se inclina naturalmente 

para a necessidade, bem como o intelecto; todavia, ao contrário do intelecto, a 

vontade consegue resistir à inclinação (Serra, 2014, p. 104). 

 

A partir disso, pode-se perguntar: o que encontrou Arendt em Scotus que serviu 

para um entendimento de uma filosofia da liberdade em que a necessidade tenha seu espaço? 



65 

Ela a identifica, segundo Assy (2002, p. 43), justamente pelo atributo da vontade de agir ou 

não agir. Esses atributos são os “fundamentos ontológicos da liberdade política [...] [ou seja] o 

fundamento filosófico da noção de liberdade moderna, na qual a contingência assumiria um 

novo e fundamental significado, tal como [a] espontaneidade da vontade”. 

Destarte, a política, a ação e a liberdade estão intrinsecamente relacionadas, uma 

vez que ação e política são capacidades humanas “que não podem ser concebidas sem a 

existência da liberdade. Os homens só convivem politicamente organizados em virtude da 

liberdade [...] A raison d’être da política é a liberdade, e o seu domínio de experiência é a 

ação” (Serra, 2014, p. 106). 

No ensaio “Que é liberdade?”, Arendt (2016, p. 194) traz o “conceito de liberdade 

interior e apolítica”, o qual não poderia ser discernido se as pessoas não tivessem 

experimentado, na prática ou na realidade mundana, esse estar relacionado com os outros, em 

razão de que a “consciência da liberdade ou do seu contrário só é possível no relacionamento 

com os outros e não no relacionamento [...] [consigo]”. 

Ao mesmo tempo, a pluralidade, é a condição da ação humana e é sua gênese, 

traduzível como “No princípio” (Serra, 2014, p. 107), que remete à ideia de fundação, a qual é 

“o ato pelo qual o ‘nós’ se constitui em entidade, inspirando-se no princípio do amor pela 

liberdade [...] tanto no sentido negativo de liberação da opressão quanto no positivo de 

estabelecimento da liberdade como realidade estável e tangível” (Serra, 2014, p. 107). Essa 

liberdade política, que o cidadão possui “[...] e não pelo homem em geral, [...] só se manifesta 

em comunidades onde os relacionamentos dos que vivem juntos são regulados, no falar e no 

agir, por um número de leis, costumes, hábitos e similares” (Serra, 2014, p. 107). 

Considerando que a liberdade política, conforme Arendt (2010, p. 469), só é 

“possível na esfera da pluralidade humana e com a condição de que essa esfera não seja 

simplesmente uma extensão deste eu – e eu mesmo [I – and – myself] dual para um nós 

plural”, é importante destacar que, entre as atividades do espírito, é a vontade que se relaciona 

com a decisão de iniciar algo novo. Quando essa vontade está conectada a uma prática 

política consciente e comprometida com o bem comum, ela atua como um obstáculo ao 

processo moderno de instrumentalização dos seres humanos, o qual se intensifica justamente 

em contextos de colapso moral (ou de crise da moralidade). 

Nessa perspectiva, de acordo com Serra (2014, p. 109), tudo se inicia com o 

nascimento dos novos, mas o processo de enraizamento ocorre por meio da natalidade, na 

qual “novos homens”, sempre surgirão no mundo. Com eles, contudo, também ressurgem 

velhas forças, como o totalitarismo, que, “diferentemente das ditaduras e tiranias, ao eliminar 



66 

pessoas estava eliminando a possibilidade de um novo começo e, consequentemente, da 

liberdade” (Serra, 2014, p. 109). Essas forças impedem a realização da liberdade política e, 

por consequência, da ação. Eliminar essa possibilidade equivale a apagar o mundo comum e a 

própria chance de começar algo novo. 

À luz disso, Arendt (1998a, p. 43-44) ressalta que o “milagre da liberdade” é 

justamente esse poder de “começar”, contido no fato de que “cada homem é em si um novo 

começo [pelo] [...] nascimento, veio ao mundo que existia antes dele e vai continuar existindo 

depois dele”, de modo que: 

 

[...] estamos condenados a ser livres porque nascemos, não importando se 

apreciamos a liberdade ou abominamos sua arbitrariedade, se ela nos “apraz” ou se 

preferimos escapar à sua terrível responsabilidade, elegendo alguma forma de 

fatalismo. Esse impasse, se é que é um impasse, só pode ser desfeito ou resolvido 

pelo apelo a [...] outra faculdade do espírito, não menos misteriosa do que a 

faculdade de começar: a faculdade do juízo [...] (Arendt, 2000, p. [446], grifo 

nosso). 

 

Adentramos na compreensão da faculdade do juízo, ressaltando que esta, cuja 

condição de possibilidade está nas faculdades da imaginação e do senso comum, é uma das 

atividades espirituais que mais se aproximam do mundo fenomênico, pois é por meio dela que 

se julgam as situações diante das quais nos colocamos, pensando no que é melhor para a 

sociedade e não apenas para si. 

Pelo julgar, conforme Helfenstein (2007, p. 7), pensa-se sobre o cuidado com o 

mundo e com a perda do senso comum, já que as “ações humanas e acontecimentos políticos 

é algo que nos é exigido frequentemente”. Todo tempo, nos deparamos com diferentes 

situações que “nos despertam o interesse, nos chocam, nos fazem pensar e [...] demandam 

julgamento [e, ao] emitirmos um juízo seja de uma ação ou de um acontecimento, tendemos a 

buscar um princípio ou uma regra geral na qual possamos pautar nosso juízo” (Helfenstein, 

2007, p. 7) e estabelecer o mundo comum. Porém, vivemos em um mundo em que o 

individualismo, a introspecção e outras situações, no sentido negativo, predominam. 

Nesse contexto, em “A Condição Humana”, especificamente no prólogo, Arendt 

(2020) nos convida a voltar o olhar para a história moderna a fim de pensar no que foi feito 

das pessoas e no porquê da introspecção, em suas palavras a seguir: 

 

O famoso cogito ergo sum (“penso, logo existo”) não resultava, para Descartes, de 

alguma autocerteza do pensamento como tal – pois, se assim fosse, o pensamento 

teria adquirido uma nova dignidade e uma nova significação para o homem –, mas 

era uma simples generalização de um dubito ergo sum. Em outras palavras, da 

mera certeza lógica de que ao duvidar de algo eu permaneço consciente de um 

processo do duvidar em minha consciência, Descartes concluiu que esses processos 



67 

que se passam na mente do homem são dotados de certeza própria e que podem ser 

objeto de investigação na introspecção (Arendt, 2020, p. [363]). 

 

No entanto, conforme Arendt (2020, p. [363], com a introspecção perde-se o 

senso comum, uma vez que “sem a interferência de nenhuma pessoa [...] o ‘homem vê-se 

diante de nada e de ninguém a não ser de si mesmo’”, colocando-se em isolamento de si 

mesmo e permanecendo em solidão. O senso comum, que evocava uma relação com o mundo 

(entre pessoas) muito mais salutar e ampla, foi, com a modernidade, reduzido a uma 

introspecção, como enfatiza o trecho: 

 

[...] que fora antes aquele sentido por meio do qual todos os outros, com as suas 

sensações estritamente privadas, se ajustavam ao mundo comum, tal como a visão 

ajustava o homem ao mundo visível, tornou-se então uma faculdade interior sem 

qualquer relação com o mundo. Esse sentido era agora chamado de comum 

meramente por ser comum a todos. O que os homens têm agora em comum não é o 

mundo, mas a estrutura de suas mentes, e isso eles não podem, a rigor, ter em 

comum; o que pode ocorrer é apenas que a faculdade de raciocínio seja a mesma 

para todos. O fato de que, dado o problema de dois mais dois, todos chegaremos à 

mesma resposta, quatro, passa a ser de agora em diante o modelo máximo do 

raciocínio do senso comum (Arendt, 2020, p. [365-366]). 

 

Nessa passagem, observa-se que o compartilhamento do senso comum — 

expresso nas obras humanas (artefatos, assuntos da vida cotidiana, instituições, leis etc.), ou 

seja, tudo aquilo construído pelos seres humanos para ser partilhado com e por todos —, 

juntamente com o mundo comum, importante elo da convivência significativa, foi substituído 

por elementos característicos da sociedade de massas31. Além disso, aquela relação saudável 

com o outro e consigo mesmo, marcada pela qualidade reflexiva de um “parar para pensar”, 

cedeu lugar a um movimento de isolamento, de si e dos outros, como bem Arendt (2020) 

enfatiza na passagem a seguir: 

 

Conviver no mundo significa essencialmente ter um mundo de coisas interposto 

entre os que o possuem em comum, como uma mesa se interpõe entre os que se 

assentam ao seu redor; pois, como todo espaço-entre [in-between],  o  mundo ao 

mesmo tempo separa e relaciona os homens entre si. [...] O domínio público, 

enquanto mundo comum, reúne-nos na companhia uns dos outros e, contudo, evita 

que caiamos uns sobre os outros, por assim dizer. O que torna a sociedade de massas 

tão difícil de ser suportada não é o número de pessoas envolvido, ou ao menos não 

fundamentalmente, mas o fato de que o mundo entre elas perdeu seu poder de 

congregá-las, relacioná-las e separá-las (Arendt, 2020, p. [114]). 

 

 
31 Serra (2014, p. 114-115) esclarece que “é uma sociedade atomizada cujos componentes são indivíduos 

isolados que não tomam decisões sobre o mundo e, consequentemente não assumem responsabilidade por ele, 

ao contrário, são peças de um processo de produção e consumo”. 



68 

Essa solidão moderna32  é um evento que ajuda a entender como o senso comum 

fora perdido nas profundezas do mundo moderno, e quanto isso trouxe problemas à confiança 

que, conforme Arendt (1998b) expressa na obra “Origens do Totalitarismo”: 

 

Até mesmo a experiência do mundo, que nos é dado materialmente e  

sensorialmente, depende do nosso contato com os outros homens, do nosso senso 

comum que regula e controla todos os outros sentidos, sem o qual cada um de nós 

permaneceria enclausurado em  sua própria particularidade de dados sensoriais, que, 

em si mesmos são traiçoeiros e indignos de fé. Somente por termos um senso 

comum, isto é,  somente   porque a terra é habitada, não por um homem, mas por 

homens no plural, podemos confiar em nossa experiência sensorial imediata 

(Arendt, 1998b, p. 528).   

 

Nesse sentido, há um duplo aspecto na solidão: ser uma das “experiências 

fundamentais de toda vida humana, mas, também, contrária às necessidades básicas da 

condição humana” (Serra, 2014, p.114). Sobre isso, Arendt (1998b) ressalta o seguinte: 

 

[...] o grande perigo que advém da existência de pessoas forçadas a viver fora do 

mundo comum é que são devolvidas, em plena civilização, à sua elementaridade 

natural, à sua mera diferenciação. Falta-lhe aquela tremenda equalização de 

diferenças que advém do fato de serem cidadãos de alguma comunidade, e, no 

entanto, como já não se lhes permite participar do artifício humano, passam a 

pertencer à raça humana da mesma forma como animais pertencem a uma dada 

espécie de animais (Arendt, 1998b, p. 335) .  

 

Muitas pessoas, na era da sociedade de massas, analogicamente vivem como se 

fossem “zumbis” (mortos-vivos) entre os vivos. Elas não se reconhecem como pessoas 

vivendo em um mundo comum. Nessa emergente sociedade de massas, filha da Modernidade, 

a indiferença é a “alma do negócio”. Ser parte da massa torna-se cada vez mais natural, pois o 

reino da indiferença está cada vez mais presente. Emergindo sem dificuldade, campos de 

concentração e de extermínio, extremismos políticos, terrorismo e todo tipo de violência 

seguem a lógica do império da “desumanização”, advinda e potencializada pela sociedade de 

massas (Serra, 2014). 

 
32 Em “A Vida do Espírito”, Arendt (2000, p. [186-185] grifo nosso) diz: “Em outras palavras, é a experiência do 

ego pensante que está sendo transferida para as coisas. Pois nada pode ao mesmo tempo ser em si e para si 

mesmo senão o dois-em-um que Sócrates descobriu ser a essência do pensamento, e que Platão traduziu em 

linguagem conceitual como o diálogo sem som — eme emauto — de mim comigo mesmo. Mas, novamente, 

não é a atividade de pensar que constitui a unidade, que unifica o dois-em-um; ao contrário, o dois-em-um 

toma-se novamente um quando o mundo exterior impõe-se ao pensador e interrompe bruscamente o processo 

do pensamento. Quando o pensador é chamado de volta ao mundo das aparências, onde ele sempre é Um, é 

como se a dualidade em que tinha sido dividido pelo pensamento se unisse, violentamente, voltando de novo à 

unidade. Existencialmente falando, o pensamento é um estar-só, mas não é solidão; o estar-só é a situação em 

que me faço companhia. A solidão ocorre quando estou sozinho, mas incapaz de dividir-me no dois-em-

um, incapaz de fazer-me companhia, quando, como Jaspers dizia, “eu falto a mim mesmo” (ic/i bleibe 

mir aus), ou, em outras palavras, quando sou um e sem companhia”. 



69 

Por isso, no texto “A Natureza do Totalitarismo”, Arendt (2008b) alerta para o 

seguinte: 

 

O perigo que o totalitarismo desnuda diante de nossos olhos – e esse perigo, por 

definição, não será superado pela simples vitória sobre os governos totalitários – 

brota do desenraizamento e estranhamento do  homem no mundo, e podemos 

chamá-lo de perigo do isolamento quanto e da superfluidade. Tanto o isolamento 

quanto a superfluidade são, evidentemente, sintomas da sociedade de massas, mas 

isso não esgota seu verdadeiro significado (Arendt, 2008b, p. 378-379) 

 

De modo que a perda do mundo comum, entre os sintomas trazidos pela 

modernidade ao mundo contemporâneo, levou Arendt a refletir sobre a possibilidade de uma 

faculdade do juízo político. Isso porque, de acordo com Jardim (2011, p. 142), “Hannah 

Arendt desenvolveu sua reflexão sobre o juízo a partir desse panorama da Era Moderna, em 

que se destaca a ruína do senso comum, que constitui a base sobre a qual todo ajuizamento se 

fundamenta”. 

Destarte, a era moderna fornece um cenário oportuno para que Arendt busque uma 

alternativa para pensar o juízo político, uma vez que o “julgamento numa situação de crise 

dos costumes, dos valores, de uma ruptura com a tradição em que não temos mais um 

‘corrimão’ para pensar e julgar” (Serra, 2014, p. 115) é fundamental. 

Mas onde Arendt vai buscar elementos para fundamentar sua ideia de um juízo 

político? E o que é, afinal, a faculdade do juízo, e o que ela faz? Em Kant (2012), 

especificamente na terceira “Crítica do Juízo”, Arendt (2016) encontra a ideia de que julgar é 

uma faculdade: 

 

[...] especificamente política, exatamente no sentido denotado por Kant, a saber, a 

faculdade de ver as coisas não apenas do próprio ponto de vista mas na perspectiva            

de todos aqueles que porventura estejam presentes; que o juízo pode ser uma das 

faculdades fundamentais do homem enquanto ser político na medida em que lhe 

permite se orientar em um domínio público, no mundo comum (Arendt, 2016, p. 

275). 

 

Arendt (2016) apropria-se, assim, da “Crítica do Juízo”, especialmente da 

primeira parte, do conceito de “sociabilidade” (capacidade natural de viver com os outros), 

considerando essa categoria como fundamental para o estabelecimento de um juízo político. 

Na ideia de sociabilidade (não isolamento), que compreende a comunicabilidade (capacidade 

de se expressar, de ouvir e ser ouvido, de comunicar-se de alguma maneira), a publicidade 

(liberdade pública para pensar e/ou publicar) e, por fim, a imparcialidade, tem-se a 

possibilidade de um pensamento crítico provocado pela consideração do ponto de vista dos 



70 

outros. Isso porque o pensar crítico é uma ocupação solitária, mas não, segundo Serra, 

separada de: 

 

[...] ‘todos os outros’ e, mesmo em isolamento, através da força da imaginação torna 

presente os outros movendo-se em um espaço potencialmente público. Então, 

‘pensar com mentalidade alargada significa treinar a própria imaginação para sair 

em visita’. Aceitar o ponto de vista do outro, diferente do meu, não significa aceitar 

passivamente o que se passa no espírito do outro, pois isso seria preconceito; trata-se 

da desconsideração do interesse próprio (Serra,  2014, p. 124). 

 

A noção de “alargamento do espírito”, ou seja, “treinar a própria imaginação para 

sair em visita” (Arendt, 1998a, p. 57), é adquirida por meio da faculdade da imaginação, que 

Kant (1988, p. 151) definia como “a faculdade de representar um objeto, mesmo sem a 

presença deste na intuição”. Porém, para Arendt (1993a, p. 85-86), imaginação significa a 

faculdade de transformar “um objeto em algo com que não tenho que estar confrontado, mas 

que, em certo sentido, interiorizei, de modo que agora posso ser afetado por ele, como se ele 

me fosse dado por um sentido não objetivo”.  

Desse modo, a verdadeira atividade de julgar algo com os olhos do espírito 

(percepção reflexiva) consiste em conferir sentido aos particulares fenomênicos, e o senso 

comum, nesse ínterim, ocorre pelo interesse sobre o belo e pelo compartilhamento dos gostos 

com o outro, que pode ou não concordar. Contudo, tal atitude pressupõe a sociabilidade e a 

socialização, pois, pelo compartilhar, supera-se o egoísmo (individualismo) e as condições 

subjetivas quando se leva em conta o outro (intersubjetividade). É nesse momento que se 

estabelecem as condições para a imparcialidade, como expressa Arendt (1993a) a seguir: 

 

[...] juízo, e especialmente o juízo de gosto, sempre reflete-se sobre os  outros e o 

gosto deles, levando em conta seus possíveis juízos. Isso      é necessário porque sou 

humano e não posso viver sem a companhia dos homens. Julgo como membro dessa 

comunidade, e não como membro de um mundo suprassensível, habitado talvez por 

seres dotados de razão, mas não do mesmo aparato sensorial (Arendt, 1993a, p. 87). 

 

Isso apenas reforça a ideia de que, entre as duas outras faculdades, a do pensar e a 

da vontade, a do juízo é a mais próxima dos domínios do mundo fenomênico. 

Ao mesmo tempo, o senso comum, que Kant (2012) denomina sensus communis33 

(senso comunitário), é visto por Arendt (1993a) como uma contribuição importante para a 

 
33 Significando mais do aquilo que é comum a todos, compreendendo máximas que podem ajudar a elucidar os 

princípios do gosto, apesar de elas serem máximas do entendimento humano comum: “pense por si” ou 

Selbstdenken; “pensar no lugar de qualquer outro” e por fim, “Pensar sempre em acordo consigo próprio”. A 

primeira, máxima do iluminismo ou do entendimento não é passiva, mas remete a pensar livre de 

preconceitos; a segunda, da faculdade do juízo, é da mentalidade alargada; e a terceira, a da razão é a máxima 

da consistência, do pensar consequente. Embora elas estejam interconectadas Arendt foca na segunda da qual 

extrai elementos importantes para fortalecer a ideia do juízo político (Helfenstein, 2007; Serra, 2014). 



71 

ideia de juízo político, pois, além de implicar um sentido comum a todos, confere a 

capacidade de julgar, ao considerar os demais homens em seus pensamentos. No entanto, há 

um entrave: trata-se da dificuldade em encontrar o geral no particular. Essa tensão 

compromete o caminho em direção a um juízo político, já que ajuizar é pensar o particular, 

enquanto pensar, por sua vez, significa generalizar. Logo, a tarefa do juízo, de acordo com 

Serra (2014, p. 132), é a de “combinar misteriosamente o particular e o geral”, como se lê na 

citação a seguir: 

 

[...] não apresenta problemas quando a regra geral é dada uma vez que o juízo 

apenas subsume o particular a ele, como no caso dos juízos determinantes. A 

dificuldade encontra-se para os juízos reflexionantes, estéticos ou políticos, ‘se for 

dado apenas o particular, para o qual o geral tem que ser encontrado’ (Serra, 2014, 

p. 132). 

 

Como resolver esse impasse? Arendt (1993a, p. 97-98) aponta para a necessidade 

de “um tertium quid34 ou tertium comparationis35 entre dois particulares”, uma vez que “um 

particular não pode julgar outro particular”. E como seria esse tertium comparationis 

(qualidade em comum)? A primeira possibilidade, apropriando-se do referencial kantiano, 

seria aquela que se dá por meio de um:  

 

[...] pacto original do gênero humano como um todo e, derivada dessa ideia, a noção 

de humanidade, daquilo que efetivamente constitui a qualidade humana do ser 

humano que vive e morre neste mundo, nessa terra que é um globo habitado e 

compartilhado  em comum, na sucessão das gerações (Arendt, 1993a, p. 97-98). 

 

A segunda seria a da “validade exemplar”, a qual, pela faculdade da imaginação, 

torna-se um conceito valioso para os objetivos arendtianos de um juízo político. Tendo isso 

em vista, podemos trazer à baila a palavra exemplos, do latim eximere, que significa 

“‘selecionar um particular’ que permaneça sendo um particular, mas que, em sua 

particularidade, contém em si mesmo uma regra geral” (Serra, 2014, p. 133), sendo o apoio ao 

juízo articulado pelo imaginar. 

Haja vista que exemplos são fundamentais sempre que um juízo (reflexionante ou 

determinante) se ocupa com particulares, porque, segundo Serra (2014, p. 133), são “guias 

 
34 Educalingo (2023): “Tertium quid refere-se a um terceiro elemento não identificado que está em combinação 

com dois conhecidos [...] É latino para ‘terceira coisa’”.  
35 Wikipédia (2023): “Tertium comparationis (latim para "a terceira [parte] da comparação") é a qualidade de 

duas coisas que estão sendo comparadas e têm em comum [...] Se uma comparação visualiza uma ação, estado, 

qualidade, objeto ou pessoa por meio de um paralelo traçado para uma entidade diferente, as duas coisas que 

estão sendo comparadas não precisam necessariamente ser idênticas. No entanto, eles devem possuir pelo 

menos uma qualidade em comum. Esta qualidade comum tem sido tradicionalmente referida como tertium 

comparationis. 



72 

condutores [...] [para que o juízo adquira] [...] validade exemplar”. Pensa-se na seguinte 

proposição: “este homem é corajoso”. Para validá-la, busca-se, fazendo uso da imaginação, 

exemplos de alguém corajoso que pode estar presente (ainda vivo) ou no passado (morto), 

como, por exemplo, Aquiles, dentre outros. 

De fato, assim como há exemplos bons, há exemplos ruins, ou antiexemplos, os 

quais estão constantemente aparecendo na internet e nos livros (físicos) de história. Ambos 

são importantes para as crianças exercitarem sua imaginação, já que neles podemos encontrar 

o pensamento crítico, a vontade e o juízo, de modo que, com liberdade, novo discurso e nova 

ação vão se delineando. Em decorrência disso, durante o exercício de pensar filosoficamente, 

a criança pode refletir melhor sobre sua postura e transformá-la, ao comparar bons exemplos e 

maus exemplos (antiexemplos) e ao buscar, dessa comparação, algo que as ajude a pensar em 

um mundo melhor. 

Daí ser fundamental, conforme Arendt (2004, p. 212), julgar e distinguir o certo 

do errado, contidos no espírito, ao instigar a imaginação através de exemplos de “alguma 

pessoa ou incidente, ausentes no tempo e no espaço, [que] tornaram-se exemplos [os quais] 

‘podem estar no passado remoto ou entre os vivos’”. Esse saber julgar e distinguir relaciona-

se com o saber escolher até mesmo “sua companhia entre homens, entre coisas e entre 

pensamentos, tanto no presente como no passado” (Arendt, 2016, p. 281). Isso “é renunciar à 

servidão e cultivar sua autonomia e o cuidado com o mundo” (Serra, 2014, p. 134). 

Arendt, ao apropriar-se da terceira crítica kantiana (e de algumas outras obras), 

sobretudo no que diz respeito ao juízo estético, relaciona noções como sociabilidade, 

imparcialidade, publicização, compartilhamento de gostos, sensus communis, modelos 

exemplares etc. Ela consubstancia seu juízo político, o qual, significa buscar uma conexão 

com o pensar para revelar, conforme Helfenstein (2007, p. 10-11), a seguir: 

 

[...] as implicações éticas e políticas destas faculdades do espírito [...] [com a 

capacidade de julgar, sendo essa] a mais política das habilidades espirituais do 

homem, já que ela nos mostra que a conexão entre pensamento e juízo pode ser o 

último recurso de sustentação do espaço público em momentos de emergências 

políticas. 

  

Helfenstein (2007, p. 11) prossegue dizendo que Arendt considera as “faculdades 

da imaginação e do senso comum como aquelas que apontam para a solução da derivação da 

faculdade do juízo reflexivo do sentido do gosto”, que possibilitam o pensar alargado, ou seja, 

“[...] a capacidade de desconsiderar as nossas condições privadas e subjetivas de modo a 

refletir sobre o objeto do juízo a partir do ponto de vista dos outros”.  



73 

Essa referência ao outro, ato do juízo reflexivo, “é condição prévia essencial [...] 

(Helfenstein, 2007, p. 11).  Mesmo quando se fala em “condições formais”, a pensadora não 

separa a “filosofia pura [...] que trata das condições de possibilidade [de outra] que se 

preocupe com a sua aplicação empírica” (Helfenstein, 2007, p. 11); ambas, em sua teoria, 

encontram-se “amalgamados” e há uma tênue “linha divisória [...] entre condições formais e 

aplicação empírica” (Helfenstein, 2007, p. 11). 

Diante de tudo que foi dito, a atividade de pensar36 que não é isolada das demais: 

querer, julgar, vontade, imaginar, agir, construir, fazer etc., mas interdependem e, quando 

estimuladas, revelam seus recursos potenciais; nesse contexto, é, conforme Arendt (1983) a 

seguir: 

 

[...] a mais solitária das atividades, nunca [...] realizada inteiramente sem um 

parceiro e sem companhia [e] [...]por poder ser lembrado, pode cristalizar-se em 

pensamentos [...] [e estes] como todas as coisas que devem sua existência à 

memória, podem ser transformados em objetos tangíveis que, como a página escrita 

ou o livro impresso, se tornam parte do artifício humano (Arendt, 1983, p. 86). 

  

Ao retomar a ideia de que a educação oferece um espaço propício, por ser um 

lugar de pluralidade, para desenvolver os potenciais de cada uma das atividades espirituais 

concebidas por Arendt — mesmo que essas atividades da mente estejam conectadas às 

atividades da vita activa, especialmente à ação —, pode-se, com responsabilidade social, 

impedir o avanço da violência, que ameaça corroer a boa convivência e a construção de um 

mundo melhor para as próximas gerações. É a partir disso que se pode promover um discurso 

e uma prática em que a paz se torne um valor fundamental, uma cultura de paz estimulada 

pelo pensamento filosófico. 

Ademais, aprender a pensar filosoficamente significa, segundo Carvalho e 

Cornelli (2013, p. 104), pensar na “especificidade do pensar filosófico [...] [consequentemente 

na] pergunta: O que é filosofia? [a qual] [...] cada filósofo a responde [diferentemente] [...] 

pelos menos quando esse filósofo instaura uma tradição”, e, nesse sentido, “as escolas ou 

tradições de pensamento inauguram um modo de entender a filosofia [...] [em que] aprender a 

pensar filosoficamente é aprender a pensar segundo um modo de entender a filosofia; segundo 

uma escola de pensamento” (Carvalho; Cornelli, 2013, p. 104). Assim, pensar filosoficamente 

implica não poder “responder como ensinar filosofia a não ser a partir de uma filosofia 

[porque há uma diversidade de] escolas de pensamento e, assim, distintas maneiras de 

 
36 O pensamento pode ser uma atividade, mas ele não é uma ação” (Assy apud Serra, 2014, p. 38). 



74 

compreender o que é a filosofia” (Carvalho; Cornelli, 2013, pp. 104-105), complementando-

se com o pensar cientificamente no contexto educacional. 

Portanto, no contexto da educação, pensar o par conceitual paz e violência por 

meio de um pensar filosófico-científico é abrir-se para compreender a dinâmica dos conflitos 

e violências. Tudo isso com a ajuda das faculdades da mente, especialmente a de pensar, 

viabilizando a possibilidade de uma educação da paz, mesmo que essa tenha sofrido os efeitos 

da crise moderna que acometeu todo mundo moderno e a vida como um todo. 

A exemplo da questão da autoridade, que antes era tradicionalmente vista como 

uma necessidade natural entre os homens, agora, devido à crise no mundo moderno, resulta na 

falta de cuidado das crianças, da irresponsabilidade dos homens pela continuidade da 

sociedade com um ensino muitas vezes desvinculado da tradição do pensamento político, 

outrora definido pelos ensinamentos de Platão e Aristóteles, mas que chegara a seu fim “não 

menos definida com as teorias de Karl Marx” (Arendt, 2016, p. 43). 

É fato que a Modernidade promoveu a perda do significado da vida política, 

quando pensamento e ação divergiram. A ideia original de vida política contida na “trindade 

romana de religião, tradição e autoridade [...] [foi se degenerando pelo solapamento das suas] 

fundações especificamente romanas de domínio público” (Arendt, 2016, p. 185), fazendo com 

que a vida política entrasse em crise. Não obstante, isso não implicou na “destruição do 

passado [...] [mas sim na perda de sua] continuidade” (Serra, 2014, p. 90). 

A ideia de crise é interessante porque não pode ser entendida tão somente como 

um desastre e/ou um mal, mas também como um momento de decisão do pensamento causado 

pelo rompimento do senso comum. Uma oportunidade de pensar e de ajuizar sobre o novo e 

seus efeitos na escola: espaço que as crianças precisam para se desenvolver, mas que traz uma 

espécie de abandono do mundo. Como? 

Arendt (2016, p. 28) chama atenção para o aforismo do poeta e escritor francês 

René Char: “Notre héritage n’est précédé d’aucun testament” ou “Nossa herança nos foi 

deixada sem nenhum testamento”, escrito durante o último ano da Résistance (1943–1944), e 

citado no prefácio intitulado “Quebra entre o passado e o futuro”, da obra “Entre passado e 

futuro”, onde ela reflete sobre a lacuna deixada no tempo e no espaço (passado e futuro) e o 

fato de que os antigos fundamentos foram se dissolvendo, tornando-se vaga lembrança de um 

“tesouro [...] perdido, não à mercê de circunstâncias históricas e da adversidade da realidade, 

mas por nenhuma tradição ter previsto seu aparecimento ou sua realidade; por nenhum 

testamento o haver legado ao futuro” (Arendt, 2016, p. 31). 



75 

Sem nenhum testamento, ou sem nenhuma herança deixada pelos antecessores 

(ancestrais), acessar os tesouros do passado contidos na tradição tornou-se difícil. Isso porque 

prevalece o apagamento das memórias, à medida que as lembranças se apresentam 

desconexas ou vagas, afetando tanto os homens modernos quanto os contemporâneos, pois, 

nas palavras de Arendt (2016), sem testamento ou: 

 

 
[...] sem tradição – que selecione e nomeie, que transmita e preserve, que indique 

onde se encontram os tesouros e qual o seu valor – parece não haver nenhuma 

continuidade consciente no tempo, e, portanto, humanamente falando, nem passado 

nem  futuro, mas tão somente a sempiterna mudança do mundo e o ciclo biológico 

das criaturas que nele vivem.  O tesouro foi assim perdido, não mercê de 

circunstâncias históricas e da adversidade da realidade, mas por nenhuma tradição 

ter previsto seu aparecimento ou sua realidade; por nenhum testamento o haver 

legado ao futuro. A perda, talvez, inevitável em termos de realidade política, 

consumou-se, de qualquer modo, pelo olvido, por um lapso de memória que 

acometeu não apenas os herdeiros, como, de certa forma, os atores, as testemunhas, 

aquele que por um fugaz momento retiveram o tesouro nas palmas das mãos; em 

suma, os próprios vivos (Arendt, 2016, p. 31). 

 

O perigo das informações terem ficado esquecidas no passado, ou, 

metaforicamente falando, do “tesouro” continuar perdido, faz com que o novo (ou novidade) 

se sobreponha à tradição ou ao legado deixado pelos antepassados. Isso, com certeza, 

prejudica o pensar e o agir no mundo, uma vez que o saber da tradição (ancestralidade), ao 

evaporar-se diante do império das novidades emitidas pela tecnologia moderna, fundamentada 

pela ideia de progresso, deixa cada novo ser humano à deriva, ou seja, entre o passado e o 

futuro. E isso, nas palavras de Arendt (2016), quer dizer: 

 

Este pequeno espaço intemporal no âmago mesmo do tempo, ao contrário do mundo 

e da cultura em que nascemos, não pode ser herdado e recebido do passado, mas 

apenas indicado; cada nova geração, e na verdade cada novo ser humano, inserindo-

se entre um passado infinito e um futuro infinito, deve descobri-lo e, laboriosamente, 

pavimentá-lo de novo [...] O problema, contudo, é que, ao que parece, não 

parecemos estar nem equipados nem preparados para esta atividade de pensar, de 

instalar-se na lacuna entre o passado e o futuro [...] Quando, afinal, rompeu-se o 

fio da tradição, a lacuna entre o passado e o futuro deixou de ser uma condição 

peculiar unicamente à atividade do pensamento e adstrita, enquanto experiência, aos 

poucos eleitos que fizeram do pensar sua ocupação primordial. Ela tornou-se 

realidade tangível e perplexidade para todos, isto é, um fato de importância política 

(Arendt, 2016, p. 40, grifo nosso), 

 

Esse rompimento com o fio da tradição política ocorre quando se perde seu 

sentido justamente na divergência entre o pensamento e a ação, produzida e efetivada na 

Modernidade geradora de crises. No entanto, vale lembrar que crise pode ser sinônimo de 

oportunidade para se pensar um discurso e uma ação em que a paz se torne um valor; quando, 

pelo enfrentamento da naturalização da violência no mundo contemporâneo, mesmo sem o 



76 

corrimão da tradição, ousa-se pensar criticamente, ousa-se ajuizar, ousa-se resgatar a 

atmosfera política perdida, ousa-se encarar a crise em seu sentido negativo, que não só afetou 

a educação, mas também a cultura. Esta, atingida pela crise da era moderna, torna-se “cultura 

de massas [...] [a qual] origina-se [...] do termo [...] ‘sociedade de massas’[...] [Já a cultura de 

massas é] lógica e inevitavelmente, [...] a cultura de uma sociedade de massas” (Arendt, 2016, 

p. 248). 

O termo “massa”, segundo Arendt (2012, p. 438-439), aplica-se quando se lida 

com pessoas que, “devido ao seu número, ou [...] indiferença [...] mistura de ambos, não se 

podem integrar numa organização baseada no interesse comum, seja partido político, 

organização profissional ou sindicato de trabalhadores”. Esse fenômeno moderno, chamado 

de “sociedade de massas”, sinalizou um problema muito mais profundo, provindo de um 

“relacionamento altamente problemático entre sociedade e cultura [...] [entre a vida individual 

dos sujeitos e a organização política, com a] ascendência da esfera social” (Arendt, 2012, p. 

438-439). 

Esse é um fenômeno híbrido, “nem privado nem público [...] relativamente novo, 

cuja origem coincidiu com o surgimento da era moderna e que encontrou sua forma política 

no estado nacional” (Arendt, 1983, p. 37). Antes, a esfera da organização familiar 

historicamente se opunha à esfera da organização política, pois, segundo o pensamento grego, 

“a capacidade humana de organização política não apenas difere, mas é diretamente oposta a 

essa associação natural cujo centro é constituído pela casa [lar] (oikia) e pela família” 

(Arendt, 1983, p. 33-34), a qual, historicamente, tinha como características: 

 

[...] nela os homens viviam juntos por serem a isso compelidos por suas 

necessidades e carências. A força compulsiva era a própria vida [...] e a vida, para 

sua manutenção individual e sobrevivência como vida da espécie, requer a 

companhia de outros. O fato de que a manutenção individual fosse a tarefa do 

homem e a sobrevivência da espécie fosse a tarefa da mulher era tido como óbvio; e 

ambas estas funções naturais, o labor do homem no suprimento de alimentos e o 

labor da mulher no parto, era sujeitas à mesma premência da vida. Portanto, a 

comunidade natural do lar decorria da necessidade: era a necessidade que reinava 

sobre todas as atividades exercidas (Arendt, 1983, p 39-40). 

 

Também a necessidade de garantir a sobrevivência e a manutenção da espécie 

eram as principais funções da família, que era o “centro da mais severa desigualdade [...] a 

liberdade não existia, pois o chefe da família, seu dominante, só era considerado livre na 

medida em que tinha a faculdade de deixar o lar e ingressar na esfera política, onde todos 

eram iguais” (Arendt, 1983, p. 41). Isso difere da concepção de liberdade, que “significava ao 

mesmo tempo não estar sujeito às necessidades da vida nem ao comando de outro e [...] não 



77 

comandar. Não significava domínio, como também não significava submissão” (Arendt, 

1983, pp. 42–43), de modo que, para os gregos da Antiguidade, havia uma distinção entre as 

atitudes na polis e na família, onde o exercício da autoridade se dava não pela persuasão, mas 

pela força, pois: 

 
[...] forçar alguém mediante violência, ordenar ao invés de persuadir, eram modos 

pré-políticos de lidar com as pessoas, típicos da vida fora da polis, características do 

lar e da vida em família, na qual o chefe da casa imperava com poderes incontestes e 

despóticos, ou da via nos impérios bárbaros da Ásia, cujo despotismo era 

frequentemente comparado à organização doméstica (Arendt, 1983, p. 36). 

 

Então, com a ascendência da sociedade única emergida do mundo moderno, ou 

seja, com a “elevação do lar doméstico (oikia) ou das atividades econômicas ao nível público, 

a administração doméstica e todas as questões antes pertinentes à esfera privada da família 

transformam-se em interesse ‘coletivo’”. 

Dito de outro modo, com a ascensão da esfera social, a esfera da vida privada (a 

família) e a da vida pública (a política), antes entidades “diferentes e separadas, pelo menos 

desde o surgimento da antiga cidade-estado” (Arendt, 1983, pp. 42–43), foram absorvidas. Ou 

seja, com a Modernidade, já não é mais possível separar o que pertence a uma esfera e o que 

pertence à outra. Além disso, o “desaparecimento do abismo que os antigos tinham que 

transpor diariamente a fim de transcender a estreita esfera da família e ‘ascender’ à esfera 

política é fenômeno essencialmente moderno” (Arendt, 1983, p. 43), sendo caracterizado pelo 

fato de que vários grupos sociais foram absorvidos por uma: 

 

[...] sociedade única tal como as unidades familiares haviam antes sido absorvidas 

por grupos sociais; [...] a esfera do social atingiu finalmente, após séculos de 

desenvolvimento, o ponto em que abrange e controla, igualmente e com igual força, 

todos os membros de determinada comunidade (Arendt, 1983, p. 50).  

 

Com isso, Arendt (1983) esclarece que aquilo que pertencia à esfera privada foi 

absorvido e integrado à esfera social, pondo em xeque a questão da autoridade, a qual foi 

transferida para a esfera social (ou esfera política), na forma de autoritarismo, totalitarismo ou 

despotismo. Nesse novo contexto, o indivíduo passou a vivenciar um fenômeno denominado 

“fenômeno de massa da solidão[...] [que consiste em] viver uma vida inteiramente privada” 

(Arendt, 1983, p. 68), e isso significou ser: 

 

[...] destituído de coisas essenciais à vida verdadeiramente humana: ser privado da 

realidade que advém do fato de ser visto e ouvido por outros, privado de uma 

relação ‘objetiva’ com eles decorrente do fato de ligar-se separar-se deles mediante 

um mundo comum de coisas, e privado da possibilidade de realizar algo mais 

permanente que a própria vida. A privação da privatividade reside na ausência de 



78 

outros; para estes, o homem privado não se dá a conhecer, e, portanto, é como se não 

existisse. O que quer que ele faça permanece sem importância ou conseqüêntemente 

para os outros, e o que tem importância para ele é desprovido de interesse para os 

outros (Arendt, 1983, p. 68).   

 

Além dessa consequência, causada pela ascensão da sociedade de massas, Arendt 

aponta que não foi apenas a destruição da separação entre a “esfera pública e a esfera privada” 

(Arendt, 1983, p. 68), mas também a privação dos homens:  

 

 

 
[...] não só do seu lugar no mundo, mas também do seu lar privado, no qual antes 

eles se sentiam resguardados contra o mundo e onde, de qualquer forma, até mesmo 

os que eram excluídos do mundo podiam encontrar-lhe o substituto no calor do lar e 

na limitada realidade da vida em família. O pleno desenvolvimento da vida no lar e 

na família como espaço interior e privado deve-se ao extraordinário senso político 

do povo romano que, ao contrário dos gregos, jamais sacrificou o privado em 

benefício do público, mas, ao contrário, compreendeu que estas duas esferas 

somente podiam subsistir sob a forma de coexistência (Arendt, 1983, p. 68). 

 

Em suma, o que se pretende destacar, com tudo o que foi exposto, é que a esfera 

familiar (particular) e a esfera pública (política), ao serem assimiladas pela esfera social, 

entraram em crise, comprometendo a própria cultura. Esta passou a se configurar como uma 

cultura de massas que, entre outras características, transforma a violência em entretenimento, 

tornando-a algo naturalizado na sociedade. No entanto, é importante lembrar que, para 

Arendt, toda crise é também uma oportunidade. Mesmo que a violência, absorvida pela 

cultura de massas, seja percebida como algo culturalmente aceitável e até como forma de 

lazer — disfarçando o fato de ser um flagelo que desestabiliza a família, o Estado e agrava os 

problemas na educação —, ainda assim, diante de tantos dilemas contemporâneos, a escola 

pode se tornar um espaço fértil para o desenvolvimento de um pensamento crítico, reflexivo e 

comprometido com a autoridade legítima, ancorada na tradição e no amor mundi. Esse espaço 

escolar, portanto, não deve encobrir as mazelas que corroem a convivência, mas sim alimentar 

a consciência de que, se nada for feito, o mundo comum corre o risco de ser definitivamente 

exterminado, o que reforça a urgência da construção de uma cultura de paz. 

A seguir, prossegue-se com o exame dos fenômenos da paz e da violência, mas 

por meio de um ensino filosófico, o qual exige um pensar “radical, rigoroso e de conjunto” 

(Saviani, 2009, p. 29-33), conectado ao referencial teórico de Arendt, com crianças do ensino 

fundamental da Escola Professor Sá Valle, na busca por um novo discurso e uma nova ação 

de paz a serem experienciados na sala de aula e que reverberem na comunidade como um 

todo. 



79 

4 UMA EXPERIÊNCIA FILOSÓFICA FORMATIVA COM VISTAS À UMA 

CULTURA DE PAZ NO FUNDAMENTAL DA ESCOLA PROFESSOR SÁ VALLE 

 

Tratamos, anteriormente, do par conceitual paz e violência como fenômenos de 

interesse da educação. Esta, ao assumir suas responsabilidades ético-sociais no cuidado com o 

mundo, possibilita a construção de uma cultura de paz. Similarmente, ao assumir a 

responsabilidade pela preservação do amor pelo mundo no espaço escolar, o docente assume 

“a forma de autoridade” (Arendt, 2016, p. 239), a qual não pode ser confundida com 

qualificação, pois: 

 

[...] não são a mesma coisa. Embora certa qualificação seja indispensável para a 

autoridade, a qualificação, por maior que seja, nunca engendra por si só autoridade. 

A qualificação do professor consiste em conhecer o mundo e ser capaz de instruir os 

outros acerca deste, porém sua autoridade se assenta na responsabilidade que ele 

assume por este mundo (Arendt, 2016, p. 239).   

 

Isso posto, a autoridade do docente consiste na atitude de responsabilizar-se pelo 

mundo, tendo amor mundi. Essa autoridade se expressa por meio de uma educação que 

propicie às crianças, diante de tantas atitudes impensadas, atividades que as aproximem de 

exemplos validados por um ajuizamento que abomine guerras, preconceitos, racismos, 

bullying e toda sorte de violência — por via filosófica —, visando a construção de um novo 

discurso e de uma nova ação. 

É na diferença e na experiência do conflito que os homens, assumindo o desafio 

de se entenderem pela ação e pelo discurso, tornam possível a vida pública, a qual, conforme 

Arendt (1983), tem por base: 

 

A pluralidade humana, condição básica da ação e do discurso, tem o duplo aspecto 

de igualdade e diferença. Se não fossem iguais, os homens seriam incapazes de 

compreender-se entre si e aos seus ancestrais, de fazer planos para o futuro e prever 

as necessidades de gerações vindouras. Se não fossem diferentes, se cada ser 

humano não diferisse de todos que existiram, existem ou virão a existir, os homens 

não precisariam do discurso ou da ação para se fazerem entender. Com simples 

sinais e sons, poderiam comunicar suas necessidades imediatas e idênticas (Arendt, 

1983, p. 188). 

 

No contexto educacional, a autoridade docente manifesta-se no exercício de sua 

responsabilidade ética de cuidado com o mundo, a qual é replicada no ensino dos estudantes, 

ao passo que sua qualificação reside no compromisso de conhecer o mundo. Logo, Arendt 

(1983) delineou o papel do docente como aquele cuja tarefa, com relação aos discentes, 

consiste no resgate da ideia de pertença a um mundo que foi construído para si e para a 

comunidade. 



80 

Uma vez excluída a possibilidade de uma educação negativa, os “tesouros” da 

tradição e os frutos do exercício crítico-reflexivo — especialmente quando associados a 

exemplos voltados para a paz, como forma de enfrentar a naturalização da violência — podem 

ser incorporados a um projeto educativo estruturado a partir de uma experiência filosófica 

formativa. Por meio dessa experiência, a criança pode ressignificar tanto seu discurso quanto 

sua postura, utilizando a imaginação em conexão com sua realidade empírica. 

Cabe, nessa proposta, o diálogo filosófico conduzido por um ensino crítico-

reflexivo, que compreenda tanto a vita activa quanto as faculdades do espírito, promovendo o 

sentimento de pertença de que o mundo seja seu lar e sua responsabilidade de amá-lo. E não 

um lugar onde a irresponsabilidade, o desrespeito, as guerras, os regimes políticos totalitários, 

os genocídios, a pobreza extrema, a destruição ambiental, os extremismos partidários e toda 

sorte de violência gerem um ambiente impróprio para a convivência e propício ao desamor. 

Para que o desamor não prevaleça, é preciso haver reconciliação com o mundo, 

processo que pode ser iniciado na escola, onde o projeto educativo esteja comprometido com 

o exercício do pensar crítico-reflexivo, plasmado por um agir ético e responsável, 

desenvolvido por pessoas focadas no amor pelo mundo em que vivem. 

É fato que o discurso, comunicado por gestos, palavras e símbolos, para além da 

vita activa, transporta os homens ao domínio público — ou seja, ao espaço da ação e da 

aparência —, onde todos podem ser vistos justamente por seu agir e falar com liberdade, no 

contexto da pluralidade. Saber lidar com as consequências da crise da sociedade moderna, que 

rejeitou e separou o público e o privado em nome do social, como confirma Arendt, é 

fundamental, porque com ela: 

 

Quanto mais completamente a sociedade moderna rejeita a distinção entre aquilo 

que é particular e aquilo que é público, entre o que somente pode vicejar 

encobertamente e aquilo que precisa ser exibido a todos à plena luz do mundo 

público, ou seja, quanto mais ela introduz entre o privado e o público uma esfera 

social na qual o privado é transformado em público e vice-versa, mais difíceis torna 

as coisas para as suas crianças, que pedem, por natureza, a segurança do 

ocultamento para que não haja distúrbios em seu amadurecimento (Arendt, 2016, p. 

238, grifo nosso). 

 

É no mundo comum, ou na esfera pública, que todos podem ser vistos e ouvidos, 

seja por gestos ou por palavras, em determinado tempo e espaço, exercendo sua dimensão 

política ao dirigirem-se uns aos outros em pé de igualdade. Para que suas existências não 

sejam absorvidas exclusivamente pelos compromissos da vita activa, é necessário que 

desenvolvam o agir e os resultados de suas atividades em conexão com as faculdades do 



81 

espírito, conforme afirma Critelli (2007, p. 79): “[...] as atividades espirituais – Pensar, Querer 

e Julgar, que performam a Vida Contemplativa”. 

É na ausência do desenvolvimento dessas atividades espirituais que se identifica a 

falência da esfera pública: quando os indivíduos de uma sociedade se tornam massificados e 

perdem sua singularidade expressiva; quando seus feitos públicos deixam de ter significado; e 

quando, ao se dedicarem exclusivamente às questões particulares da vita activa, reduzem-se a 

uma existência semelhante à dos demais animais mamíferos, voltada apenas para a luta pela 

sobrevivência. 

Falamos, portanto, do fracasso da educação, cuja essência é a natalidade, quando 

não se consegue garantir os direitos humanos, especialmente o direito à paz, às crianças. 

Quando isso ocorre, um problema educacional torna-se também um problema político-

jurídico, provocando o esvaziamento da esfera pública. Exercitar a prática da cidadania exige 

assumir responsabilidades pela manutenção do mundo, o que deve ser feito em respeito ao 

próprio desenvolvimento humano natural, sobretudo ao das crianças (Arendt, 2016). 

Uma educação indômita, diante dos efeitos da crise moderna, conforme Arendt, 

tem a função de “ensinar às crianças como o mundo é, e não as instruir na arte de viver” 

(Arendt, 2016, p. 242). E isso quer dizer que a educação contemporânea precisa estar 

consciente de que: 

 
O problema da educação no mundo moderno está no fato de, por sua natureza, não 

poder esta abrir mão nem da autoridade, nem da tradição, e ser obrigada, apesar 

disso, a caminhar em um mundo que não é estruturado nem pela autoridade nem 

tampouco mantido coeso pela tradição. Isso significa, entretanto, que não apenas 

professores e educadores, porém todos nós, na medida em que vivemos em um 

mundo junto às nossas crianças e aos jovens, devemos ter em relação a eles uma 

atitude radicalmente diversa da que guardamos um para com outro. Cumpre  

divorciarmos decisivamente o âmbito da vida pública e política, para aplicar 

exclusivamente a ele um conceito de autoridade e uma atitude face ao passado que 

lhe são apropriados, mas não possuem validade geral, não devendo reclamar uma 

aplicação generalizada no mundo dos adultos (Arendt, 2016, p. 245-246).  

 

Nesse sentido, propomos um ensino do ponto de vista filosófico, fundamentado no 

referencial teórico de Arendt, voltado às crianças, que possa contribuir para a construção de 

uma cultura de paz e de um mundo melhor, cujos conhecimentos sejam compartilhados para 

além do pragmatismo educacional. Trata-se de conhecimentos que não se concentrem em 

tarefismos ou em um fazer desprovido de um pensar alargado, mas que dialoguem com a 

tradição filosófica, promovendo consciência e posicionamento crítico sobre as diferentes 

realidades em que os sujeitos estão inseridos. 



82 

Começamos, por conseguinte, pela sala de aula — espaço de atuação direta dos 

docentes —, os quais assumem a autoridade de educadores capacitados para aplicar diferentes 

métodos e metodologias, seguir tendências educacionais e conduzir variados tratamentos 

didáticos, entre outras práticas pedagógicas. 

Nesse contexto, almeja-se um ensino que envolva a temática da paz em suas 

dimensões conceitual, comportamental e atitudinal, sendo ambientado e estimulado por um 

exercício de pensar, criativo e reflexivo, e de elaborar discursos orientados por uma ética do 

cuidado (consigo, com o outro e com o mundo). A base desse trabalho está em ações práticas 

de amor mundi, que extrapolem o espaço escolar e alcancem o lar, ou seja, a comunidade dos 

envolvidos no projeto. 

O projeto tem como espaço de operacionalização a Escola Professor Sá Valle, 

com crianças do Ensino Fundamental, e apresenta uma abordagem de caráter filosófico. Antes 

de partirmos para o relato da experiência, apresentamos, a seguir, informações sobre a escola, 

locus do projeto, que incluem sua geo-história, aspectos estruturais, pedagógicos, 

interseccionais, entre outros. 

 

4.1 Caracterização da escola Professor Sá Valle 

 

A experiência de um ensino filosófico a respeito da paz e da violência ocorreu na 

escola municipal Unidade de Ensino Básico Ensino Fundamental Professor Sá Valle (UEB 

Ens. Fund. Professor Sá Valle), também chamada de Escola Professor Sá Valle, localizada na 

Rua Companhia, s/nº, bairro Anil – São Luís/MA. Segundo o Projeto Político-Pedagógico 

(PPP) da escola, de 2019, no item “Um pouco de nossa história”, é relatado que a comunidade 

anilense, por meio de um abaixo-assinado com cerca de 200 assinaturas e com o apoio das 

professoras Cleusa Carvalho Sales, Celina Maria de Carvalho Silva e Ilze Maria de Carvalho 

— do Grupo Escolar Janser Müller Nail Carvalho (localizado em frente à Igreja da 

Conceição) —, solicitou à Secretaria Municipal de Educação, na pessoa da professora Hildenê 

Menezes, o atendimento à demanda daquela comunidade (Maranhão, 2019, p. 5). 

À época, o então prefeito de São Luís, Epitácio Cafeteira, tomou ciência da 

situação e, de posse das assinaturas, atendeu parcialmente à solicitação, “instalando no Grupo 

Escolar Jansen Müller [...] um anexo do Colégio Luís Viana, que funcionou de 1966 a 1967” 

(Maranhão, 2019, p. 7-8). 

Em 3 de outubro de 1967, uma portaria municipal alterou o nome do anexo para 

“Ginásio Professor Sá Valle”, em homenagem ao jornalista, escritor e professor José Ribeiro 



83 

de Sá Valle. Dezoito anos depois, em 1985, na administração do prefeito Mauro Fecury — e 

provavelmente devido à pressão da comunidade anilense — foi construída a Unidade de 

Estudos Básicos Professor Sá Valle, onde a escola permanece até os dias atuais.  

A Escola Professor Sá Valle é de grande porte e possui dois anexos, atendendo 

não apenas à comunidade anilense e a bairros adjacentes, mas também a localidades mais 

distantes, como Quebra Pote, Estiva, Vila Maranhão e até mesmo municípios vizinhos, como 

Raposa, Paço do Lumiar e São José de Ribamar (Maranhão, 2019, p. 8). 

A sede conta com um espaço físico amplo e murado, área de estacionamento, dois 

pátios internos, cozinha e refeitório, sala de direção, coordenação, sala dos professores, vinte 

e uma salas de aula (ocupadas de acordo com a demanda estudantil), sala de recursos, arquivo 

e dois almoxarifados (onde são armazenados recursos didáticos e materiais pedagógicos como 

projetores, microfones, caixas de som, televisor, vídeos educativos, mapas, máquina 

fotográfica, entre outros). A escola dispõe ainda de uma biblioteca (parcialmente em 

funcionamento), um laboratório de informática e uma quadra poliesportiva com banheiros 

(ambos desativados), além de banheiros para discentes e funcionários, entre outros 

compartimentos. Atualmente, a escola possui mais de mil estudantes matriculados, conforme 

levantamento feito junto à secretaria da escola por meio da plataforma GEDUC (Grupo de 

Atuação Especial de Educação) (Maranhão, 2023), distribuídos entre os turnos matutino, 

vespertino e noturno. 

A gestão da escola, compreendendo a estrutura organizacional, administrativa e 

financeira, é composta por um diretor geral, duas diretoras adjuntas, uma coordenação, uma 

supervisão, corpo docente, corpo discente, corpo administrativo, funcionários terceirizados, 

entre outros (Maranhão, 2019). 

Sendo a gestão da escola baseada, conforme o Projeto Político-Pedagógico 

(Maranhão, 2019, p. 15), no paradigma democrático, ela implica em “propor ações que 

incluam todos os participantes da comunidade educativa no processo de tomada de decisões”, 

por meio de “um processo a ser construído coletivamente, que considera a especificidade e a 

possibilidade histórica e cultural de cada sistema de ensino: municipal, distrital, estadual ou 

federal, de cada escola” (Maranhão, 2019, p. 15). Dessa forma, os agentes escolares buscaram 

uma forma de organização que contemple todos os aspectos, políticos, administrativos, 

financeiros, tecnológicos, culturais, artísticos e pedagógicos, com o propósito de “dar 

transparência às suas ações e atos e possibilitar à comunidade escolar e local a aquisição de 

conhecimentos, saberes, ideias e sonhos, num processo de aprender, inventar, criar, dialogar, 



84 

construir, transformar e ensinar” (Maranhão, 2019, p. 15), caracterizando, assim, uma gestão 

que se fundamenta em ações conforme a passagem a seguir: 

 

[...] todos os partícipes do processo educativo (direção, coordenação, professores, 

comunidade, dentre outros), visando à eficiência do processo como um todo. Isso se 

dá através de reuniões constantes com a comunidade de pais e responsáveis, como 

também através da realização de conselhos com a participação de professores e 

coordenação com o intuito de planejar estratégias para o melhor rendimento dos 

alunos (Maranhão, 2019, p. 15). 

 

Os recursos financeiros utilizados para a manutenção e o funcionamento da 

escola, conforme o PPP/2019, são “oriundos do Plano de Desenvolvimento da Escola – PDE, 

do Programa Dinheiro Direto na Escola – PDDE e do Novo Mais Educação e da Mais 

Alfabetização [...] provenientes do Governo Federal [...]” (Maranhão, 2019, p. 18). Esses 

recursos, segundo o documento, são “aplicados com transparência a partir da discussão e 

deliberação pelo Conselho Escolar, formado por representantes do corpo discente, docente, 

administrativo e membros da comunidade” (Maranhão, 2019, p. 18), ressaltando-se que todos 

os “equipamentos adquiridos, bem como os projetos financiados e recursos recebidos pela 

escola, sempre priorizam a melhoria da qualidade do ensino e o desenvolvimento das 

potencialidades do aluno” (Maranhão, 2019, p. 18). 

Quanto à missão e à concepção pedagógica da escola Professor Sá Valle, o 

documento informa que a gestão busca a “garantia do acesso, permanência e sucesso dos 

estudantes, cujo principal foco é a formação de cidadãos críticos e autônomos que contribuam 

de forma significativa com a realidade social na qual estão inseridos” (Maranhão, 2019, p. 9). 

As concepções assumidas pela escola visam a uma educação, segundo o 

PPP/2019, baseada na “gestão democrática”, a qual fomenta a participação de todos os que, de 

“alguma forma interferem, direta ou indiretamente, no processo educativo, ouvindo, refletindo 

e redimensionando as ações comumente com pais, comunidade, docentes, discentes e equipes 

administrativa e pedagógica da escola” (Maranhão, 2019, p. 9). As ações pedagógicas são, 

portanto, pautadas nas propostas apresentadas pelos documentos oficiais: os preceitos da LDB 

nº 9.394/96, os Parâmetros Curriculares Nacionais (PCNs), a Declaração Universal dos 

Direitos Humanos (DUDH) e a Base Nacional Comum Curricular (BNCC). 

Conforme o PPP/2019, ao adotar a perspectiva das finalidades gerais do Ensino 

Fundamental contida na LDB (Brasil, 2009), especialmente nos artigos 32 e 35, e alinhadas à 

BNCC, a escola Professor Sá Valle sinaliza que suas ações pedagógicas devem estar pautadas 



85 

“no desenvolvimento de competências” (Maranhão, 2019, p. 11), de forma que os estudantes 

possam, como se observa na citação a seguir: 

 

[...] ‘saber’ (considerando a constituição de conhecimentos, habilidades, e atitudes e 

valores para resolver demandas complexas da vida cotidiana, do pleno exercício da 

cidadania e do mundo do trabalho), pontuando referências para a tomada de 

decisões que assegurem as aprendizagens essenciais definidas na BNCC 

(Maranhão, 2019, p. 11).  

 

Considerando as concepções didático-pedagógicas da escola Professor Sá Valle, 

ou seja: “Como devemos conceber o papel social da escola? De que forma devemos conduzir 

as orientações pedagógicas e os conteúdos de ensino?” (Maranhão, 2019, p. 11), o PPP/2019 

registra que seu papel social é o de considerar o sujeito em sua forma integral, “que se 

sensibilize com os problemas da humanidade, que tenha tolerância no convívio com os 

diferentes grupos sociais, diminuindo assim a distância social” (Maranhão, 2019, p. 11). Tudo 

isso está alinhado ao que foi estabelecido pela Organização das Nações Unidas para a 

Educação, a Ciência e a Cultura (UNESCO) (Noleto, 2010), segundo a qual a escola deve 

incorporar os quatro pilares do conhecimento:  

 

[...] aprender a conhecer, isto é, adquirir os instrumentos da compreensão; aprender 

a fazer, para poder agir sobre o meio envolvente; aprender a conviver, a fim de 

participar e cooperar com os outros em todas as atividades humanas, e ainda 

aprender a ser, via essencial que integra as três precedentes (Maranhão, 2019, p. 11). 

 

Segundo o PPP/2019, a escola baseia-se nas ideias desenvolvidas por Dermeval 

Saviani (2009) ao promover ações que buscam “possibilitar a aquisição de conteúdo [que 

trabalhem] [...] a realidade do aluno em sala de aula para que possa discernir e analisar sua 

realidade de uma maneira crítica [...]” (Maranhão, 2019, p. 12), bem como a “socialização 

para que tenha uma participação ativa na democratização da sociedade [...]”, contribuindo 

ainda para “eliminar a seletividade e exclusão social, a fim de erradicar as gritantes 

disparidades de níveis escolares, evasão escolar e marginalização” (Maranhão, 2019, p. 12). 

Em outras palavras, a escola objetiva preparar o “futuro cidadão [...] [ao] transmitir valores 

éticos e morais aos estudantes, e para que se cumpra com seu papel deve acolher os estudantes 

com empenho para, verdadeiramente transformar suas vidas” (Maranhão, 2019, p. 12). 

O docente, segundo o PPP/2019, é o “facilitador na construção de uma nova 

concepção de mundo, oferecendo acesso aos diferentes saberes, adotando sempre a postura de 

parceiro, mediador entre o aluno e o conhecimento” (Maranhão, 2019, p. 13, grifo nosso), 

mas “consciente da sua importância na construção não só do saber formal, mas também, de 



86 

valores éticos fundamentais para a formação de cidadãos responsáveis, autônomos e 

conscientes do seu papel social” (Maranhão, 2019, p. 13). Assim, esse profissional deve 

manifestar competências com atitude proativa, intelectualidade e posicionamentos coerentes 

com seu trabalho de orientação do discente, tendo em vista os seguintes itens: 

 

✔ a postura de interlocutor e eterno aprendiz, isto é, aquele que desafia e é 

desafiado, apoia e é apoiado, interfere e é interferido, informa e é informado, 

constrói e ajuda a construir; 

✔ Por meio da constante e contínua reconstrução de seu próprio conhecimento, no 

domínio específico de sua disciplina e no exercício da interdisciplinaridade; 

✔ Pelo esforço de quem orienta sem impor, de quem constrói coletivamente, de 

quem cresce junto, sem se considerar pronto e acabado, de quem aprende ao ensinar 

sem se julgar detentor de todo saber (Maranhão, 2019, p. 13). 

 

O estudante, por sua vez, segundo o documento (Maranhão, 2019, p. 13, grifo 

nosso), é “protagonista do processo educativo interagindo com o professor, com o meio 

escolar, apreendendo os saberes estabelecidos e contribuindo na construção de novos 

conhecimentos”. Além disso, eles devem buscar: 

 

✔ Portar-se como um constante questionador e investigador dos saberes que lhes 

são apresentados, buscando a superação de seus próprios limites, incentivado pelo 

professor; 

✔ Desenvolver sua autonomia e iniciação científica, assumindo assim, a postura de 

corresponsável na construção e reconstrução de situações que levem à apreensão de 

conhecimentos necessários para formação de um cidadão consciente, competente e 

ético (Maranhão, 2019, p. 13-14) 

 

No contexto da aprendizagem da instituição, que é o locus da pesquisa, aprender 

é, segundo o PPP/2019, compreender a “capacidade de processar informações e organizar 

dados resultantes de experiências, ao passo que se recebe estímulos do ambiente [...]” 

(Maranhão, 2019, p. 14). Tal processo dependerá tanto da prontidão e da disposição do 

estudante em aprender o que o professor ensina quanto da atuação do docente e do contexto 

da sala de aula, no qual este deverá verificar os conhecimentos prévios dos estudantes por 

meio da escuta e da observação. 

Considerando as interseccionalidades presentes na escola Professor Sá Valle, 

observa-se que fatores como o excesso de estudantes em espaços reduzidos favorecem 

animosidades, conversas paralelas e práticas violentas que, com o tempo, tornam-se 

naturalizadas. Tais comportamentos incluem: uso de palavrões, gritos, barulho excessivo, 

chutes, apelidos pejorativos, empurrões, brigas, plágio de trabalhos, descarte inadequado de 

lixo nas salas e nos pátios, apropriação indevida de objetos alheios, discriminação, depredação 



87 

do patrimônio público (carteiras, mesas, lixeiras, portas, canteiros, entupimento de vasos 

sanitários etc.) e desperdício de alimentos. 

Durante o recreio, é comum que os estudantes andem com as mochilas nas costas, 

temendo furtos, apesar da presença de câmeras de monitoramento. Na fila do lanche, o 

desrespeito também se manifesta: alguns alunos repetem a refeição várias vezes, deixando 

outros sem lanchar; muitos desperdiçam comida sem qualquer constrangimento; e estudantes 

mais velhos, com frequência, furam a fila dos mais novos como se essa atitude fosse 

naturalizada. 

As relações entre professores e estudantes, outrora mais amistosas, têm se tornado 

cada vez mais tensionadas. Um dos fatores pode estar relacionado ao baixo contingente de 

funcionários frente à elevada demanda de discentes. Nesse ambiente de tensão, o trabalho 

pedagógico tende a se desenvolver de forma insatisfatória. Em contrapartida, os docentes da 

escola têm buscado mitigar essa realidade por meio da implementação de projetos voltados à 

promoção da corresponsabilidade social dos estudantes consigo mesmos, com os outros e com 

o mundo. 

Assim, embora o ambiente escolar aparente tranquilidade em alguns momentos, 

ao longo da semana manifestam-se discursos e ações que contradizem a paz. Diante desse 

cenário, e considerando os princípios contidos no PPP/2019 da escola, na Declaração 

Universal dos Direitos Humanos (Unicef Brasil, 2013) e em outros documentos legais, 

identificou-se a necessidade de uma atuação voltada à formação integral dos estudantes. Essa 

atuação se concretiza, neste estudo, por meio de um projeto de ensino de filosofia voltado à 

promoção da paz na escola Professor Sá Valle. 

A seguir, apresentamos o passo a passo do projeto, culminando no último subitem, 

intitulado “Apresentação e análise dos resultados [...]”, no qual se discute a experiência 

filosófica desenvolvida na escola. 

 

4.2 Experiência do filosofar na escola: procedimentos metodológicos 

 

Realizamos a experiência filosófica formativa, com vistas a uma educação para a 

paz, à luz do referencial teórico de Arendt, na turma 61 do sexto ano da escola Professor Sá 

Valle. Para isso, utilizamos uma sequência didática interacionista (SDI). Esta, conforme 

Zabala (2004, p. 18), é um “conjunto de atividades ordenadas, estruturadas e articuladas para 

a realização de certos objetivos educacionais, que têm um princípio e um fim conhecido tanto 



88 

pelo professor como pelos alunos”. Ela viabilizou um estudo sistemático sobre a paz, que 

ajudou os estudantes a refletirem sobre a possibilidade de se estabelecer, naquele espaço 

escolar, uma cultura de paz (objetivo deste trabalho de pesquisa). 

Nesse intuito, as observações da experiência, sustentadas pelas reflexões e 

provocações de Arendt – a qual não apenas pensou as atividades da condição humana, como: 

trabalho, obra e ação; mas também as atividades do espírito: pensar, querer e julgar, 

consubstanciadas na atividade política de amor mundi – foram fundamentais para se refletir, 

de modo crítico-reflexivo, sobre os fenômenos da paz e da violência em nível macrossocial e 

microssocial, considerando os discursos e as ações dos sujeitos envolvidos na experiência 

formativa. Em nível micro, observa-se que a naturalização da violência, ocorrendo nas 

relações sociais no ambiente escolar e envolvendo crianças e adolescentes, é ainda mais 

delicada por se tratar de pessoas em formação. 

Nesta pesquisa, o fenômeno da naturalização da violência revelou-se um problema 

de investigação relevante, o que motivou a proposição de um ensino filosófico em diálogo 

crítico como estratégia de enfrentamento da naturalização da violência e, consequentemente, 

de construção de uma cultura de paz. 

Entendemos que a naturalização da violência pode ser percebida na escola 

Professor Sá Valle quando, por exemplo, estudantes proferem palavrões sem se importar com 

quem esteja por perto; ou quando andam com suas mochilas durante o recreio com receio de 

serem furtados, entre outras situações. Foi justamente essa constatação in loco que incentivou 

o pesquisador — professor de filosofia da escola Professor Sá Valle — a propor uma 

experiência filosófica que partisse da necessidade de interromper o automatismo desses 

comportamentos e de estimular uma reflexão crítico-reflexiva sobre essas e outras situações 

vivenciadas no cotidiano escolar, com o objetivo de desnaturalizá-las. 

Diante disso, ouvimos as queixas dos estudantes participantes do projeto sobre os 

temas paz e violência, ainda antes das fases conceitual, comportamental e atitudinal. Dessas 

escutas, registraram-se reações, preferências, escolhas e tendências dos estudantes envolvidos 

no processo. 

Na fase conceitual, incentivamos os estudantes a buscar, entre outras coisas, o 

significado e a diferença entre paz, conflito e violência. No que diz respeito aos 

procedimentos, eles aprenderam a classificar e a diferenciar exemplos e antiexemplos. Na fase 

atitudinal, aprenderam a importância e o valor das regras morais, o valor de ser solidário e 

respeitador, a ter cuidado com as palavras e a refletir sobre suas próprias ações, sem, contudo, 

desconectá-las de suas vidas cotidianas. 



89 

Posteriormente, apresentamos os resultados tanto da compreensão conceitual 

prévia da compreensão conceitual vinculada à temática proposta e as consequências disso nas 

atitudes e discurso dos estudantes percebido durante a experiência filosófica proposta, cujos 

detalhes constam no item “Apresentação e análise dos resultados da experiência filosófica 

formativa”.  

De fato, a pesquisa priorizou o uso da observação percebendo os diferentes 

elementos da experiência os quais foram descritos e interpretados pelo pesquisador afim de 

entender como os estudantes envolvidos compreenderam a proposta do projeto de paz: 

 

[...] elementos que não podem ser aprendidos por meio da fala ou da   escrita. O 

ambiente, os comportamentos individuais e grupais, a linguagem não verbal, a 

sequência e a temporalidade em que ocorrem os eventos são fundamentais não 

apenas como dados em si, mas como subsídios a interpretação posterior [...] [deles] 
(Victora; Knauth; Hassen, 2000, p. 62). 

 

Pela pesquisa bibliográfica desenvolvida a partir do uso de artigos científicos, 

livros, teses, dissertações e de material disponibilizado na Internet, foi possível conhecer 

teoricamente o que já foi escrito sobre o assunto, de modo que se obtivesse um delineamento, 

um campo heurístico próprio, como um recurso capaz de ampliar e/ou delimitar o próprio 

campo de pesquisa (Frasson; Oliveira Junior, 2010). 

As contribuições oriundas das reflexões de Arendt e dos comentadores acerca da 

educação e da Filosofia — especialmente no que tange à metodologia e ao ensino filosófico 

voltado preferencialmente ao nível fundamental — foram necessárias para garantir uma 

fundamentação teórica que pudesse, com segurança, viabilizar a aplicação da experiência 

filosófica propriamente dita. 

A experiência filosófica prática, por meio do processo de ensino-aprendizagem 

relacionado à temática paz/violência, ocorreu mediante o uso de recursos metodológicos de 

caráter emancipatório, selecionados com o objetivo de promover o exercício do pensamento 

crítico-reflexivo, levando em conta conteúdos conceituais como: ação, amor mundi, conflito, 

paz, violência, entre outros. O foco reside na proposta de primeiro, ampliar a compreensão a 

respeito do que seja uma cultura de paz no ambiente escolar; em seguida, trabalhar os 

conteúdos procedimentais por meio da exemplificação e, por fim, os conteúdos atitudinais. 

Os procedimentos metodológicos utilizados durante a experiência proposta 

possibilitaram a elaboração de uma sequência didática interacionista (SDI) apropriada ao 

sexto ano da escola Professor Sá Valle, favorecendo a efetivação de uma aprendizagem 

significativa com atividades lúdicas e conteúdo de interesse dos estudantes. Do mesmo modo, 



90 

indicamos interações, sentidos, diversidade linguística e contextualização, que não só 

contribuíram para que experimentassem um ambiente mais pacificado, mas, acima de tudo, 

para que vivenciassem um “sentido mais profundo e completo de eventos e fenômenos de seu 

próprio ambiente e de experiências que mereçam sua atenção [...] [mesmo que se sentissem] 

encorajadas a tomarem suas próprias decisões e a fazerem suas próprias escolhas [...]” (Katz, 

1999, p. 38). 

Assim, do ponto de vista operacional, a SDI aplicada na turma 61 contempla 

conteúdos conceituais, comportamentais e atitudinais, conforme descrito e distribuído no 

quadro a seguir. 

 
Quadro 1 – Descrição dos passos da Sequência Didática Interacionista (SDI) 

TÍTULO: CONSTRUINDO UMA CULTURA DE PAZ POR AMOR AO MUNDO: refletindo 

filosoficamente meu discurso e minha ação por uma proposta de cultura de paz à luz do pensamento de 

Arendt. 

I PARTE – PARA COMPREENDER CRÍTICO-REFLEXIVAMENTE CONTEÚDOS 

CONCEITUAIS RELACIONADOS À CULTURA DE PAZ. 

1 PENSANDO CRÍTICO-REFLEXIVAMENTE CONTEÚDOS CONCEITUAIS: 

1.1 Texto e música introdutórios (sensibilização): “Paz, a gente faz”. 

1.2 Roda de conversa (problematização) – questões norteadoras: 

1.2.1 Conhecendo o mundo em que habito: o que é o mundo? O mundo que eu quero ter é pacífico ou 

violento?  

1.2.2 O que é paz, conflito e  violência?  

1.2.3 Como seria um mundo onde a paz não reina? Um mundo de paz para mim seria com respeito, 

amor, tolerância, solidariedade, gentileza etc.?  

1.3 Trabalhando conteúdos conceituais para uma educação de paz: 

1.3.1 Conceitos: ação, amor mundi, conflito, cultura, cultura de paz, discurso, ética, filosofia, moral, 

mundo, regras, paz, valores e violência. 

1.3.1.1 Pré-compreensão  dos estudantes a respeito dos conceitos dados e suas implicações para uma 

cultura de paz. 

1.3.1.2 Compreensão dos estudantes a respeito dos conceitos dados e sua contribuição para a 

configuração de uma cultura de paz, após as aulas dadas. 

1.4 Pondo a mão na massa – Atividades propostas e executadas de aprofundamento, revisão e 

conexão (nível conceitual):  

1.4.1 Coletar conceitos na música relacionados à temática proposta e registrá-los em ficha própria.  

1.4.2 Após o registro dos conceitos, conversar sobre eles buscando interconexão com aquilo que pode 

contribuir na constituição de uma cultura de paz. 

1.4.3 Analisar um trecho da DUDH (Declaração Universal dos Direitos Humanos) sobre o direito a 

paz.  

1.5 Avaliação: observar a participação dos estudantes nessa fase conceitual, como processaram o que 

aprenderam a respeito dos conteúdos conceituais estudados na experiência. 

II PARTE – PARA COMPREENDER CRÍTICO-REFLEXIVAMENTE OS CONTEÚDOS 

COMPORTAMENTAIS RELACIONADOS À CULTURA DE PAZ. 

2 PENSANDO COM ARENDT CONTEÚDOS COMPORTAMENTAIS: 

2.1 Texto com imagens ilustrativas de diversas personalidades (sensibilização) 

2.2 Roda de conversa (problematização) – questões norteadoras: 

2.2.1 Com relação a mim: meu discurso destoa da minha prática? Faço o que eu quero, mas não faça o 

que eu faço? É certo ter um discurso diferente da minha prática? É possível diminuir a distância 



91 

entre o discurso e a prática?  

2.2.2 Com relação ao outro: tenho autocuidado com pensamentos e palavras (cosmético, veneno, 

remédio)? O quê e como escuto? Como são meus sentimentos com relação aos outros? Tenho 

cuidado com o outro, pois penso antes de falar, peço desculpas, e ouço o que ele tem para falar 

etc.? 

2.2.3 Com relação ao mundo: sei distinguir atitudes que causam danos a mim e aos outros e ao 

mundo, das que causam o bem e a preservação do mundo? Sei o que fazer para melhorar o 

mundo? 

2.3 Trabalhando conteúdos comportamentais. 

2.3.1 Textos com imagens sobre Hannah Arendt, Eichmann, Jesus Cristo, Mahatma Gandhi, a menina 

da foto (Little Rock), dentre outros, para os estudantes classificarem em exemplo e antiexemplo, 

justificando-os. 

2.3.2 Exposição da compreensão dos estudantes dos conteúdos procedimentais relacionados ao 

autocuidado, cuidado com o outro, cuidado com mundo, tudo com base no exame das imagens 

nas aulas. 

2.4 Pondo a mão na massa – atividades propostas de aprofundamento, de revisão e de conexão 

(nível comportamental): formar grupos para registrar no caderno as situações ocorridas na 

escola Professor Sá Valle, classificando-as como boas ou más, justificando as classificações; e em 

que isso pode contribuir para melhorar ou piorar as relações no espaço daquela escola.  

2.5 Avaliação: identificar nos discursos e nas atitudes dos estudantes o que conseguiram captar a 

respeito dos bons e dos maus exemplos e suas consequências para si na convivência com os 

outros. 

III PARTE – TOMANDO UMA ATITUDE, FAZENDO A DIFERENÇA. 

3 PENSANDO CRÍTICO REFLEXIVAMENE CONTEÚDOS ATITUDINAIS PARA 

CONSTITUIÇÃO DE UMA CULTURA DE PAZ. 

3.1 Texto introdutório (sensibilização): leitura de fábulas. 

3.2 Roda de conversa (problematização) – questões norteadoras: 

3.2.1 Pensando, a partir das fábulas, nas consequências das minhas atitudes em situações adversas, 

pergunta-se: como devo agir?  Como faço em situações hostis: dialogo, escuto, respeito ou parto 

para a violência?  

3.2.2 Entendendo as regras e seus fundamentos éticos: o que é uma regra? Quais os fundamentos éticos 

das regras as quais estou envolvido?  

3.2.3 Como eu me relaciono? O que posso fazer para melhorar o ambiente onde habito? 

3.3 Trabalhando conteúdos atitudinais: 

3.3.1 Cuidando com as palavras: trocar palavrões por palavras de gentileza; refletir antes de agir 

impulsivamente. 

3.3.2 Cuidado com as minhas relações: escolher falar bem das pessoas ao invés de falar coisas ruins 

delas, escolher ser exemplo com seus próprios atos ao invés de ser antiexemplo. 

3.3.3 Agindo coletivamente: buscar  acordos pelo diálogo, estabelecer regras justas, exercitar a escuta, 

querer conviver tendo como valor a paz. 

3.4 Pondo a mão na massa – atividades propostas de aprofundamento, de revisão e de conexão 

(nível atitudinal): formar grupos para leitura das fábulas e após leitura buscar formas de 

compartilhar o conteúdo aprendido com estudantes de toda a escola.  

3.5 Avaliação: observar os discursos e as ações dos estudantes, durante a fase atitudinal de 

compartilhamento do que aprenderam durante a experiência formativa com outros colegas com o 

intuito de fazê-los refletir sobre suas próprias atitudes no cotidiano escolar. 

Fonte: Elaborado pelo autor, SDI apropriada ao 6º ano da escola Professor Sá Valle. 

 

Ao mesmo tempo, considerando o quadro acima, temos uma descrição detalhada 

do ocorrido nas fases A, B e C, compreendendo conteúdos conceituais, procedimentais e 

atitudinais, intercalados com diálogos e atividades que envolveram ações práticas. 

A - Fase dos levantamentos prévios sobre os estudantes: aspectos 

socioculturais e de conhecimentos prévios. 



92 

Passo 1 (P1) – Aplicação dos questionários: socioeconômico e étnico-cultural, 

e de conhecimentos prévios dos partícipes da experiência filosófica formativa. 

1.1 Antes da aplicação propriamente dita dos questionários na turma escolhida 

pelo pesquisador, foram esclarecidos aos estudantes partícipes da experiência o tema, o 

objetivo e a justificativa do projeto. 

1.2 Após os devidos esclarecimentos, foram entregues aos estudantes dois 

questionários estruturados: um referente aos aspectos socioeconômicos e étnico-culturais, e 

outro referente aos conhecimentos prévios (Apêndice A). O primeiro explorou o perfil 

pessoal, econômico, cultural, entre outros aspectos. O segundo investigou os conhecimentos 

prévios dos estudantes sobre os conceitos: amor, amor mundi, conflito, cultura, cultura de paz, 

experiência, filosofia, mundo, paz, violência e sobre a pensadora Hannah Arendt. 

B – Fase das ações pedagógicas propriamente dita: o passo a passo da SDI 

PASSO 2 (P2): desenvolvendo a SDI 

2 Considerando a sensibilização e a problematização: 

2.1 Após a aplicação dos questionários (P1), iniciou-se a primeira aula com a 

exibição do videoclipe da música “A paz, a gente faz” (Cox, 2008), cuja letra (Anexo G) 

serviu como guia para aproximar os partícipes da pesquisa da temática proposta. Como isso 

foi feito? Por meio de uma roda de conversa com perguntas (Apêndice B) sobre a canção e 

pela coleta de conceitos direta ou indiretamente ligados ao tema da pesquisa, contidos na 

música, os quais foram registrados em uma ficha individual (Apêndice C). O objetivo dessa 

atividade, no nível dos conteúdos conceituais, foi o de possibilitar aos estudantes a 

identificação da relação entre os conceitos extraídos da música e a temática proposta, 

ampliando assim o campo semântico dos participantes. 

2.2 Considerando ainda a dimensão conceitual, foi apresentado aos estudantes 

um trecho da DUDH (Anexo H) para reflexão sobre o motivo de o direito à paz estar inserido 

entre os direitos da humanidade. 

2.3 Atividades propostas para esse momento de conteúdos conceituais 

2.3.1 Registrar, em uma ficha individual e seguindo os critérios nela contidos, os 

termos da música relacionados à temática proposta. 

2.3.2 Representar, por meio de desenho e/ou por escrito, um direito presente na 

DUDH relacionado à temática da pesquisa. 

2.3.3 Na roda de conversa, os estudantes foram convidados a expressar 

espontaneamente seus pontos de vista sobre os assuntos tratados nos itens 2.1 e 2.2. 

 



93 

2.4 Da avaliação 

Buscou-se perceber a participação dos estudantes durante essa fase e, por meio do 

nível de compreensão dos termos propostos, verificar se estavam preparados para avançar em 

direção aos conteúdos procedimentais. 

PASSO 3 (P3): Pensando com Arendt no âmbito dos conteúdos 

procedimentais – pensar, imaginar, exemplificar e ajuizar 

3.1 Avançando para a dimensão dos conteúdos procedimentais, utilizou-se, 

além da roda de conversa impulsionada por questões norteadoras relacionadas à temática, a 

apresentação de imagens de figuras (reais ou imaginárias), com o objetivo de estimular os 

estudantes a pensar, imaginar, exemplificar e ajuizar, relacionando-as à temática proposta. 

3.2 As imagens apresentadas e discutidas foram: Hannah Arendt (biografia, 

pensamento e obra); a fotografia publicada em jornal que mostrava uma menina negra 

perseguida nas ruas de Little Rock por uma multidão de crianças brancas; e o julgamento de 

Adolf Eichmann, entre outras. Essas imagens foram expostas e comentadas pelo professor, 

para que os estudantes pudessem classificá-las como exemplos ou antiexemplos, justificando 

suas escolhas. O objetivo foi provocar o uso da imaginação, incentivando os estudantes a 

expressar, com liberdade, seus pontos de vista sobre os fatos representados, considerando as 

consequências para o bem ou para o mal, para a paz ou para a violência; e, a partir disso, 

posicionarem-se utilizando o melhor juízo. 

Os estudantes, com o auxílio das reflexões de Arendt sobre o juízo político, 

conseguiram buscar um sentido ético para suas ações. Afinal, conforme a autora, ajuizar é 

“selecionar um particular” (Arendt, 1993c, p. 107) visando sua “validade exemplar” (Arendt, 

1993c, p. 107). Bons e maus exemplos, atemporalmente estabelecidos, servem, por meio da 

imaginação e da comparação com sua própria realidade, para que pensem suas atitudes e 

ajustem seu discurso e ação na vida prática. 

3.3 Atividades propostas para esse momento procedimental: pensando 

exemplos 

3.3.1 Foi solicitado aos estudantes que expressassem, individualmente, por meio 

de desenho, escrita ou oralidade, exemplos de sua vida cotidiana (familiar, escolar ou social) 

que se relacionassem com os exemplos já analisados. O objetivo foi observar se os conceitos 

aprendidos, somados à prática de exemplificação, os ajudaram a refletir sobre atitudes práticas 

e se isso indicava um nível de compreensão importante para sua formação. 

3.3.2 Em seguida, após uma roda de conversa fomentada pelas imagens expostas 

pelo professor, os estudantes formaram grupos para buscar exemplos e antiexemplos 



94 

ocorridos na escola Professor Sá Valle, registrando-os em uma ficha (Apêndice C) e 

justificando os motivos da classificação. 

3.4 Da avaliação 

Foi observado se ocorreram alterações nos discursos e nas atitudes dos estudantes 

participantes da pesquisa, após a compreensão dos conteúdos conceituais e procedimentais 

trabalhados em sala de aula, e como isso se refletiu nas fichas, nas falas e nos 

comportamentos dos estudantes. 

PASSO 4 (P4): No âmbito dos conteúdos atitudinais: a busca de razões para 

bem agir 

4.1 Adentrando-se na dimensão dos conteúdos atitudinais, planejaram-se 

práticas capazes de mobilizar os estudantes na construção de um contrato ético-didático, com 

acordos que favorecessem a criação de um ambiente onde a paz fosse, objetivamente, um 

valor comum. Nesse ínterim, os estudantes formaram grupos com o objetivo de pensar em 

maneiras efetivas de tornar a paz um valor no ambiente da escola Professor Sá Valle. Entre as 

ideias sugeridas, a que foi aprovada por unanimidade pelas equipes, foi a das “Fadas”, que 

propuseram: “fazer cartazes sobre o assunto e dar pequenas palestras em outras turmas”. 

4.2 Nos encontros seguintes, os grupos, sob orientação do professor, 

confeccionaram cinco cartazes com conteúdos conceituais, procedimentais e atitudinais, os 

quais foram compartilhados com colegas de outras turmas. 

4.3 Da avaliação: observou-se, pela participação dos estudantes durante essa fase 

da experiência, que, ao compartilharem o que aprenderam com os demais colegas por meio de 

palestras — nas quais denunciaram as mazelas que tornam a escola um lugar inóspito —, 

também apontaram a necessidade de se parar para refletir sobre discursos e ações que 

priorizem a paz nesse ambiente. 

Em suma, nessa fase atitudinal, os estudantes puderam associar conceitos, 

exemplos, leitura de imagens e de fábulas, pesquisas e referências à temática do projeto, 

atravessadas pelo pensamento arendtiano, por trechos da DUDH e por situações da vida 

cotidiana. Com isso, tais elementos reverberaram em seus discursos e ações ao longo da 

experiência formativa. 

C – Fase avaliativa e dos resultados da experiência ocorrida na sala de aula 

PASSO 5 (P5): da aplicação de questionário  

Após todo o processo experimental, foi aplicada, no último dia, uma entrevista 

estruturada em forma de questionário fechado (Apêndice D), cujas questões serviram como 

instrumento de autoavaliação dos participantes da pesquisa. O foco foi compreender suas 



95 

percepções sobre a experiência filosófica sobre a paz e em que medida ela contribuiu para a 

construção de uma cultura de paz. 

No subitem denominado “Apresentação e análise dos resultados da experiência 

filosófica formativa”, descreveu-se, a partir de uma abordagem qualitativa, o que foi coletado 

e selecionado nos registros e nas impressões dos sujeitos participantes (estudantes, docente-

pesquisador etc.): seus comentários, percepções e situações relevantes, bem como os dados 

extraídos das fichas e do diário de campo da pesquisa, abrangendo os passos P1 a P5, 

conforme descrito a seguir. 

 

4.3 Apresentação e análise dos resultados da experiência filosófica formativa 

 

No dia 23 de fevereiro de 2024, na escola UEB Ens. Fund. Professor Sá Valle, 

socializou-se com a direção geral, o corpo pedagógico e com alguns pais que, ocasionalmente, 

compareceram para uma reunião naquele dia, a respeito do projeto intitulado: 

“CONSTRUINDO UMA CULTURA DE PAZ POR AMOR AO MUNDO: refletindo 

filosoficamente meu discurso e minha ação por uma proposta de cultura de paz à luz do 

pensamento de Arendt” tema, natureza, importância e objetivo. Na ocasião, os pais 

presentes, após escutarem a explicação, demonstraram apoio ao projeto. 

Das turmas da Escola Sá Valle — cerca de vinte ao todo, com seis sextos anos, 

seis sétimos, cinco oitavos e quatro nonos —, priorizaram-se os sextos, por serem recém-

chegados do quinto ano e, portanto, ainda não terem tido acesso ao ensino de Filosofia. 

Dentre as seis turmas de sexto ano (61, 62, 63, 64, 65 e 66), a turma 61 foi escolhida para o 

projeto por ser, naquele momento, a única com a formação completa de trinta alunos. Posto 

isso, socializou-se com os estudantes não apenas o propósito do projeto, mas também a 

importância da participação deles para a sua consolidação. Após as devidas explicações, 

perguntou-se se queriam participar. Todos aceitaram. Nesse mesmo dia, foi entregue aos 

estudantes o Termo de Assentimento Livre e Esclarecido (TALE) (Anexo E), que solicitava 

autorização dos pais e/ou responsáveis legais para que pudessem participar do projeto. 

O projeto teve início em março de 2024. Na primeira semana, aplicaram-se os 

questionários, seguidos do desenvolvimento da experiência filosófica propriamente dita, por 

meio de uma SDI. Esta foi composta por três fases (A, B e C), cinco passos (P1, P2, P3, P4 e 

P5) e conteúdos conceituais, comportamentais e atitudinais, intercalados por momentos de 

sensibilização, problematização, investigação, conceituação e avaliação. A sensibilização 

ocorreu em todas as fases, seja por meio de músicas, imagens, textos, questionamentos, entre 



96 

outros. O diálogo, especialmente na forma de roda de conversa, esteve presente em todas as 

fases e deu a tônica da experiência, sendo complementado por leituras, pesquisas, atividades 

diversificadas etc. 

Descrevem-se tanto os dados referentes aos questionários aplicados nos passos P1 

e P5 quanto os dados dos passos P2, P3 e P4, os quais ocorreram no período de 01/03/2024 a 

29/03/2024, nos seguintes horários: nas segundas-feiras, das 08h55min às 09h45min (3º 

horário); nas terças-feiras, das 07h10min às 08h05min (1º horário) e das 08h05min às 

08h55min (2º horário); e nas sextas-feiras, das 10h50min às 11h40min (5º horário). Os passos 

P1, P2, P3, P4 e P5 totalizaram 18 encontros: 12 dias com duração de 50 minutos, 1 (um) 

encontro de 2h30min e 3 dias com duração de 1h40min cada. Os encontros incluídos nesses 

passos foram contabilizados em horas-aula. 

No dia 01/03/2024, receberam-se dos estudantes os documentos TALE assinados 

pelos pais ou responsáveis, autorizando a participação no projeto. Dos 30 documentos 

recebidos, apenas um não autorizava a participação. Com os estudantes autorizados, aplicou-

se o questionário socioeconômico e étnico-cultural (o primeiro), das 10h50min às 11h40min 

(5º horário). No dia 04/03/2024, foi aplicado o questionário sobre os conhecimentos prévios 

dos sujeitos da pesquisa (ambos disponíveis no Apêndice A), das 08h55min às 09h45min (3º 

horário). Esses foram os primeiros passos descritos no P1. 

Ressalta-se que a coleta de dados ocorreu por meio de um método de pesquisa 

qualitativa, por apresentar, segundo Günther (2006, p. 1), características como: “[...] 

flexibilidade e adaptabilidade [...] [quando não se utiliza] instrumentos e procedimentos 

padronizados [...] [porque se considerou] cada problema objeto de uma pesquisa específica 

para a qual são necessários instrumentos e procedimentos específicos”. 

Essa abordagem, segundo Bauer e Gaskell (2004, p. 23) “evita números [...] [pois 

lida] com interpretações das realidades sociais”.  Ela rejeita a “expressão quantitativa [...] 

[dos] vários tipos de documentos” (Godoy, 1995, p. 62). Essa característica “interpretativista 

[...] [garante] tanto a subjetividade do pesquisador quanto o raciocínio indutivo [...] presentes 

durante toda a pesquisa [...]” (Nobre et al., 2017, p. [1]), além disso, considera “o ambiente 

natural como fonte direta de dados e o pesquisador como instrumento fundamental” (Godoy, 

1995, p. 62).  

A pesquisa é descritiva porque a “palavra escrita ocupa [...] um papel fundamental 

tanto no processo de obtenção dos dados quanto na disseminação dos resultados” (Godoy, 

1995, p. 62), obtendo-se uma compreensão geral do fenômeno analisado, considerando 



97 

importantes todos os dados da realidade, sem reduzi-los a meras variáveis, conforme 

passagem a seguir: 

 

[...] ambiente e as pessoas nele inseridas [ em que valoriza] [...] o contato direto e 

prolongado [...] com o ambiente e a situação que está sendo estudada [...] [ocupou-se 

com o] processo e não simplesmente com os resultados ou produto [...] verificou-se] 

como determinado fenômeno se manifesta nas atividades, procedimentos [...] [e se 

procurou ainda entender os fenômenos, partindo-se da perspectiva dos] participantes  

[e não de]  hipóteses  [...]  a  priori  [nem de]  dados ou evidências que corroborem 

ou  

 

 

neguem tais suposições [mas de] questões [...] de interesse amplo, que vão se 

tornando mais direto e específico no transcorrer da investigação [...] [construindo-se 

assim um] quadro teórico [à medida que se] coleta os dados e os examina (Godoy, 

1995, p. 62- 63.  

 

É exploratória porque, de acordo com Piovesan e Temporini (1995, p. 320), apoia-

se em “princípios [como] [...]: 1) a aprendizagem melhor se realiza quando parte do 

conhecido; 2) deve-se buscar sempre ampliar o conhecimento; e 3) esperar respostas racionais 

pressupõe formulação de perguntas também racionais”. Além disso, utiliza-se como recurso 

metodológico com o objetivo de, conforme a passagem a seguir: 

 

[...] conhecer a variável de estudo tal como se apresenta, seu significado e o contexto 

onde ela se insere [...] [evita-se, por um lado, que as] predisposições não fundadas 

no repertório que se pretende conhecer influam nas percepções do pesquisador e, 

consequentemente, no instrumento de medida [mas, por outro, deve-se permitir] [...] 

que a realidade seja percebida tal como ela é, e não como o pesquisador pensa que 

seja o [...] refinamento dos dados da pesquisa e o desenvolvimento e apuro das 

hipóteses  [a qual] é realizada com a finalidade precípua de corrigir o viés do 

pesquisador e, assim, aumentar o grau de objetividade da própria pesquisa, 

tornando-a mais consentânea com a realidade (Piovesan; Temporini, 1995, p. 321).  

 

Nesse sentido, com relação aos dados oriundos dos questionários do P1 e do P5, 

considerando a média dos dados, buscou-se obter evidências a respeito da compreensão dos 

estudantes sobre o objeto de estudo, não só do perfil da turma, mas também da pré-

compreensão deles em relação aos conceitos: conflito, filosofia, paz, violência etc. 

Considerando, especificamente, os dados do questionário aplicado no P5, as informações 

coletadas serviram para que se pudesse ter uma ideia de como estava a compreensão dos 

estudantes após a experiência filosófica propriamente dita. 

Nesse ínterim, busca-se, com os dados dos questionários, mais os das observações 

do pesquisador extraídas da experiência filosófica, responder se os estudantes da turma 61 se 

sentiram mobilizados a pensar filosoficamente sobre o tema da paz e a darem prosseguimento 



98 

a uma cultura de paz no espaço da escola Professor Sá Valle. E se esses estudantes 

entenderam a proposta de paz de tal maneira que ela reverberou em seus discursos e ações. 

Pelo aspecto qualitativo, caracterizado pelas “descrições detalhadas de situações, 

eventos, pessoas, interações e comportamentos [...] observáveis [incorporando-se o que] [...] 

dizem em suas experiências, atitudes, crenças, pensamentos e reflexões, tal e como são 

expressas por eles mesmos” (Pimenta; Ghedin; Franco, 2006, p. 70), foi possível verificar se 

isso ocorreu. Pois os discursos e as atitudes dos estudantes partícipes da pesquisa, seja através 

das informações contidas nos registros feitos pelos estudantes em cadernos e/ou fichas e no 

diário de campo do professor pesquisador, seja também de tudo aquilo que apareceu nos 

discursos e nas atitudes dos estudantes ao longo da experiência formativa, evidenciaram o 

fenômeno da aprendizagem qualitativa e sinalizaram para a promessa de um projeto 

emergente de construção da paz. 

Os dados encontrados nos discursos e nas ações dos estudantes partícipes da 

pesquisa mostraram que eles entenderam os conteúdos das fases conceitual, procedimental e 

atitudinal e como isso se alinhou aos objetivos da pesquisa. Isso só foi possível porque, 

segundo Creswell (2010), na passagem a seguir: 

 

[...] os pesquisadores qualitativos criam seus próprios padrões, categorias e temas 

de baixo para cima, organizando os dados em unidades de informações cada vez 

mais abstratos [pois, como] [...] o processo de pesquisa dos pesquisadores 

qualitativos é emergente [significando que o] plano inicial para a pesquisa não pode 

ser rigidamente prescrito, e que todas as fases do processo podem mudar ou se 

deslocar depois que o pesquisador entrar em campo e começar a coletar os dados 

(Creswell, 2010, p. 208, 209).   

 

Com os resultados, fruto da relação entre o pesquisador e o ambiente, coube 

considerar, das atitudes comportamentais dos estudantes observadas, a não opção pelo “[...] 

emprego de instrumento estatístico [...] tocante aos seus resultados, não é utilizado o fator de 

medir ou numerar as categorias” (Frasson; Oliveira Junior, 2010, p. 96), pois o pesquisador, 

ao coletar os dados e analisá-los conforme suas noções e seus conhecimentos, teve 

informações suficientes para suas análises. 

Evidenciou-se, portanto, nas análises referentes aos conteúdos conceituais, 

comportamentais e atitudinais relacionados aos fenômenos paz e violência estudados ao longo 

da experiência filosófica formativa, que, se antes os partícipes da pesquisa não sabiam 

discernir uma atitude de paz de uma atitude de violência, agora conseguem, como se pode 

perceber nos dados a seguir. 



99 

Dos dois questionários (P1), especificamente do primeiro, obteve-se, com relação 

à identificação dos sujeitos da pesquisa, que 55% dos estudantes são do sexo masculino, 72% 

moram com os pais (com avós 10% e com parentes 17%), 97% são maranhenses, 62,07% têm 

mais de onze anos, 96,55% moram no município de São Luís (sendo que 55,17% moram em 

bairros periféricos) e, por fim, 93% dos entrevistados só estudam. 

Com relação às informações escolares dos partícipes envolvidos na pesquisa, 

apurou-se que 83% dos estudantes cursaram o ensino fundamental das séries iniciais na escola 

pública. Quanto ao motivo de muitos terem vindo estudar na escola Professor Sá Valle, 31% 

disseram que estavam continuando seus estudos, pois vinham do 5º ano dessa escola; dos 69% 

restantes, 7% justificaram ser a escola mais próxima de onde moravam, 48% por vontade dos 

pais e 14% por outros motivos. 

Quanto à formação escolar dos pais, 66% não responderam; 17% informaram que 

seus pais têm o ensino fundamental completo; 10%, o ensino médio completo; 3%, o ensino 

superior completo; 3% têm especialização; e 1% não optaram por responder. Em relação às 

mães, 66% não souberam responder; 14% afirmaram que suas mães têm o ensino fundamental 

completo; 14%, o médio completo; 3%, o fundamental incompleto; e 3%, o superior 

incompleto. 

Sobre a situação econômica da família, mais de 51% dos estudantes revelaram que 

a renda familiar é de até um salário mínimo (R$ 1.518,00); 21% informaram ser inferior a um 

salário mínimo; 14% declararam renda de até três salários mínimos (R$ 4.245,00); e 14%, 

acima de três salários mínimos. Apenas 13% disseram contribuir com a renda familiar. 

Quanto aos aspectos socioculturais e ao uso de tecnologias, obteve-se as seguintes 

informações: com relação à prática de atividade esportiva, 66% responderam praticar futebol. 

Sobre os meios de informação mais utilizados, 66% disseram que às vezes leem algum livro; 

28%, jornais; 41%, revistas; 7% ouvem rádio AM/FM diariamente; 62% assistem televisão; e 

59% acessam a internet. Estes últimos estão no topo dos veículos de informação mais 

utilizados diariamente pelos estudantes. Quando questionados sobre quantos livros lêem por 

ano, 48% responderam ler em média de 2 a 5 livros, e 21% disseram não ler nenhum. 

Sobre a cor da pele e questões relacionadas ao racismo, preconceito e 

discriminação, 62% dos estudantes informaram ter a cor parda; 72% afirmaram que há pelo 

menos uma pessoa com cor diferente em sua família; 72% destacaram que não identificam 

preconceito ou racismo em relação à cor preta; 14% conseguiram identificar racismo contra 

negros; 7% contra afrodescendentes; e 7% contra os povos originários. 



100 

Quando perguntados se identificavam preconceito em relação à cor e à raça no 

Brasil, 45% responderam que é muito forte e não veem previsão para que acabe; 28% 

acreditam que ainda é muito forte, mas com tendência a diminuir; 21% disseram que 

continuará por um tempo; e 7% afirmaram que não há preconceito de cor ou raça no país. 

Quando questionados se já haviam sofrido algum tipo de preconceito ou 

xenofobia em razão de sua cor e/ou origem, 69% afirmaram nunca ter passado por qualquer 

dessas formas de discriminação. Ao serem indagados se conseguiam identificar preconceito 

relacionado ao sexo, às preferências e à cor como formas de violência contra a pessoa, 62% 

responderam que sim. Quando perguntados se se consideravam preconceituosos, 90% 

disseram que não. 

Questionados sobre o que sabiam a respeito do termo política, 79% responderam 

que apenas ouviram falar da palavra. Sobre se a política exerce alguma influência em suas 

vidas, 34% disseram não se interessar pelo assunto; 21% afirmaram que a política não tem 

importância; 24% reconheceram sua relevância para a vida das pessoas; e 21% disseram que 

ela é importante, embora não saibam exatamente em quê. Com relação à cultura, 45% 

afirmaram saber mais ou menos o significado do termo; 31% disseram não saber nada; e 24% 

afirmaram saber o que a palavra significa. 

Ao se fazer um balanço das respostas ao questionário socioeconômico e étnico-

cultural, chamaram a atenção três aspectos: o alto percentual (62,07%) de estudantes com 

mais de onze anos no 6º ano; o baixo índice de leitura, com 21% dos estudantes declarando 

que não leem nenhum livro por ano; e o fato de a televisão e a internet serem os meios de 

informação mais utilizados (sem, contudo, se investigar como os estudantes fazem uso desses 

meios). 

Quanto às questões relacionadas a preconceitos e racismo, os dados revelaram que 

72% afirmaram não haver preconceito em relação à cor no Brasil, o que contradiz o fato de 

45% reconhecerem que o preconceito racial ainda é muito forte e sem previsão de acabar. 

Além disso, 69% disseram nunca ter sofrido preconceito em razão da cor ou da origem, e 90% 

afirmaram não se considerarem preconceituosos, ainda que 62% tenham reconhecido que o 

preconceito relacionado ao sexo, às preferências ou à cor seja uma forma de violência contra a 

pessoa. Esse conjunto de respostas sinaliza que a maioria dos estudantes não possui uma ideia 

clara e distinta sobre os conceitos de preconceito, racismo e xenofobia, embora os 

reconheçam como formas de violência. 

Considerando a questão da violência em seus diversos tipos (física, simbólica, 

invisível e psicológica), essa constatação representa uma abertura importante para promover 



101 

reflexões sobre o tema. Esclarecer melhor esses termos podem contribuir para que os 

estudantes adotem um posicionamento mais consciente diante de fenômenos como 

preconceito, racismo, xenofobia, feminicídio, entre outros tipos de violência, muitas vezes 

ignorados ou apagados quando discutidos de forma superficial ou pouco crítica em sala de 

aula. 

A partir do segundo questionário, o de conhecimentos prévios dos sujeitos da 

pesquisa, foi possível realizar um levantamento inicial sobre o contato dos estudantes com os 

conceitos relacionados à temática do trabalho, considerando que esses alunos vieram do 

ensino fundamental dos anos iniciais (1º ao 5º ano). Os resultados indicaram que 93% nunca 

tiveram aulas de Filosofia, mas 59% disseram ter alguma ideia sobre o significado da palavra 

filosofia. Para 55% dos entrevistados, ela remete a algo considerado bom para se estudar; 

possivelmente por isso, 72% afirmaram que gostariam de estudá-la. 

Ao serem questionados se já haviam ouvido falar de algum filósofo ou filósofa, 

72% responderam que sim. No entanto, quando perguntados se conheciam a pensadora 

Hannah Arendt, 83% afirmaram que não, embora 52% tenham demonstrado interesse em 

conhecê-la, algo presumível, dado que os estudantes vieram do 5º ano. 

Com relação aos conceitos abordados — ação, amor, amor mundi, 

autoconhecimento, conflito, cuidado com o mundo, discurso, ética, experiência, moral, 

mundo, paz, respeito (por si, pelo outro e pelo mundo), respeito às regras, responsabilidade 

social e violência — os resultados encontram-se apresentados no quadro a seguir. 

 
Quadro 2 – Do questionário dos conhecimentos prévio dos sujeitos da pesquisa com relação aos conceitos 

envolvendo a temática da pesquisa. 
 

CONCEITO INFORMAÇÕES COLETADAS DO CAMPO DE PESQUISA 

Ação 72% sabem o que significa, 21% têm uma vaga ideia e 7% não sabem. 

Amor 90% sabem o que significa, 7% têm uma ideia vaga e 3% não sabem. 

Amor mundi 66% não sabem o que significa, 31% sabem e 3% têm uma ideia vaga. 

Autoconhecimento 45% não sabem o que significa, 34% sabem e 21% têm uma vaga ideia. 

Conflito 31% sabem o que significa, 14% têm uma vaga ideia e 55% não sabem. Para 38%, 

o termo transmite um sentido de algo que não é bom ou ruim, 34% consideram ruim 

e 28% acham que é bom. 

Cuidado com o mundo 76% sabem o que significa, 14% têm uma ideia vaga e 10% não sabem. 

Discurso 45% não sabem o que significa, 28% sabem e 28% tinham uma vaga ideia. 

Ética/moral 72% não sabem o que significa, 21% sabem e 7% têm uma ideia vaga. 

Experiência 62% sabem o que significa, 10% têm uma ideia vaga e 28% não sabem. 

Mundo 76% sabem o que significa, 14% têm uma ideia vaga e 10% não sabem. Quanto ao 

sentido do termo: 62% responderam que mundo é o planeta que habitamos, 17% 

não souberam responder, 10% acreditam ser o universo, 7% afirmam que é uma 

realidade objetiva e subjetiva e 3% afirmaram que o mundo é todas as coisas.  

Paz 41% sabem o que significa, 34% têm uma vaga ideia e 24% não sabem. E quando 

perguntado se a paz é importante: 93% disseram que sim. Para a questão se a 

palavra traz uma mensagem boa, 97% responderam que sim. 

Respeito (por si, pelo 55% sabem o que significa, 24% têm uma ideia vaga e 21% não sabem. 



102 

outro e pelo mundo)  

Respeito às regras 69% sabem o que significa, 24% não sabem e 7% têm uma ideia vaga. 

Responsabilidade 

social  

48% não sabem o que significa, 31% sabem e 21% têm uma ideia vaga. 

Violência 79% sabem o que significa, 14% têm uma vaga ideia e 7% não sabem. E quanto ao 

sentido do termo: 80% responderam transmitir um sentido ruim, 10% nem bom nem 

ruim e 3% bom. 

Fonte: Dados da pesquisa. 

 

Ressalta-se que, quando se pediu aos estudantes que comparassem os conceitos 

conflito/violência, o resultado foi que 76% os consideraram termos antônimos e 24% os viram 

como sinônimos. Do mesmo modo, em relação aos conceitos discurso/ação, 66% os 

consideraram antônimos e 34%, sinônimos. Sobre os termos amor mundi (66%), conflito 

(55%), discurso (45%), ética/moral (72%) e responsabilidade social (48%), respectivamente 

66%, 55%, 45%, 72% e 48% responderam que não sabiam nada sobre eles. Isso mostrou que 

a maioria dos partícipes da pesquisa tinha uma ideia vaga a respeito desses conceitos ou nada 

sabia sobre eles. Assim, a partir dos questionários (P1), pôde-se fazer um levantamento da 

pré-compreensão dos estudantes partícipes da pesquisa com relação aos aspectos sociais e 

culturais, bem como aos conteúdos conceituais relacionados à temática da pesquisa. 

Com essas informações, pôde-se oferecer aos estudantes conteúdos conceituais, 

procedimentais e atitudinais que lhes propiciassem uma experiência filosófica formativa 

voltada à constituição de uma cultura de paz como forma de combate à naturalização da 

violência. 

Durante o P2, os conteúdos conceituais abordados preparavam-nos para avançar 

aos conteúdos procedimentais e atitudinais, com foco nas possibilidades de implantação de 

uma cultura de paz, operacionalizada por uma SDI. Nesse sentido, no dia 05.03.25, exibiu-se 

um videoclipe da música “Paz, a gente faz”, de Cox (2008) (Anexo G). Música essa que não 

apenas entreteve a turma, mas lhes deu a oportunidade de, criativamente, relacionarem os 

conteúdos conceituais trabalhados, os questionamentos feitos ao longo da aula e o auxílio de 

outros recursos utilizados à compreensão da temática proposta (exposta no quadro branco). 

O tratamento didático da música compreendeu os seguintes passos: primeiro, 

entregou-se a letra da canção e uma ficha para registros posteriores. Após ouvirem a música, 

com a letra espelhada na tela, pediu-se aos que sabiam ler e escrever que coletassem palavras 

relacionadas ao tema do projeto, o qual estava exposto no quadro, obedecendo aos espaços 

numerados da ficha (Apêndice B). O resultado encontra-se nos quadros 3 e 4 a seguir: 

 

 



103 

Quadro 3 - Palavras retiradas da música: Paz, a gente que faz (Fase conceitual I - parte I) 

1 

Sei o que significa essa 

palavra: 

2 

Sei mais ou menos o significado 

dessa palavra: 

3 

Não sei o que significa essa 

palavra: 

Acreditar 

Adiante 

Amanhecer 

Amor 

Bom 

Brilhando 

Cada 

Caminhando 

Crescendo 

Descruze 

Destino 

Dias 

Escolher 

Espere 

Feliz 

Filhos 

Futuro 

Gente 

Imagine 

Indivíduos 

Juntos 

Lance 

Livre 

Luta 

Milhões 

Mundo 

Passos 

Paz 

Perceber 

Plantar respeito 

Respeito 

Rosto 

Semente 

Sempre 

Sentir 

Ser 

Sonhos 

Sorriso 

Valorizando 

Vamos 

Vida 

Viver 

Você 

Adiante 

Amanhecer 

Amor 

Brilhando 

Cada 

Caminhando 

Crescendo 

Descruze 

Destino 

Escolher 

Espere 

Feliz 

Futuro 

Imagine 

Indivíduos 

Jeito 

Juntos 

Lance 

Livre 

Lutas 

Mundo 

Navegando 

Passos 

Paz 

Planta respeito 

Respeito 

Rosto 

Semente 

Sentir 

Ser 

Seus 

Sonhos 

Tendo 

Valorizando 

Vida 

Vislumbrando 

Acreditarmos 

Adiante 

Amanhecer 

Brilha 

Cada 

Descruze 

Destino 

Escolher 

Espere 

Faz 

Futuro 

Gente 

Imagine 

Individuo 

Jeito 

Juntos 

Lance 

Livre 

Luta, 

Milhão 

Mundo 

Passos 

Paz 

Plantar respeito 

Quis 

Rosto 

Semente 

Sentir 

Valor 

Valorizando 

Vamos 

Vida 

Vislumbrando 

Você 

 

Fonte: Dados da pesquisa. 

 
  Quadro 4 - A respeito das palavras retiradas da música relacionadas à temática da pesquisa. (Fase conceitual I- 

parte II) 
 

1 

Sei o que significa essa 

palavra 

2 

Sei mais ou menos sobre essa 

palavra 

3 

Não sei o que significa essa 

palavra 

Acreditar 

Adiante 

Amanhecer 

Amor 

Descruze 

Adiante 

Amanhecer 

Amor 

Descruze 

Escolher 

Acreditarmos 

Adiante 

Descruze 

Escolher 

Futuro 



104 

Escolher 

Feliz 

Futuro 

Imagine 

Indivíduos 

Juntos 

Livre 

Mundo 

Paz 

Plantar respeito 

Respeito 

Semente 

Sentir 

Valorizando 

Vida 

 

Feliz 

Futuro 

Imagine 

indivíduos 

Juntos 

Livre 

Mundo 

Paz 

Planta respeito 

Respeito 

Semente 

Sentir 

Valorizando 

Vida 

 

Imagine 

Individuo 

Juntos 

Livre 

Mundo 

Paz 

Plantar respeito 

Semente 

Sentir 

Valor 

Valorizando 

Vida 

 

  Fonte: Dados da pesquisa 

 

A partir dessas informações, especificamente as do Quadro 4, constatou-se que os 

estudantes, entre outras coisas, demonstraram desconhecimento de termos utilizados em seu 

próprio cotidiano. Isso sinalizou para a necessidade de provocá-los à busca do significado dos 

conceitos relacionados ao tema do projeto, aproximando-os de sua realidade empírica. 

Na aula do dia 08.03, o professor escreveu no quadro branco os termos conflito, 

mundo e paz, e pediu que, voluntariamente, os estudantes escrevessem na ficha (Apêndice B), 

fornecida por ele, o que sabiam sobre esses conceitos e compartilhassem com os colegas seus 

entendimentos a respeito dos termos propostos a seguir: 

 
Quadro 5 – Referentes à compreensão prévia dos termos: mundo, paz e violência. (Fase conceitual I – parte III) 

PARTÍCIPE TERMOS ENTENDIMENTO 

 

 

ASL61FF05 

MUNDO  “Lugar onde as pessoas habitam. Onde tem seres que pensam 

criativamente”. 

PAZ “Paz é algo que a gente precisa no mundo”. 

VIOLÊNCIA  “Violência é tapa, chutes, bater”. 

 

 

AYL61FF06 

MUNDO  “É o lugar onde as pessoas habitam”. 

PAZ  “Paz é uma palavra de respeito ao próximo”. 

VIOLÊNCIA “Violência é que nem agredir, espancar. Para mim 98% é 

causada por homens, a metade são machistas e de mulher... Tem 

a violência dos homens. Não tem como acabar... por causa da 

maldade das pessoas”. 

 

 

GBY61FF16 

MUNDO “Planeta onde existem pessoas boas e más. Onde os animais 

habitam”. 

PAZ “Paz é ser calmo”. 

VIOLÊNCIA “Violência é uma pessoa que está agredindo o próximo sem 

motivo... não se deve bater, o melhor é conversar”. 

 

 

 

 

 

NYL61FF23 

MUNDO “Lugar onde há forte hierarquia. Onde um quer ser melhor que 

outro. Há pessoas que cometem racismo... Hierarquia de pessoas 

boas e egoístas... que cometem racismos. Este é um lugar onde 

está caindo no egoísmo. O mundo que vivemos é algo muito 

complicado: a questão da sociabilização, pensam a que se 

acham”. 



105 

PAZ “Paz é uma coisa... é tipo a fé. É algo que a gente vai buscar ter... 

É carinho, gratidão, alegria é várias coisas boas”. 

VIOLÊNCIA “Violência é o ato que as pessoas fazem de ruim, como: bater, 

agredir, espancar. Também é um ato que as pessoas às vezes 

fazem e nem entendem bem... Fazem às vezes sem pensar no que 

estão fazendo... Violência é roubar, matar...”. 

 

 

 

TFY61FF28 

PAZ “Paz é muito importante para a vida”. 

VIOLÊNCIA “Violência tornou-se hábito de pessoas... uma forma de resolver 

problemas. Muitas pessoas acabam brigando, como pessoas de 

times... É um ato que fazem sem pensar. Ela é usada como 

método mais rápido para resolver problemas. Esse ato é algo que 

faz a sociedade decair muito em questão de solidariedade, 

amizade, empatia e paz”. 

MUNDO “Lugar é o planeta onde moramos”. 

Fonte: Dados da pesquisa- transcrições dos cadernos e das fichas. 

 

Com relação ao termo ‘conflito’, apenas GBYFF6116 e TFYFF6128, 

respectivamente, expressaram o que sabiam sobre ele. Os demais não quiseram se manifestar. 

A primeira disse ser conflito: “Discutir por besteira. É quase gritando com o outro”; e a 

segunda afirmou que conflito “é algo que vem na forma de briga”. Tais respostas, somadas à 

omissão dos colegas, geraram inúmeras variáveis que não se quis explorar no momento, 

como, por exemplo, o fato de muitos não quererem comentar sobre o termo por realmente não 

saberem o significado, ou por estarem tímidos etc. 

O fato de as duas participantes não terem conseguido expor com clareza o 

significado de ‘conflito’, confundindo-o com violência, além do medo ou da timidez que 

impediu os outros estudantes de se expressarem, indicou a necessidade de se trabalhar não 

apenas os conteúdos conceituais, mas o falar em público. 

Na aula do dia 12.03.2024, além dos conceitos já mencionados, outros foram 

projetados por meio de slides e listados em uma ficha (Apêndice C), na qual os estudantes 

deveriam escrever sobre os termos: ação, amor, amor mundi, conflito, cultura, cultura de paz, 

discurso, ética, experiência, filosofia, moral, mundo, paz, regras, valores e violência (ainda 

sem qualquer interferência ou indução do docente). Aqueles que quisessem também poderiam 

expressar verbalmente o que sabiam sobre eles. O resultado dessa atividade consta no quadro 

a seguir: 

Quadro 6 – Referente à compreensão prévia dos termos relacionados à temática proposta. (Fase Conceitual I - 

parte IV) 

Termos Não opinaram. Informaram não saberem 

nada dos termos. 

Informou saberem algo 

dos termos. 

Ação 05 09 15 

Amor 03 01 25 

Amor mundi 03 22 4 

Conflito 04 07 18 



106 

Cultura 10 07 12 

Cultura de paz 10 06 13 

Discurso  01 11 17 

Ética 0 07 22 

Experiência 0 08 21 

Filosofia 02 11 16 

Moral 03 16 10 

Mundo 02 10 17 

Paz 04 02 23 

Regras 05 06 18 

Valores 05 11 13 

Violência 04 03 22 

Fonte: Dados da pesquisa. 

 

Com base nos dados dos questionários (P1) e das atividades sobre os conteúdos 

conceituais, conforme o P2, constatou-se que a maioria dos partícipes tinha uma ideia vaga ou 

quase nenhuma sobre os conceitos relacionados ao tema da pesquisa. Esse fato, no entanto, 

não se manteve quando o professor passou a mobilizá-los a buscar informações sobre os 

conceitos em dicionários, na internet, etc. Após essas ações, obtiveram-se os seguintes 

resultados: 

 
Quadro 7 – Referente aos conhecimentos adquiridos dos conceitos dados com ajuda das aulas (Fase conceitual 

II) 

PARTÍCIPE TERMOS/ENTENDIMENTO 

 

 

 

 

AGT61FF01 

“Ação é quando agimos para fazer alguma coisa boa ou ruim”.  

“Amor é um sentimento que temos em nós, muito bom”. 

“Amor mundi é o amor pelo mundo”. 

“Conflito é uma coisa que pode ser resolvida com paz ou com violência”. 

“Cultura é tudo aquilo que é feito pelo homem”. 

“Cultura de paz é uma ação que fica coloborando pelo mundo”. 

“Discurso é argumento dizendo que nós pensamos sem humilhar o outro”. 

“Ética é um estudo das regras morais”. 

“Experiência é o que vivemos”. 

“Filosofia é amor a sabedoria”. 

“Moral são regras estabelecidas pela sociedade para a gente saber o que é certo e 

o que é errado”. 

“Mundo é onde vivemos, onde habitamos. Mundo é a nossa casa”. 

“Paz é amor e carinho gerando vida e coisas boas”. 

“Regras são normas para a gente respeitar”. 

“Valores é atribuir importância a algo”. 

“Violência pode ser usada para machucar a si e ao próximo. Machucando/ferindo 

alguém... Também usado como uma forma de resolver problemas”. 

 

 

 

 

“Ação é tudo que o ser humano faz. É se movimentar. Fazer alguma coisa”.  

“Amor é cuidar da pessoa, tratar as pessoas com respeito”. 

“Amor mundi é cuidar do mundo que nós vive”. 

“Conflito é uma forma de diálogo quando as duas pessoas não tem a mesma 



107 

 

 

 

ALN61FF02 

opinião”. 

“Cultura é tudo que é feito pelo homem”. 

“Cultura de paz é colaborar para trazer a paz”. 

“Discurso é argumentar”. 

“Ética é buscar sentido de alguma coisa”. 

“Experiência é viver a vida”. 

“Filosofia é uma matéria que podemos aprender muitas coisas”. 

“Moral são regras que botaram pra nós saber o que é certo ou é errado”. 

“Mundo é o lugar onde as pessoas habitam”. 

“Paz é que todo mundo precisa pra gerar a vida”. 

“Regras são para nós obedecer para aprender o que tá certo ou errado”. 

“Valores é atribuir importância a algo”. 

“Violência é uma forma de agressão física que é matar, espancar, bater, chutar e 

agredi pode ser usada para machucar a si e ao próximo. Machucando/ferindo 

alguém... Também usado como uma forma de resolver problemas”. 

 

 

ALX61FF03 

“Ação é pensar, agir, fazer alguam coisa”.  

“Conflito é uma coisa entre paz e violência. Assim como podemos resolver com 

paz ou violência”. 

“Filosofia é uma atividade ou religião etc”. 

 “Paz é uma coisa que nós gostamos. Paz gera vida, coisas boas etc”. 

 “Violência é o oposto da paz”. 

 

 

 

ATL61FF04 

“Ação é eu agir”.  

 “Conflito é uma coisa que pode gerar paz ou violência”. 

“Cultura é tudo feito pelo homem”. 

“Cultura de paz é uma atitude de ficar coloborando pelo mundo”. 

 “Mundo é o mundo que agente abita”. 

“Paz é paciência e paz é que gera amor”. 

 “Violência é agreção física etc”. 

 

 

ASL61FF05 

“Ação é um conceito que faz agente a agir por conta de algo, por exemplo: brigas, 

conflitos, agreções e etc... diálogos, discursos”.  

 “Conflito é um problema que causa a ação, tanto por paz como por violência, por 

exemplo: psicológica, física, simbólica, mental etc”. 

“Cultura é tudo aquilo que foi, ou não foi feito pelo homem”. 

 “Paz como ação e conflito, tem o mesmo conceito de harmonia, ou amor”. 

 “Violência é todo tipo de agreção feita por si ou pelo outro, como, tapa, chutes”. 

 

 

 

 

 

 

AYL61FF06 

“Ação pra mim é agir tipo correr, ainda, pular”.  

“Amor é respeitar as pessoas”. 

“Amor mundi é amar o mundo”. 

“Conflito é aquilo que gera violência mais eles não brigão de chute, bater”. 

“Cultura é tudo feito pelo homem”. 

“Cultura de paz é ter paz pelo mundo”. 

“Discurso é argumentar”. 

“Ética é pra achar estudo dessa moral”. 

“Experiência é viver algo na vida”. 

 “Moral são regras estabelecidas pela humanidade e pelos pais, isso é, feito pra 

agente saber o que é serto e errado”. 

“Mundo é a morada”. 

“Paz é lugar que não tem briga é um lugar calmo”. 

“Regras é o mesmo que moral e ética”. 

“Valores é importante o algo”. 

“Violência é um lugar que tem [...] um lugar que as pessoas brigam que as 

pessoas se bate geras briga agressão [...]”. 



108 

 

 

 

 

 

CLR61FF07 

“Ação é forma que a pessoa vai agir”.  

“Amor é tratar a pessoa bem com: carinho, atenção etc...”. 

“Amor mundi é amor pelo mundo”. 

“Conflito é quando a pessoa não bate só conversa não usa a greção”. 

“Cultura é tudofeito pelo homem”. 

“Cultura de paz é a cultura que traz a paz”. 

“Discurso é quando a pessoa dá a sua opinião”. 

“Ética é o estudo das regras”. 

“Experiência é viver algo que nunca vivemos”. 

 “Moral são as regras de conduta para se saber o que é certo e o que é errado”. 

“Mundo  é o lugar onde as pessoas habitam”. 

“Paz gera vida, amor, carinho etc”. 

“Regras é pra saber o que é certo e o que é errado”. 

“Valores é achar importância a algo”. 

“Violência é quando uma pessoa não sabe concersar só sabe bater”. 

 

 

 

 

 

 

EML61FF09 

“Ação é agir e fazer alguma coisa que seja igual [...]”.  

“Amor é respeitar o próximo”. 

“Amor mundi é amar o mundo”. 

“Conflito é um gesto que pode ser feito com violência ou paz”. 

“Cultura é tudo feito pelo homem”. 

“Cultura de paz é  coloborando a paz”. 

“Discurso é argumentar”. 

 “Moral é falar pra fazer certo e não errado”. 

“Mundo é onde nóis seres humanos habitam”. 

“Paz é respeitar o próximo, dar carinho e não maltratar”. 

“Regras tem que ser respeitadas pois podemos pagar muta. Ex: não pode roubar”. 

“Valores é valorizar alguém”. 

“Violência é maltratar, bater, matar e espancar”. 

 

 

 

 

ERC61FF11 

“Ação é quando alguém presiza de ajuda nós ajuda”.  

“Amor é carinho”. 

“Amor mundi é amo au mundo”. 

“Conflito é uma coisa que pode resolver em paz ou violência”. 

“Cultura é tudo aquilo feito pelo homem”. 

“Cultura de paz é coloborando pela paz”. 

 “Experiência e uma pessoa que e experienti”. 

“Filosofia é uma matéria”. 

 “Mundo aonde nós vive”. 

“Paz é quando uma pessoa não quer mais briga”. 

“Regras para pessoa não [...] coisa errada”. 

“Valores é atribuir importância a algo”. 

“Violência e quando alguém que resolve uma coisa na agressão”. 

ESR61FF12 “Ação é uma ação/e eu agir”.  

“Conflito é quase briga, discuções, conflito é uma coisa que pode ser resolvido 

com violência ou paz”. 

 “Paz é amor. união, respeito, carinho”. 

 “Violência é desrespeito, modo de resolver conflitos, obribar a pessoa a faze 

augo a todo custo”. 

 

 

 

 

EVY61FF13 

“Ação é tipo uma forma de se movimenta se mover ou agir alguma coisa”.  

 “Conflito é a pessoa que não esta do lado de ninguém que esta so observando a 

confusão”. 

“Cultura de paz é amizade com colegas que tem paz”. 

 “Ética é o estudo das regras”. 

“Moral são regras de conduta para se saber o que é certo e o que é errado”. 

“Mundo, lugar onde as pessoas obta”. 

“Paz é aque traz amor e coisas boas”. 

“Regras é para saber o que é ceto e o que é errado”. 

 “Violência são causadas por aquelas pessoas que não gosta de conversar e 

querem arrumar conjução”. 

 

 

 “Amor mundi é amor ao mundo”. 

“Conflito ele é nem paz é nem violencia”. 



109 

 

 

FRD61FF14 

“Cultura é tudo que é feito pelo homem”. 

“Cultura de paz é tudo que colaborando a paz”. 

“Discurso é argumentar. O discurso sem brigas”. 

 “Experiência é o que nos tem”. 

“Filosofia é amor a sabedoria”. 

“Moral regras estabelecidas”. 

“Mundo é  a nossa casa”. 

“Paz é uma união de países de pessoas que gera muitas coisas boas”. 

“Regras é o que nossos pais, professor (a) nos ensina”. 

 “Violência se faz para si ou para o outro”. 

 

 

 

 

FRS61FF15 

“Ação é o que a pessoa fazer, ex: corre, comer, camear”.  

 “Amor mundi amor pelo mundo pelas pessoas e cuidar do mundo”. 

“Conflito e o que as pessoas fazer e depo a ação e paz ou violência”. 

“Cultura é tudo feito pelo homem”. 

“Cultura de paz é a ação que colabora pelo mundo”. 

 “Moral e o regra moral ex: não roube”. 

“Mundo é onde vivemos, onde habitamos. Mundo é a nossa casa”. 

“Paz é o gera ações boas”. 

“Violência é todo tipo de agrerssão ex: bateto, gegamentos, jute”. 

 

 

GBY61FF16 

“Ação é eu agir, fazer algo, tipo arrumar a casa, ajudar a pessoas e etc.”. 

“Conflito é uma coisa que pode ser resolvida por paz ou violência”. 

“Moral são regras estabelecidas pela sociedade para a gente se saber o que é certo 

e errado”. 

 “Paz gera tudo de bom, tipo, paciência, calmaria”. 

 “Violência é todo tipo de agresso feita si ao outro”. 

 

 

 

 

 

 

JGFA61FF19 

“Ação é uma reação da pessoa em sertos momentos”.  

“Amor mundi é quando você tem cuidado pelo mundo”. 

“Conflito é quando você conversa usando argumentos”. 

“Cultura de paz é busca um sentido da regras e explicar a regra”. 

“Discurso é argumento dizendo que nós pensamos sem humilhar o outro”. 

“Ética é um sentidor da regras e explicar  a regra”. 

“Experiência é uma pessoa que já viveu alguma coisa”. 

“Moral são regras criadas pelos países para saber o que e errados e serto”. 

“Mundo é a nossa casa e a realidades”. 

“Paz e uma coisa luta contra a violência e desumana, e também tentar fazer o 

melhor”. 

“Regras são nolmas para nós respeita”. 

“Valores é achar importância alguma coisa”. 

“Violência em briga, xingamento gesto e morte”. 

KE61FF20 “Ação é agir ou fazer algo”.  

 “Conflito é uma “discurssão” que pode virar violência ou paz depende de como 

as pessoas agirem”. 

“Cultura é tudo aquilo feito pelo homem”. 

“Cultura de paz é uma atitude que colabora pelo mundo”. 

 “Paz é ter equilíbrio, na hora que fazer algo errado, ser justiceiro, não aceitar 

rebaixamento se não gostar”. 

 “Violência é todo tipo de agressão física, tipos de violência estrupar, agredir, 

chutar, socar e machucar, violência piscologica que é rebaixar o outro xingar, 

violência simbólica é gestos de xingmaenos, coisa ruins etc”. 

 

 

 

 

 

NLY61FF23 

“Açãosão como as pessoas agem e elas podem agir com violência e paz, como 

conversar ou agredir”.  

“Amor é carinho que temos pelo proximo”. 

“Amor mundi é o amor que temos pelo mundo”. 

“Conflito é uma mistura de paz e violência”. 

“Cultura, tudo aquilo que é feito pelo homem”. 

“Cultura de paz o homem que fica colaborando pelo muno pela paz”. 

“Discurso é argumento”. 

 “Experiência é agir agente testa na vida”. 

 “Moral é ética da regra”. 

“Mundo é onde nos sobrevivemos”. 



110 

“Paz é o que agente sente ao ver algem fazendo a solidariedade e a paz gera 

harmonia para todos”. 

“Regras é o que devemos fazer ou não fazer”. 

“Valores é o que nos temos pelas nossas coisas”. 

“Violência, existe três tipos de violência psicológica, física e simbólica a 

simbólica e com símbolos, psicológica é com palavras e física em com agresos 

com chute bate mata e etc”. 

 

PDH61FF24 

“Ação é agir, fazer alguma coisa”.  

“Conflito é luta e agressão”. 

“Cultura é tudo aquilo que é feito pelo homem”. 

“Cultura de paz é ação”. 

 “Moral são regras estabelecidas de conduta para saber o qeu é seto e o errado”. 

 “Paz é sentir livre, sme ter problemas”. 

 “Violência é o jeito (diferente) de resolver seus problemas”. 

PDL61Ff25 “Ação é agir rápido.”  

“Amor é uma pessoa que gosta do carinho”. 

 “Conflito é alguma coisa calma ou pode ido nadauma coisa que pode ser 

resolvida com paz ou com violência”. 

 “Mundo e um luga nos abita”. 

“Paz é alguma coisa boa”. 

“Regras e alguma coisa que não pode desrespeitar”. 

“Valores é alguma coisa que tem valor”. 

“Violência é a pessoa agredi a outra Pessoa. 

 

 

 

 

 

 

RYN61FF26 

“Ação é agir ajudar pessoa”.  

“Amor é  carinho”. 

“Amor mundi é amo ou mundo”. 

“Conflito é uma coisa esove paz comviolência”. 

“Cultura tudo aquilo feito pelo homem”. 

“Cultura de paz é coloborando pela paz”. 

“Filosofia é uma matéria”. 

 “Moral regrassão regras estabelecidas pela sociedade para a gente saber o que é 

certo e o que é errado”. 

“Mundo onde a nós moro”. 

“Paz é amor e carinho gerando vida e coisas boas”. 

 “Violência o pessoa Bati de outro pessoa”. 

SPY61FF27 “Ação é agir etc”.  

 “Conflito atenção [tensão]”. 

“Paz é armonia, amar etc”. 

 “Violência agreções, espancar os colegas, bater etc”. 

 

 

VTR61FF29 

“Conflito é uma coisa que não e paz e não e violência em tres as pessoas”. 

 “Paz é uma coisa boa e ajuda uma pessoa”. 

 “Valores é atribuir importância a algo”. 

“Violência é alguma agressão”. 

Fonte: Dados da pesquisa – transcrições dos cadernos e das fichas. 

 

Constatou-se, depois da fase dos conteúdos conceituais descrita do P1 ao P2, que 

os estudantes apresentaram alguns avanços quanto ao entendimento de conceitos cujo 

significado antes desconheciam completamente, como, por exemplo, os conceitos de ação, 

amor mundi, conflito, discurso, ética/moral, filosofia, responsabilidade social e valores. À 

medida que interagiam e aprendiam sobre esses termos — fosse por meio da leitura, do 

desenho, da exemplificação ou de histórias —, aos poucos foram absorvendo os conceitos 

propostos e relacionando-os à vida cotidiana, ampliando assim o vocabulário. 



111 

A estratégia de utilizar a letra da música (Anexo G), relacionando-a ao tema da 

pesquisa, aliada aos questionamentos da roda de conversa (Apêndice B), ajudou-os a pensar 

nos conceitos como algo aplicável à sua vivência. Um exemplo foi o do termo ‘mundo’, que 

os alunos passaram a compreender como algo onde se pode “plantar respeito e amor” (Cox, 

2008), como enfatiza o refrão da canção. 

No P3, nos dias 19.03.24 (3º e 4º horários) e 28.03.24 (3º horário), passaram-se a 

tratar os conteúdos procedimentais alinhados aos conceituais. Esses incluíram, além dos 

conceitos propostos, trechos da DUDH (Anexo H). Nessa fase, utilizaram-se imagens de 

Hannah Arendt, de Adolf Karl Eichmann, da garota de Little Rock (Apêndice D), entre 

outras, com o objetivo de os estudantes, após conhecerem as narrativas de cada figura, 

classificarem-nas como exemplo e/ou antiexemplo. 

Das três figuras mencionadas, abordou-se, sobre Hannah Arendt, um pouco de sua 

biografia e reflexões; com relação a Eichmann, além de sua biografia, a questão de sua 

incapacidade de pensar e da banalidade do mal; quanto à foto da garota preta sendo 

perseguida pelas ruas de Little Rock por uma turba de crianças brancas, comentou-se 

brevemente o episódio. 

Na sequência, fez-se o mesmo com as demais imagens. Tudo isso visou 

proporcionar aos estudantes boas razões para classificarem a atitude de alguém, ou um fato, 

como exemplo (atitude de paz) ou antiexemplo (atitude de violência), considerando os 

seguintes questionamentos: “Se fosse você no lugar daquela menina ou de Eichmann, o que 

faria?”, “Como fazer diferença no ambiente em que se habita?”, “Nos espaços que ocupo: sou 

exemplo ou antiexemplo?”, entre outros questionamentos relevantes (Apêndice B). 

O momento da exemplificação serviu para que os estudantes parassem para pensar 

crítica e reflexivamente sobre o próprio agir, tomando como referência as atitudes de outrem 

(Arendt, Eichmann, a garota de Little Rock etc.), relacionando-as a si mesmos e ao cotidiano 

da vida escolar, familiar e social, em termos das consequências para si, para o outro e para o 

mundo. Pensar à moda arendtiana, afinal, significa lançar um olhar crítico-reflexivo sobre a 

realidade vigente. 

Ao classificarem comportamentos de outrem como exemplos ou antiexemplos, os 

estudantes tiveram, antes, uma oportunidade ímpar de “parar para pensar” sobre os próprios 

discursos e atitudes. Esse foi o início do exercício de pensar por si mesmos, algo essencial 

para a vida. Nesse sentido, o quadro a seguir mostra os estudantes classificando e justificando 

as personagens como exemplo e/ou antiexemplo. 

 



112 

Quadro 8 – Classificação em exemplo e antiexemplo de algumas figuras e sua justificação 

EXEMPLO ANTIEXEMPLO POR QUÊ? 

Cristiano Ronaldo Eichmann  “Cristiano Ronaldo é o maior jogador do mundo. E 

Eichmann ajudou a matar muitos judeus”. 

Gandhi Hitler “Gandhi faz o bem. Hitler o mau”. 

Hannah Arendt Itachi Uchiha “Hannah Arendt lutou pelas pessoas. Itachi matou toda a 

família. Isso é uma grande violência”. 

Jesus Cristo O caso de Little Rock “Jesus Cristo é o nosso maior exemplo. As garotas agiram 

com preconceito e racismo com aquela menina negra. Isso 

não se faz”. 

Messi Vladimir Putin “Messi é exemplo de grande jogador. O presidente da 

Rússia está fazendo guerra causando sofrimento e dor”. 

Pelé  “Pelé é o rei do futebol, um grande jogador, o maior”. 

Pureza  “Pureza é um exemplo de uma mãe que lutou pelo seu 

filho que estava sendo escravizado. Ela é um exemplo para 

todos nós”. 

O caso da menina de Little Rock Alguns viram como exemplo e outros como antiexemplo: 

“para mim, a menina não ter brigado com aquelas outras 

garotas foi um exemplo”; “para mim, aquelas garotas 

xingando a menina foi um antiexemplo”. 

Fonte: Dados da pesquisa. 

Nesse processo classificatório, houve uma fase oral, em que alguns estudantes 

classificaram os personagens apresentados pelo professor como exemplo ou antiexemplo, 

justificando suas escolhas; e uma fase escrita, em que deveriam registrar no caderno, também 

com justificativas, quem consideravam exemplo e quem antiexemplo. Durante esse processo, 

observou-se que alguns estudantes apresentaram dificuldades para classificar adequadamente 

as figuras propostas, como no episódio de “Little Rock” (dificuldade semelhante ocorreu com 

o personagem Itachi Uchiha, do anime Naruto). No caso de “Little Rock”, os estudantes que 

consideraram a turba que perseguia a garota como foco principal do episódio, classificaram-

no como antiexemplo; já os que centraram a atenção na menina preta sendo perseguida pela 

turba de garotas brancas, classificaram a atitude da menina como exemplo, por ela não ter 

revidado diante da violência sofrida. Em relação aos casos de Eichmann e Hitler, não houve 

dúvidas por parte dos estudantes em classificá-los como antiexemplos. 

Com o objetivo de que confrontassem, de modo crítico-reflexivo, os aprendizados 

adquiridos na experiência, simulando a construção de uma política de vida orientada para o 

bem comum, pela reeducação do discurso e da ação iniciada quando “saíram para visitar a si 

mesmos”, solicitou-se que, em grupos, identificassem, na Escola Sá Valle (sala de aula, 

banheiros, pátio etc.), atitudes e falas que pudessem ser configuradas como exemplos de paz 

ou antiexemplos de violência. O resultado consta no quadro a seguir: 

 
 

 



113 

Quadro 9 – Resultado da pesquisa feita pelos estudantes revelando atos de paz (exemplo) e de violência 

(antiexemplos) ocorridos na escola Professor Sá Valle 
 

EQUIPE 01: Fluxo X1 

ATOS DE PAZ ATOS VIOLENTOS 

Ajudar os colegas, não brigar e não insultar o outro; 

Conviver com os estudantes e professores; 

Cuidar do meio ambiente e do outro; 

Não matar aula; 

Preservar a escola; 

Respeito aos colegas. 

Agressão, ameaças, apelidos e xingamentos; 

Brigas e refeição sem autorização; 

Exclusão do outro; 

Fofocas, gritos e insultos;  

Futebol na sala de aula; 

Lixo, poluição, preconceito; 

Jogar bola de papel no colega; 

Vandalismo, xingamentos etc. 

EQUIPE 02: 4 Fenômenos 

ATOS DE PAZ ATOS VIOLENTOS 

Ajuda aos colegas; 

Cuidado com os bens materiais; 

Aguardo por sua vez de falar; 

Resolução das atividades da escola; prática de 

coisas boas; 

Ficar quieto na sala; 

Ouvir o colega e o professor; 

Prestar atenção no professor; 

Respeitar o colega. 

Aluno atrapalhando a aula, batendo em outro aluno, 

jogando bolinha de papel na sala de aula, copiando 

respostas de outro, jogando lixo no chão, 

desobedecendo o professor, não prestando atenção 

quando o docente está explicando a aula, enganando o 

professor e fingindo que acabou o dever; 

Bater nos outros; 

Fazer bullying; 

Fofocar na sala; 

Furar fila na hora do lanche; 

Palavrões na sala de aula; 

Professor gritando com aluno e aluno gritando com o 

professor;  

Xingamentos sexuais e a respeito da mãe, no futebol, 

na sala de aula e no refeitório. 

EQUIPE 03: As Inteligentes 

ATOS DE PAZ ATOS DE VIOLÊNCIA 

Prestar atenção nas aulas; 

Não bater as portas dos banheiros; 

Não chutar os colegas; 

Não jogar lixo na natureza; 

Não riscar os cadernos dos colegas; 

Não roubar os materiais dos colegas; 

Não subir na blusa do professor; 

Respeitar os professores. 

Bater as portas dos banheiros; 

Chutar os colegas; 

Jogar lixo na natureza; 

Jogar lixo no chão; 

Maltratar os animais; 

Meninas batendo nos colegas; 

Meninos xingando seus amigos; 

Riscar os cadernos dos colegas; 

Roubar os materiais dos colegas; 

Subir na blusa do professor. 

EQUIPE 04: As Fadas 

ATOS DE PAZ ATOS DE VIOLÊNCIA 

Abraçar o próximo; 

Compreender os colegas; 

Dar bom dia ao chegar; 

Jogar lixo no lixo; 

Não bagunçar a sala; 

Ouvir e compreender; 

Preservar a escola; 

Preservar o planeta; 

Prestar atenção na aula; 

Rejeitar a violência; 

Respeitar a vida; 

Respeitar os outros; 

Ser generoso; 

Um respeitando o outro. 

Alunos matando aula; 

Alunos xingando; 

Bagunçar a sala de aula; 

Bullying; 

Comer na sala de aula sem permissão; 

Empurrar; 

Falta de respeito pelos professores; 

Ficar se batendo e chutando; 

Gritar na sala de aula; 

Jogar lixo no chão; 

Jogar papel no jardim; 

Opressão; 

Racismo; 

Riscando as paredes; 

Roubar o material do colega; 



114 

Vandalismo. 

EQUIPE 05: Tropa do Mais Novo 

ATOS DE PAZ ATOS DE VIOLÊNCIA 

Respeitar todos os colegas; 

Respeitar os professores;  

Respeitar os funcionários. 

Batem; 

Destroem as carteiras e portas; 

Jogam bolinhas de papel no chão; 

Jogam lixo na rua, na sala de aula e no pátio da escola; 

Xingam. 

EQUIPE 06: As Investigadoras 

ATOS DE PAZ ATOS DE VIOLÊNCIA 

Abraçam os colegas; 

Ajudam os colegas nas atividades; 

Ajudam os professores; 

Ajudam na limpeza; 

Cuidam da sala; 

Cuidam das plantas; 

Dão bom dia; 

Escutam os professores; 

Falam na hora certa; 

Ficam em silêncio quando o professor estiver 

explicando a aula; 

Focam nos estudos; 

Não aprontam; 

Não colocam apelidos; 

Não falam mal pelas costas; 

Não gritam; 

Não faltam às aulas; 

Não quebram as coisas; 

Não roubam; 

Não saem da aula sem permissão do professor; 

Não sujam o chão; 

Ouvem as aulas; 

Plantam mudas; 

Prestam atenção nas aulas; 

Respeitam a fila; 

Respeitam os colegas e os professores; 

São educados; 

São legais com os colegas. 

Apelidar os colegas; 

Bagunçar a sala; 

Bater nos colegas; 

Brigar; 

Brincar durante as aulas; 

Bullying; 

Comer na sala; 

Conversar durante a aula; 

Desrespeitar os professores; 

Esmurrar os colegas; 

Ficar jogando na sala; 

Gritar na aula; 

Jogar bolinha de papel; 

Jogar comida no chão; 

Jogar lixo na natureza; 

Mexer no celular durante a aula; 

Excluir colegas das atividades; 

Não fazer atividade; 

Não participar das aulas; 

Não roubar os materiais; 

Empurrar outras pessoas na hora do lanche; 

Puxar cabelo; 

Quebrar as cadeiras; 

Quebrar os ventiladores; 

Racismo; 

Riscar a parede; 

Violência mental: humilhar, ofensas e ameaças. 

Fonte: Dados da pesquisa. 

 

Constatou-se, com essa atividade envolvendo conteúdos conceituais e 

comportamentais — ou seja, dos conceitos e dos exemplos — que os estudantes puderam 

enxergar, por exemplo, que jogar papel no chão da sala de aula é um ato de violência, e o seu 

contrário, um ato de paz. Ao conseguirem discernir uma ação da outra, o que antes estava 

nublado, foi um passo importante para que pudessem prosseguir para a fase dos conteúdos 

atitudinais e assim avançarem na experiência formativa. 

Vale lembrar que, durante as fases anteriores, os estudantes aprenderam a 

relacionar os conceitos e exemplos ao tema do projeto, conseguindo, por exemplo, identificar, 

no espaço da escola, atitudes violentas que muitas vezes não saberiam discernir se realmente o 

eram. 



115 

No P4, fase dos conteúdos atitudinais, foram estimulados, primeiro, a pensar no 

que poderiam fazer para manter a paz (cultura de paz) na escola, onde atos de violência eram 

encarados como algo natural; segundo, a trazer sugestões práticas para a construção da paz 

nesse espaço; por fim, a compartilhar com estudantes de outras turmas o aprendido na 

experiência filosófica formativa, agora com um olhar renovado pela atitude crítica e focado na 

permanência da paz naquele ambiente escolar. 

Nessa fase, os estudantes estudaram em grupo as fábulas (Anexo C): “A minhoca 

e os passarinhos”, “Lobos contra lobos”, “O gato e o rato" e “Porcão e o Porquinho”, 

respectivamente (Girardet; Rosado, 2000a, 2000b, 2000c, 2000d), da coleção “Violência, 

não!”. Assim, foi proposto o desafio de que eles, após as leituras, extraíssem ideias que 

ajudassem no estabelecimento de um pacto prático com a paz. Para isso, os grupos teriam que, 

além de fazer leitura intragrupo, compartilhar entre si o que aprenderam da leitura e ainda 

propor estratégias de como iriam compartilhar seus conhecimentos sobre paz/violência com 

colegas de outras turmas da escola. O resultado da primeira parte do desafio aparece a seguir: 

 

Quadro 10 – Resumo e entendimento das fábulas compartilhadas na sala de aula 

DISCENTE FÁBULA RESUMO ENTENDIMENTO 

AYL61FF16 O gato e o rato “O primeiro texto mostra um ato 

guloso que acusava o rato de ter 

pegado o queijo. O pobre rato 

negava tudo e o gato continuava a 

acusar. Chamando a aranhas, 

camundongos, formigas para 

testemunhar. Já o texto dois o 

gato pede ajuda ao rato para 

encontrar o queijo depois de ter 

procurado e achar, o gato dividi o 

queijo com o rato”.  

 

“Nunca acuse ninguém 

sem provas. Trate as 

pessoas bem como quer ser 

tratado”. 

LND61FF21 A minhoca e os 

passarinhos 

“A fábula da ‘Minhoca e os 

passarinhos’ envolve a história de 

dois passarinhos que encontraram 

uma minhoca e disputam para ver 

quem fica com ela”.  

“A moral da fábula gera 

em torno de valores como 

o respeito ao próximo e a 

cooperação. O objetivo é 

ensinar às crianças a 

importância harmoniosa de 

resolução de conflitos de 

maneira pacífica. A moral 

da história destaca a 

importância de 

compartilhar, ser solidário 

de buscar soluções que 

beneficiem a todos. É uma 

fábula [...] que nos ensina 

como conviver com 

respeito pelos outros”. 

 



116 

GBY61FF16 A minhoca e os 

passarinhos 

“Trata de dois passarinhos que 

queriam ficar com a minhoca só 

pra si. Cada um queria a minhoca, 

por isso brigaram. Na segunda 

parte da história, eles não estão 

mais brigando por que resolveram 

dividir a minhoca. Essa foi uma 

ideia dada pela coruja. Eles 

repartiram a minhoca e ficaram 

felizes”. 

 

“Entendi que é melhor 

dividir do qeu ficar 

brigando. Entendi que é 

melhor ouvir bons 

conselhos. Entendi que não 

é bom brigar, mas sim 

dividir, cooperar, fazer o 

bem”. 

NLY61FF23 Lobos contra lobos “Eram dois lobos que mcarcaram 

seu território mais um invadia o 

do outro e eles não gostavam 

disso, pois então resolveram fazer 

uma guerra para ver quem ficava 

com o território. A guerra durou 

anos até que eles cansaram da 

guerra e disseram que quem 

tivesse o maior dente e a maior 

língua o território seria dela mais 

isso não deu certo então passou 

uma lesma por ali que dividiu os 

territórios no meio e assim ficou 

tudo resolvido”. 

 

“Que eram dois lobos que 

brigavam por um território 

e apareceu uma lesma que 

passou por ali e resolveu 

tudo. E que em vez de 

brigar é melhor dividir”. 

 

 

TFY61FF28 Porcão-porquinho “Dois porcos, um chamado 

Porcão, por ser redondo e acima 

do peso; o outro chamado 

Porquinho pelo fato de ser magro 

e pequeno. Porcão intimidava 

Porquinho dia e noite, chegando 

ao ponto de ameaçar, se o 

porquinho não obedecesse, 

afirmando queo lobo o retalharia. 

Porquinho obedecia calado, pois 

tinha medo do lobo e apavorado 

emagrecia a cada dia. Até que um 

dia, ambos encontraram o lobo na 

rua, o Porquinho implorou para 

que não o retalhasse e sim o 

Porcão por ser maior e gordo. 

Todos os dias Porquinho sempre 

que olhava o lobo estremecia 

como uma folha de papel ao 

vento”. 

“De certa forma o meu 

entendimento com em 

relação à fábula é que é 

estupidamente errado 

causar medos ao próximo 

com implicâncias apenas 

para no fim arrumar uma 

forma de se sair superior, 

por ser o mais ‘forte’. Que 

não devemos ficar 

provocando as pessoas, 

mas devemos o proteger”. 

Fonte: Dados da pesquisa. 

 

Com relação ao pedido do professor para que apresentassem estratégias de 

compartilhamento de suas experiências com outras turmas, a proposta escolhida, por 

unanimidade, foi a da equipe “As Fadas”. Elas propuseram confeccionar cartazes com os 

conteúdos dados na SDI e apresentá-los nas turmas escolhidas. Salienta-se que, se antes do P4 



117 

eram seis equipes, agora, na fase atitudinal, eram apenas três. Eles espontaneamente 

formaram três equipes e selecionaram as turmas para as quais iriam palestrar. 

O professor aproveitou a ideia da equipe “As Fadas” para pedir-lhes que 

construíssem cinco cartazes, com os seguintes critérios: que esses cartazes contivessem os 

conteúdos conceituais, procedimentais e atitudinais; que o primeiro cartaz tivesse o tema 

ilustrado conforme a criatividade de cada grupo, mas sem fugir da temática proposta; e que o 

segundo contivesse os termos dados no P1 e no P2, que eles soubessem bem o significado, e 

os expusessem conforme a criatividade de cada equipe. 

O terceiro cartaz deveria conter figuras (imagens) de diversas personalidades 

(reais ou fictícias) escolhidas por eles, mas sem deixar de fora a imagem da garota de Little 

Rock, a de Eichmann e a de Hannah Arendt; além disso, deveriam separar os exemplos dos 

antiexemplos conforme o melhor julgamento da equipe e explicar, na hora da apresentação, o 

motivo pelo qual os classificaram assim. 

O quarto cartaz deveria conter os atos de violência e de paz ocorridos na sala de 

aula e em outros espaços da escola Professor Sá Valle, os quais foram registrados (P3), mas 

deveriam selecionar apenas cinco para serem expostos no cartaz e comentados durante a 

apresentação. Por fim, no quinto cartaz, teriam que trazer, quer por desenhos próprios, quer 

por palavras e/ou ilustrações etc., ideias práticas de como manter a paz consigo, com os outros 

e com o mundo, ou seja, ideias de ações práticas que tornassem a paz um valor, um hábito, 

uma cultura de paz na escola. 

Após todas essas orientações e com a boa vontade dos estudantes, as equipes se 

puseram a trabalhar na confecção dos cartazes, e o tempo investido nessa atividade foi de dois 

encontros: um no dia 23.03.24 e o outro no dia 25.03.24. Durante a construção dos cartazes, 

observou-se o empenho das equipes em dar o melhor de si. Mesmo com as orientações do 

professor, eles se permitiram imprimir suas próprias marcas criativas, o que foi importante 

porque mostrou iniciativa, criatividade e autonomia em prol de algo maior: pensar em como 

manter a paz na escola Professor Sá Valle. Assim, resolveram entre si a divisão das tarefas: 

colagem, marcação, ilustração, escrita, leiaute etc., bem como em qual turma iriam apresentar. 

Foi surpreendente vê-los, mesmo trabalhando em um ambiente de condições precárias (pois a 

biblioteca, local escolhido, estava sem iluminação adequada, sem ventiladores, com mau 

cheiro, passando a ideia de estar abandonada), trabalharem com afinco e focados em dar o 

melhor de si na apresentação do porquê de manter a paz na escola, locus da pesquisa. Tudo 

isso, sem perder o ânimo e sem deixar de discutir entre si. 



118 

Ao terminarem a confecção dos cartazes, os grupos fizeram uma breve 

apresentação interna. Depois, partiram para as turmas com entusiasmo, demonstrando grande 

interesse e orgulho de estarem fazendo um trabalho importante e diferente na escola Professor 

Sá Valle. 

Por fim, no último passo da experiência (P5) aplicou-se um questionário com 

questões fechadas. Constatou-se que 93% dos estudantes entenderam a importância da paz 

para a manutenção de um mundo melhor; 52% disseram ter mudado sua compreensão a 

respeito de alguns conceitos, como conflito, violência e paz, sabendo identificar suas 

diferenças e sua importância para uma boa convivência consigo próprio, com os outros e com 

o mundo (3% não conseguiram isso). 

Com relação à pensadora Hannah Arendt, 48% disseram que ela talvez os tenha 

ajudado a mudar a forma de expor seus discursos, ao pensarem no que vão dizer e nas 

consequências de suas ações para si, para os outros e para o mundo; 41% confirmaram que, 

com a ajuda de Arendt, pararam para pensar se o que têm feito é bom ou ruim para si, para os 

outros e para o mundo; e 10% disseram que tudo continua do mesmo jeito (1% não 

opinaram). 

Com relação ao significado de cultura de paz, 55% sabem bem o que significa, e 

7% não sabem. Sobre o que poderiam fazer para que ela seja efetivada no ambiente onde 

habitam, 72% dos estudantes responderam saber o que fazer; 3% não sabem o que fazer para 

que a paz permaneça. E quanto a quererem ser embaixadores da paz, 72% responderam que 

sim; 28% responderam que não queriam nem ser embaixadores da paz nem da violência. 

 Quando perguntados sobre a leitura das fábulas e se os exemplos dados ajudaram 

a refletir sobre suas próprias atitudes, 48% responderam que sim, 45% talvez, e 7% disseram 

não. Quanto a saberem diferenciar uma atitude de paz de uma atitude de violência, 83% 

responderam que sim, 14% talvez, e 3% não. Da mesma forma, sobre saberem diferenciar um 

discurso de paz de um discurso de violência, 59% disseram que sim, 31% talvez e 10% não. 

Por fim, perguntou-se se recomendariam essa experiência filosófica a respeito da paz para 

outras pessoas: 66% dos partícipes da pesquisa disseram que recomendariam, 31% talvez e 

3% não recomendariam. 

Evidenciou-se que, para além dos dados mencionados, das fichas e dos cadernos, 

assim como do diário de campo do pesquisador com suas observações, a experiência do “pare 

e pense” via ensino filosófico incorporado por princípios éticos-morais foi percebida nas falas 

e atitudes dos estudantes, ao se posicionarem contra atos violentos que antes consideravam 

naturais. 



119 

A exemplificação os ajudou bastante na experiência formativa, pois, em linhas 

gerais, exemplos guardam algo do passado, seja bom e/ou ruim, e são capazes de servir como 

modelos que auxiliam a pensar atitudes e consequências para si, para os outros e para o 

mundo, sobretudo quando se estudaram as narrativas por trás das imagens apresentadas. As 

fábulas, nesse contexto, funcionaram como gatilho para os estudantes pensarem em tomadas 

de atitudes práticas diante de atos de violência ocorridos no dia a dia, seja consigo, com os 

outros ou com o mundo, a partir da reflexão feita a partir delas. 

Durante a roda de conversa, refletiu-se sobre o conceito de amor mundi como algo 

integrado (eu-mundo-outro). Ao relacionarem o fato de que, quando se joga lixo na sala de 

aula, tal postura vai muito além da falta de educação, representando descuido com o mundo, 

deram indícios de que o mundo não era mais visto como uma realidade distante e 

fragmentada, mas como algo integrado, envolvendo um conjunto de tradições históricas e 

realizações materiais e de conhecimentos importantes que precisam ser preservados e postas 

em constante diálogo crítico. 

Dessa maneira, a Filosofia, ao viabilizar um espaço de formação ético-política e 

de diálogo crítico com a tradição filosófica, vai além da mera transmissão de conteúdo. Ela 

ajuda os estudantes a compreenderem os problemas do presente e a formularem novas 

perspectivas que os auxiliem a desenvolver, com autonomia e criatividade, o pensar, o querer 

e o agir. As respostas negativas dadas pelos partícipes durante a experiência filosófica 

formativa apenas realçaram a importância de conviver com as diferenças, respeitando 

diferentes modos de compreender o contraditório, o qual deve ser dialeticamente pensado e 

até superado. 

Nesse sentido, foram fundamentais as reflexões de Arendt, oriundas de sua “teia 

conceitual”, as quais auxiliaram os partícipes do projeto a pensarem por si mesmos, a 

desenvolverem um pensamento alargado e o exercício do diálogo crítico, na busca indômita 

de tornar a paz um valor; ao discernirem um discurso e uma atitude de paz de um discurso e 

uma atitude de violência; assim como a se posicionarem por aquilo que reverbera em saúde e 

amor por si, pelo outro e pelo mundo, sinalizando para um novo discurso e uma nova ação. 

Em suma, as informações obtidas mostraram que a filosofia, como ferramenta 

educativa, foi essencial para fomentar uma cultura de paz, pois no contexto escolar ela 

capacita os estudantes a lidarem com questões éticas e sociais de maneira reflexiva e crítica, 

promovendo a convivência, o respeito às diferenças e o amor mundi. Os dados indicaram, 

positivamente, que cerca de 70% dos partícipes da pesquisa compreenderam a importância de 

adotar um novo discurso e uma nova ação a respeito da paz como modo de barrar o avanço da 



120 

violência, além do interesse não só em refletir conceitualmente sobre a paz, mas também em 

mantê-la ativa como um valor, não apenas no espaço da escola Professor Sá Valle, mas 

também em outros ambientes. 

 

 

 

 

 

 

 



121 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A presente dissertação, intitulada “Educação para a paz à luz do pensamento de 

Hannah Arendt: a escola como espaço para uma experiência filosófica formativa”, 

possibilitou apresentar, conforme os objetivos específicos, uma proposta ético-política para o 

ensino de Filosofia no Ensino Fundamental, ancorada no referencial teórico de Hannah 

Arendt e comprometida com uma cultura de paz no espaço escolar. 

Em vista disso, a pesquisa apontou para uma abordagem educativa que integre os 

valores da paz ao cotidiano da escola. Isso implica uma formação docente sólida e contínua na 

promoção do diálogo filosófico e da reflexão ética. Tal perspectiva requer políticas públicas 

que valorizem a Filosofia como componente essencial do currículo escolar em todas as etapas 

da educação básica. Por essa via, reafirma-se a centralidade da educação na promoção de uma 

cultura de paz, ressaltando-se a Filosofia como instrumento privilegiado para essa 

transformação. 

Com base no pensamento de Hannah Arendt, a pesquisa demonstrou que a escola 

pode, e deve, constituir-se como um espaço de formação ética e reflexiva, no qual os 

estudantes desenvolvam sua autonomia intelectual e emocional, bem como suas capacidades 

para a resolução de conflitos, de modo que estes não se convertam em violência. 

A distinção entre conflito e violência, assim como a reflexão sobre o discurso e a 

ação, foi fundamental para compreender como o ensino filosófico pode contribuir para o 

gerenciamento construtivo das tensões sociais, convertendo-as em oportunidades de 

crescimento e mudança. 

O ensino da Filosofia, ao estimular o questionamento crítico e o diálogo, 

transcende a mera transmissão de conteúdos teóricos. Ele se apresenta como uma prática 

transformadora, que capacita os estudantes a analisarem problemas complexos, refletirem 

sobre a convivência humana e proporem soluções inovadoras. 

Mesmo que haja o predomínio do individualismo e da desumanidade entre as 

pessoas e, como consequência, a falta de responsabilidade social, de preservação e de amor 

pelo mundo (amor mundi), ou seja, o predomínio e/ou a naturalização de todo tipo de 

violência, tais como: discriminação, extremismos políticos, feminicídio, guerras, preconceitos 

(no sentido negativo), racismos, totalitarismos e xenofobismos. Esses crimes colocam em 

risco não só o espaço público (espaço político), mas a própria existência humana entra em 

crise. 



122 

A existência pode ser entendida não apenas em seu aspecto negativo, mas também 

como possibilidade, dada com o nascimento de novas crianças no mundo. Ela pode ser vista 

como oportunidade para evitar o avanço da naturalização da violência e da ameaça à vida 

humana no mundo, que devora a paz. 

Nesse sentido, viver uma experiência filosófica formativa, a partir do exercício de 

diálogo consigo e da busca por valores ético-políticos pautados na promessa de um mundo 

melhor, pode contribuir para um pensar e um agir implicados na capacidade de renovação e 

de preservação do mundo, nesta geração e nas vindouras. 

Nessa perspectiva, foi crucial o estabelecimento de um tempo, uma vez que, no 

dia a dia, frequentemente nos deparamos com atrativos que inviabilizam o diálogo consigo a 

respeito da paz. Uma experiência capaz de fazer os estudantes saírem em visita de si mesmos, 

discernirem, com a ajuda da imaginação e dos juízos (políticos ou não), exemplos e 

antiexemplos, pode ajudá-los a desenvolver esse diálogo interno. 

Esse diálogo interno, quando não realizado, torna as pessoas meros objetos das 

imposições ideológicas contemporâneas, sem lhes permitir pensar nas consequências de suas 

ações, se boas e/ou más para si, para o outro e para o mundo. Algo que, em nível micro, o da 

escola, é perfeitamente observável quando estudantes têm que andar, durante o recreio, com 

suas bolsas porque têm medo de serem furtados por colegas. Isso implica dizer “que temos 

que tomar novas decisões cada vez que somos confrontados com alguma dificuldade” 

(Arendt, 1991, p. 133). Os alunos da experiência filosófica foram, por sua vez, estimulados à 

responsabilidade para com o mundo e ao compromisso com as gerações futuras, na promessa 

de desenvolver ações capazes de manter o espaço público ativo, fecundo e aberto à paz. 

A naturalização da violência não pode ser entendida apenas como uma ameaça 

generalizada, mas precisa ser colocada em debate crítico-reflexivo, ou seja, precisa passar 

pelo exercício da capacidade de pensar. Essa capacidade, segundo Arendt, é comum a todos 

os seres humanos. No entanto, as inúmeras tragédias registradas ao longo da história, 

amplamente divulgadas pelos meios de comunicação de massa (jornais, televisão, internet 

etc.), são fruto da ação humana. Tais ações, muitas vezes, decorrem da ausência de um 

processo educativo voltado ao desenvolvimento do pensamento crítico-reflexivo e da 

capacidade de voltar-se para si mesmo. 

Isso exige do estudante uma educação do pensamento que não sirva apenas para 

demonstrar habilidades cognitivas, mas que o ensine a distanciar-se e a reaproximar-se dos 

fenômenos ao seu redor, com um olhar mais atento, como se estivesse numa oficina 



123 

aprendendo o ofício de pensar, de dialogar e de filosofar sobre o par conceitual paz e 

violência, com vistas à construção de uma cultura de paz. 

No contexto de uma educação para a paz, fundamentada no pensamento de 

Hannah Arendt, apresentam-se reflexões sobre a importância da escola como espaço 

formativo filosófico, a partir das seguintes considerações: 

Com relação à relevância de uma proposta ético-política para o ensino de 

Filosofia comprometido com uma cultura de paz: a escola, sendo espaço da pluralidade, deve 

ajudar as crianças a desenvolverem a capacidade de pensar e agir, introduzindo-as ao mundo 

por meio da educação. Essa proposta ético-política está alinhada com os princípios universais 

dos direitos humanos, promovendo valores como tolerância, respeito e dignidade, essenciais 

para consolidar uma cultura de paz. A Filosofia, nesse contexto, desempenha papel crucial ao 

estimular o pensamento crítico-reflexivo e uma formação ética que enfrente a violência e 

cultive a paz como valor fundamental. 

O pensamento crítico-reflexivo fomentado pela Filosofia é apresentado como 

meio para confrontar questões éticas e sociais, permitindo às crianças avaliarem criticamente 

o mundo ao seu redor. Argumentos como o “despertar ético” e a interseccionalidade do 

espaço escolar são centrais na formação de sujeitos conscientes e comprometidos com a paz. 

Utilizam-se, como conceitos, o diálogo filosófico e a experiência formativa, para mostrar 

como o pensamento filosófico fundamenta a construção de uma cultura de paz. 

Das categorias e argumentos utilizados para refletir sobre a cultura formativa do 

pensar e sua relação com a paz, Arendt contribui para refletir sobre essa cultura como 

fundamento e estímulo para a construção de uma cultura de paz na escola, especialmente 

pelos aspectos retomados a seguir. 

A educação como ato político e transformador: Arendt concebe a educação como 

um ato político no sentido mais amplo, ou seja, como o espaço de apresentação do mundo às 

novas gerações. Na escola, o educador exerce um papel crucial ao introduzir a criança em um 

espaço plural e democrático, fomentando o desenvolvimento do pensamento crítico e a 

capacidade de iniciar novas ações. Isso cria um terreno propício para que a paz seja ensinada 

não como ausência de conflito, mas como uma prática ativa de diálogo, respeito e 

convivência. 

A relação com o mundo e a pluralidade humana, a qual, segundo Arendt, é uma 

das condições básicas da vida política, também se mostra central. Ensinar às crianças a lidar 

com a diversidade e com a diferença é fundamental para a construção de uma cultura de paz. 



124 

Isso envolve promover o diálogo, a empatia e a resolução não violentam de conflitos dentro 

do ambiente escolar. 

Com relação ao pensamento crítico-reflexivo, a Filosofia, na visão arendtiana, 

estimula o pensar que se distancia de respostas automáticas ou preconcebidas. Ao promover o 

pensamento crítico-reflexivo nas crianças, a escola não apenas combate a violência como algo 

naturalizado, mas também ensina a reconhecer os valores humanos universais, como a 

dignidade, o respeito e a responsabilidade. 

Ação e discurso como fundamentos da paz são propositivos, na filosofia de 

Arendt, quando introduzidos no ambiente escolar, por permitirem que os estudantes exerçam 

sua capacidade de interagir e participar da vida pública, promovendo a paz como prática ativa. 

Essa abordagem fortalece a ideia de que a paz é construída no cotidiano, por meio de 

interações responsáveis e respeitosas. 

A tradição e a novidade: Arendt valoriza a tradição, bem como a capacidade de 

inovar e trazer o novo ao mundo. Na escola, a reflexão filosófica pode permitir às crianças 

revisitar valores e conceitos, como paz e violência, sob novas perspectivas, capacitando-as a 

desenvolver uma postura crítica e ética diante das adversidades. 

No que concerne a uma ética do cuidado e da responsabilidade, Arendt enfatiza a 

importância da responsabilidade coletiva na preservação do espaço comum. Ensinar às 

crianças a pensar eticamente sobre seus atos e suas consequências é um pilar essencial para 

consolidar uma educação para a paz, que passa por uma ética do cuidado com o mundo e com 

o outro. 

Ressalta-se o papel do conflito nas relações humanas como essencial para o 

crescimento pessoal e social, quando orientado nesse sentido em um ambiente escolar no qual 

os estudantes aprendem a transformar conflitos em oportunidades de aprendizado e 

transformação, em vez de deixá-los evoluir para formas destrutivas de violência. Além disso, 

as experiências de conflito e confronto funcionam como estímulos ao pensar e ao agir. 

Diferentemente da violência, o conflito pode ser um agente positivo ao promover curiosidade 

e questionamento. O conflito de ideias, se bem gerido no ambiente escolar, torna-se uma 

oportunidade para desenvolver habilidades críticas e éticas. O desafio é transformar esses 

conflitos em oportunidades educativas, evitando que se convertam em violência e 

fortalecendo o diálogo como base para o entendimento e a convivência pacífica, fundamentos 

de uma cultura de paz. 

Nesse sentido, sustentamos que a escola é o espaço ideal para iniciar a formação 

ética voltada para a paz, integrando elementos conceituais e práticos. A abordagem 



125 

pedagógica deve ser capaz de fomentar o pensamento crítico e a ação reflexiva desde a 

infância. Essa proposta busca formar cidadãos que valorizem a paz, sendo a Filosofia uma 

ferramenta indispensável para introduzir essas reflexões. Assim, posicionar a cultura de paz 

como tema central evidencia a relevância de preparar crianças para um mundo comum, justo e 

solidário. 

Em suma, a experiência formativa para uma educação de paz não foi apenas um 

objetivo pedagógico, mas um compromisso ético e político com a preservação da 

humanidade. Com a contribuição de Arendt e da Filosofia, essa experiência tornou-se ainda 

mais rica, ao permitir aos estudantes uma visão aprofundada da experiência de pensar sobre 

si, sobre o outro e de desenvolverem amor mundi, assumindo uma atitude de respeito, amor, 

gratidão e responsabilidade pelo mundo, no compromisso de interagirem como embaixadores 

da paz. 

Da mesma maneira, o projeto também teve como tarefa a ressignificação dos 

discursos e ações do dia a dia. O pare-e-pense proposto naquele espaço, e os resultados 

obtidos, sinalizaram para a esperança de ser possível a permanência da paz, desde que cada 

um faça a sua parte com criatividade, amor e pensamento filosófico. 

No espaço da escola Professor Sá Valle, o projeto foi incluído no novo 

PPP/2019/2025, a ser desenvolvido interdisciplinarmente em toda a escola pelos próximos 

cinco anos. Isso só foi possível graças ao entusiasmo das crianças com a realização do projeto 

e ao fato de se permitirem dar um tempo para ousar pensar-se, ousar querer, ousar julgar, 

ousar realizar uma experiência de pensamento em que a paz seja uma cultura permanente. 

 



126 

REFERÊNCIAS 

 

AGOSTINHO, Santo. Cidade de Deus. São Paulo: Ed. Universitária São Francisco, 2017. 

Livro II, parte XIX, cap. XII, p.817. Disponível em: https://doceru.com/doc/858cs58. Acesso 

em: 10 out. 2023. 

 

AGOSTINHO, Santo. Confissões. Tradução de J. Oliveira Santos e Ambrósio de Pina. São 

Paulo: Nova Cultura, 2000. 

 

AGOSTINHO, Santo. Confissões. Tradução Maria Luiza Jardim Amarante. São Paulo: 

Paulus, 1997. (Coleção Patrística, 10). 

 

ALMEIDA, Vanessa Sievers de. Educação e tradição: reflexões a partir de Educação em 

Hannah Arendt: entre o mundo deserto e o amor ao mundo. São Paulo: Cortez, 2011. 

 

ALVES, Dalton José. Por que Filosofia no currículo do novo ensino médio? In: ALVES, 

Dalton José. A filosofia no ensino médio: ambiguidades e contradições na LDB. Campinas, 

SP: Autores Associados, 2002. p. 109-127. 

 

ANDRÊS, Artur Domingos Santos. O conceito de ‘violência’ no pensamento de Hannah 

Arendt. 2012. Dissertação (Mestrado em Filosofia Geral) - Faculdade de Ciências Sociais e 

Humanas, Universidade de Lisboa, Lisboa, 2012. Disponível em: 

https://run.unl.pt/bitstream/10362/8309/1/Texto_Completo.pdf. Acesso em: 3 set. 2023. 

 

ARENDT, Hannah. A vida do espírito. Tradução de Antônio Abranches, César 

Augusto R. de Almeida e Helena Martins. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1991. 

 

ARENDT, Hannah.  A vida do espírito. Tradução de Antônio Abranches, César Augusto R. 

de Almeida e Helena Martins. 4. ed. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 2000. Disponível em: 

https://doceru.com/doc/x5v8e5v. Acesso em: 9 out. 2023. 

 

ARENDT, Hannah. A vida do espírito: o pensar, o querer, o julgar. Tradução de Antônio 

Abranches [et. al.]. 2. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010. 

 

ARENDT, Hannah.  Lições sobre a filosofia política de Kant.  Tradução de Andre Duarte 

de Macedo. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1993a. Disponível em: 

file:///C:/Users/meus%20documentos/Documents/MESTRADOFILOUFMA2023/HANNA% 

20ARENDTf. Acesso em: 19 ago. 2023. 

 

ARENDT, Hannah. A condição humana. Tradução de Celso Raposo. Introdução de Celso 

Lafer. 2. ed. Rio de Janeiro: Forense, Universitária, 1983. 

 
ARENDT, Hannah. A condição humana. 13. ed. rev. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

2020. 

 

ARENDT, Hannah. A promessa da política. Trad. de Pedro Jorgensen Jr. Rio de Janeiro: 

Difel, 2008a. 

 

 

https://doceru.com/doc/858cs58.
https://run.unl.pt/bitstream/10362/8309/1/Texto_Completo.pdf
https://doceru.com/doc/x5v8e5v


127 

ARENDT, Hannah. A vida do espírito: o pensar, o querer, o julgar. Tradução de Antônio 

Abranches [et. al.]. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1993b. 

 

ARENDT, Hannah. Algumas questões de filosofia moral. In: ARENDT, Hannah. 

Responsabilidade e julgamento. São Paulo: Companhia das Letras, 2004a. p.13.  

 

ARENDT, Hannah. Crises da República. Tradução José Volkmann. 3. ed. São Paulo: 

Perspectiva, 2017. 

 

ARENDT, Hannah. Da Imaginação. In: ARENDT, Hannah. Lições sobre a filosofia política 

de Kant. Trad. André Duarte. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1993c. 

 

ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. Trad. Mauro w. Barbosa. 8. ed. São Paulo: 

Perspectiva, 2016. 

 

ARENDT, Hannah. O que é política? Tradução Reinaldo Guarany. Rio de Janeiro: Bertrand 

Brasil, 1998a. 

 

ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. Tradução de Roberto Raposo. São Paulo: 

Günther Companhia das Letras, 1998b. 

 

ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo: antissemitismo, imperialismo e totalitarismo. 

Trad. Roberto Raposo. São Paulo: Companhia das Letras, 2012. 

 

ARENDT, Hannah. Pensamento e considerações morais. In: ARENDT, Hannah. A dignidade 

da política: ensaios e conferências. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1993d. p. 145-168. 

 

ARENDT, Hannah. Reflexões sobre Little Rock. In: ARENDT, Hannah. Responsabilidade e 

julgamento. São Paulo: Companhia das Letras, 2004b. p. 261-281. 

 

ARENDT, Hannah. Responsabilidade coletiva. In: ARENDT, Hannah. Responsabilidade e 

julgamento. São Paulo: Companhia das Letras, 2004c. 

 

ARENDT, Hannah. Responsabilidade pessoal sob a ditadura. In: ARENDT, Hannah. 

Responsabilidade e julgamento. São Paulo: Companhia das Letras, 2004d. 

 

ARENDT, Hannah. Sobre a natureza do totalitarismo. In: ARENDT, Hannah. Compreender. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2008b. p. 379-378. 

 

ASPIS, Renata Lima; GALLO, Silvio. Ensinar filosofia: um livro para professores. São 

Paulo: Atta Mídia e Educação, 2009. 

 

ASSY, Bethânia. “Faces privadas em espaços públicos”: por uma ética da responsabilidade. 

In: KOHN, Jerome (ed.). Hannah Arendt: responsabilidade e julgamento. Trad. Rosaura 

Einchenberg. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 

 

ASSY, Bethânia. A atividade da vontade em Hannah Arendt: por um Ethos da singularidade 

(Haecceitas) e da Ação. In: CORREIA, A. (org.). Transpondo o abismo: Hannah Arendt 

entre a Filosofia e a Política. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2002. 

 



128 

BAUER, Martin W.; GASKELL, George. Pesquisa qualitativa com texto, imagem e som. 

Trad. Pedrinho A Guareschi. 3. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2004. 

 

BAUMAN, Zygmund. Modernidade líquida. Trad. Plínio Dentzien. Rio de Janeiro: Zahar, 

2001. 

 

BONDÍA, Jorge Larrosa. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Revista 

Brasileira de Educação, n. 19, p. 20-28, jan./abr. 2002. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rbedu/a/Ycc5QDzZKcYVspCNspZVDxC/?format=pdf&lang=pt. 

Acesso em: 22 nov. 2023. 

 

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. 

Brasília, 2020. Disponível em: https://belt.al.ce.gov.br/index.php/constituicao-

federal/constituicao-federal-em-pdf. Acesso em: 29 maio 2023.   

 

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da 

educação nacional. Brasília, 2009. Disponível em: https://www.geledes.org.br/wp-

content/uploads/2009/04/lei_diretrizes.pdf. Acesso em 29 maio 2023.   

 

BRISKIEVICZ, Danilo Arnaldo. A dessegregação de Little Rock a partir de Hannah Arendt. 

Pro-Posições, Campinas, v. 30, e20170154, 2019. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/pp/a/CVqwPpxChYvHB4dnL83GDYp/?format=pdf&lang=pt. Acesso 

em: 4 out. 2023. 

 

CARVALHO, Marcelo; CORNELLI, Gabriele. Ensinar filosofia. Cuiabá: Central de Texto, 

2013. v. 2. 

 

CERLETTI, Alejandro. Ensinar filosofia: da pergunta filosófica a proposta metodológica. In: 

KOHAN, W. (org.). Filosofia: caminhos para seu ensino. Rio de Janeiro: DP&A, 2004.  

 

CESCON, Everaldo; NODARI, Paulo César (orgs.). Filosofia, ética e educação: por  uma 

cultura da paz. São Paulo: Paulinas, 2011. (Coleção Filosofia). 

 

CESCON, Everaldo; STECANELA, Nilda. Educação à paz e em direitos humanos. 

Conjectura: Filos. Educ., Caxias do Sul, v. 20, n. especial, p. 85-100, 2015. Disponível em: 

https://www.researchgate.net/publication/324280876. Acesso em: 28 jul. 2023. 

 

CHAUÍ, Marilena. Convite à filosofia. 14. ed. São P[ulo: Ática, 2010. 

 

COMENIUS, Iohannis Amos. Didactica magna. Tradução de Joaquim Ferreira Gomes. 

Lisboa: Fundação Calouste Gulbenlian, 2001. Disponível em: 

http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/didaticamagna.html. Acesso em: 13 mar. 2018. 

 

COPLESTON, Frederick. Historia de la filosofia Tomo II de San Agustín a Escoto. 

Traducción Eugenio Trías. Barcelona: Ed. Ariel, 1983. Disponível em: 

https://bibliotecaalfayomega.com/wp-content/uploads/2019/09/GCopleston-Frederick-

Historia-de-La-Filosofia-II-De-San-Agustin-a-Escoto.pdf. Acesso em: 10 out. 2023 

 

COX, Gabriele. A paz, a gente que faz. 2008. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=_BZkUPRnnHs. Acesso em: 31 nov. 2023 

https://www.scielo.br/j/rbedu/a/Ycc5QDzZKcYVspCNspZVDxC/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/pp/a/CVqwPpxChYvHB4dnL83GDYp/?format=pdf&lang=pt
https://www.researchgate.net/publication/324280876
http://www.ebooksbrasil.org/eLibris/didaticamagna.html
https://www.youtube.com/watch?v=_BZkUPRnnHs


129 

CRESWELL, John W. Projeto de pesquisa: métodos qualitativo, quantitativo e misto. 3. ed. 

Porto Alegre: Artmed, 2010. 

 

CRITELLI, Dulce. O ofício de pensar. In: AQUINO, Julio Groppa; REGO, Teresa Cristina 

(orgs.). Hannah Arendt pensa a educação. São Paulo: Segmento, 2007. p. 74 - 83. 

 

DEUS, Danillo Matos de. A arte narrativa como experiência do ensino de filosofia no 

nível médio. São Luís: UFMA, 2019. Disponível em: 

https://tedebc.ufma.br/jspui/handle/tede/2937. Acesso em 09 ago. 2023. 

 

EDUCALINGO. Tertium quid. Disponível em: https://educalingo.com/pt/dic-en/tertium-

quid#google_vignette. Acesso em: 2 out. 2023. 

 

FRANCISCO, Maria de Fátima Simões. Preservar e renovar o mundo. In: AQUINO, Julio 

Groppa; REGO, Teresa Cristina (orgs.). Hannah Arendt pensa a educação. São Paulo: 

Segmento, 2007. 

 

FRANKLIN, Karen. Direitos humanos na educação: superar os desafios. In: CESCON, 

Everaldo; NODARI, Paulo Cesar et al. Filosofia, ética e educação: por uma cultura da paz. 

São Paulo: Paulinas, 2014. p. 373-400. (Coleção Filosofia). 

 

FRASSON, Antonio Carlos; OLIVEIRA JUNIOR, Constantino Ribeiro de. Metodologia da 

pesquisa científica. Ponta Grossa: UEPG/NUTEA, 2010. 

 

FRY, Karin A. Compreender Hannah Arendt. Trad. Paulo Ferreira Valério. Petrópolis: 

Editora Vozes, 2010. 

 

GALLO, Sílvio. Filosofia do ensino de Filosofia. Rio de Janeiro: Vozes, 2003. 

 

GALLO, Sílvio; MENDONÇA, Samuel (orgs.). A escola: uma questão pública.  São Paulo: 

Parábolas, 2020. 

 

GALLO, Sílvio. Metodologia do ensino de filosofia: uma didática para o ensino médio. São 

Paulo: Papirus, 2012. 

 

GARCIA, Cláudio Boeira. Filosofia, ação e mundo das aparências. In: FAVERO, Altair 

Alberto; RAUBER, Jaime José; Kohan, Walter Omar. Um olhar sobre o ensino de filosofia. 

Rio Grande do Sul: Unijuí, 2002,. p. 53-66. 

 

GARCIA, Ronaldo Aurélio Gimenes. A Didática Magna: uma obra precursora da pedagogia 

moderna? Revista HISTEDBR on line, Campinas, n. 60, p. 313-323, dez. 2014. Disponível 

em: https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/histedbr/article/view/8640563/8122. 

Acesso em: 30 jun. 2017. 

 

GELAMO, R.P. O ensino da filosofia no limiar da contemporaneidade: o que faz o 

filósofo quando seu ofício é ser professor de filosofia?. São Paulo: Ed. UNESP; São Paulo: 

Cultura Acadêmica, 2009. 

 

GIRARDET, Sylvie; ROSADO, Peig. A minhoca e os passarinhos. São Paulo: Scpione, 

2000a. (Coleção: Violência, não!). 

https://educalingo.com/pt/dic-en/tertium-quid#google_vignette
https://educalingo.com/pt/dic-en/tertium-quid#google_vignette
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/histedbr/article/view/8640563/8122


130 

GIRARDET, Sylvie; ROSADO, Peig. Lobos contra lobos. São Paulo: Scpione, 2000b. 

(Coleção: Violência, não!). 

 

GIRARDET, Sylvie; ROSADO, Peig. O gato e o rato. São Paulo: Scpione, 2000c. (Coleção: 

Violência, não!). 

 

GIRARDET, Sylvie; ROSADO, Peig. O porcão e o porquinho. São Paulo: Scpione, 2000d. 

(Coleção: Violência, não!). 

 

GODOY, Arllda Schmidt. Introdução à pesquisa qualitativa e suas possibilidades: uma 

revisão histórica dos principais autores e obras que refletem esta metodologia de pesquisa em 

Ciências Sociais. RAE, São Paulo, v. 35, n. 2, p. 57-63, mar./abr. 1995.  

 

GOMES, Lenice; MORAES, Fabiano. Os narradores tradicionais e a escola: lendas e contos 

tradicionais. In: GOMES, Lenice; MORAES, Fabiano. Alfabetizar letrando com a tradição 

oral. São Paulo: Cortez, 2013. 

 

GUIMARÃES, Irineu Rezende. Educação para a paz e novas tecnologias. In: CESCON, 

Everaldo; NODARI, Paulo César (org.).  Filosofia, ética e educação: por uma cultura da paz. 

São Paulo: Paulinas, 2011. p. 249-277. (Coleção Philosophia). 

 

GÜNTHER, Hartmut. Pesquisa qualitativa versus pesquisa quantitativa: esta é a questão? 

Psicologia: Teoria e Pesquisa, Brasília, v. 22, n. 2, maio/ago. 2006. Disponível em: 

https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S010237722006000200010&lng=pt

&tlng=pt. Acesso em: 10 abr. 2024. 

 

HELFENSTEIN, Mara Juliane Woiciechoski. Juízo político em Hannah Arendt. Porto 

Alegre: UFRGS, 2007. Disponível em: 

https://lume.ufrgs.br/bitstream/handle/10183/13822/000651777.pdf?sequence=1. Acesso em: 

22 nov. 2023. 

 

JARDIM, Eduardo. Hannah Arendt: pensadora da crise e de um novo início. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2011. 

 

KANT, I Immanuel. Crítica da razão pura. Trad. de Manuela Pinto dos Santos e Alexandre 

Fradique Morujão. 2. ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1994. 

 

KANT, I. Crítica da faculdade do juízo. Trad. Valério Rohden e Antonio Marques. 3. ed. 

Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012. 

 

KANT, Immanuel. À paz perpétua e outros opúsculos. Trad. de Artur Morão. Lisboa: Ed. 

70, 1988. 

 

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. Trad.: Valério Rodhen e Udo Baldur Moosburger. 

São Paulo: Abril Cultural, 1980. (Os Pensadores). 

 

KATZ, L. O que podemos aprender com Reggio Emilia? In: EDWARDS, C.; GANDINI, L.; 

FORMAN, G. As cem linguagens da criança: a abordagem de Reggio Emilia na educação 

da primeira infância. Tradução de Dayse Batista. Porto Alegre: Artes Médicas Sul, 1999. 

 

https://lume.ufrgs.br/bitstream/handle/10183/13822/000651777.pdf?sequence=1


131 

KOHAN, Walter Omar. Fundamentos à prática de filosofia na escola pública. In: KOHAN, 

Walter Omar; LEAL, Bernardina; RIBEIRO, Álvaro (orgs.). Filosofia na escola pública. 2. 

ed. Petropólis, RJ: Vozes, 2000. parte I, cap. 1, p. 21 - 73. 

 

KOHAN, Walter Omar; LEAL, Bernardina; RIBEIRO, Álvaro (Org). Filosofia na escola 

pública. 2. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2000. 

 

KOHAN, Walter. Como ensinar que é preciso aprender? Filosofia: uma oficina de 

pensamento. In: KOHAN, Walter. Ensinar filosofia. Belo Horizonte: Autêntica, 2009. 

 

KRISTEVA, J. O gênio feminino. Tomo 1, Hannah Arendt. Rio de Janeiro: Rocco, 2002. 

 

LAFER, Celson. Introdução. In: ARENDT, Hannah. A condição humana. Tradução de Celso 

Raposo. Introdução de Celso Lafer. 2. ed. Rio de Janeiro: Forense, Universitária, 1983. p. I-

XII. 

 

LEITE, Sandra Regina. Educação em Hannah Arendt: implicações para o currículo. Paraná: 

CRV, 2015. 

 

LIPMAN, M.; SHARP, A. M.; OSCANYAN, F.S. A filosofia na sala de aula. Tradução de 

Ana Luiza Fernandes Marcondes. São Paulo: Nova Alexandria, 2001. 

 

LORIERI, Marcos Antônio. Filosofia no ensino fundamental. São Paulo: Cortez, 2002. 

 

LUCHESI, Matheus Henrique. A perda de autoridade e tradição: a crise na educação como 

crise na modernidade segundo o pensamento de Hannah Arendt. Revista Ibero-Americana 

de Humanidades, Ciências e Educação, São Paulo, v. 7, n.3, mar. 2021. Disponível em: 

https://www.proceedings.scielo.br/pdf/lepsi/n8/a37n8.pdf. Acesso em: 15 mar. 2023. 

 

LUCKESI, Cipriano Carlos. Verificação ou avaliação: o que se prática na escola? In: 

LUCKESI, Cipriano Carlos. Avaliação da aprendizagem escolar: estudos e proposições. 22. 

São Paulo:  Cortez, 2011. p. 45-60. 

 

MALACARNE, V. Formação dos professores e o Espaço da Filosofia. 2005. [Texto de 

Qualificação] -  Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005. 

 

MARANHÃO. Assembleia Legislativa do Estado. Lei 8150 de 22.07.2004. São Luís, 2004. 

Disponível em: https://leisestaduais.com.br/ma/lei-ordinaria-n-8150-2004-maranhao-torna-

obrigatorio-o ensino-das-disciplinas-filosofia-e-sociologia-aos-estudantes-do-ensino-

fundamental-e medio-no-estado-do-maranhão. Acesso em: 19 out. 2023. 

 

MARANHÃO. Secretaria Municipal de Educação. Grupo de Atuação Especial de 

Educação (GEDUC). São Luís, 2023. 

 

MARANHÃO. Secretaria Municipal de Educação. Projeto Político-Pedagógico [da Escola 

Professor Sá Valle]. São Luís, 2019. 

 

MARANHÃO. Secretaria Municipal de Governo. Lei nº 4153 de 20 de março de 2003. São 

Luís, 2003. Disponível em: https://leismunicipais.com.br/a/ma/s/sao-luis/lei-

ordinaria/2003/416/4153/lei-ordinaria-n-4153-2003-inclui-na-grade-curricular-das-escolas-

https://www.proceedings.scielo.br/pdf/lepsi/n8/a37n8.pdf
https://leisestaduais.com.br/ma/lei-ordinaria-n-8150-2004-maranhao-torna-obrigatorio-o%20ensino-das-disciplinas-filosofia-e-sociologia-aos-estudantes-do-ensino-fundamental-e%20medio-no-estado-do-maranhao
https://leisestaduais.com.br/ma/lei-ordinaria-n-8150-2004-maranhao-torna-obrigatorio-o%20ensino-das-disciplinas-filosofia-e-sociologia-aos-estudantes-do-ensino-fundamental-e%20medio-no-estado-do-maranhao
https://leisestaduais.com.br/ma/lei-ordinaria-n-8150-2004-maranhao-torna-obrigatorio-o%20ensino-das-disciplinas-filosofia-e-sociologia-aos-estudantes-do-ensino-fundamental-e%20medio-no-estado-do-maranhao


132 

de-ensino-fundamental-da-rede-publica-municipal-a-disciplina-filosofia-e-da-outras-

providencias. Acesso em: 19 out. 2023. 

 

MARQUES, Maria Edith de Azevedo. Direitos fundamentais: o direito à paz no pensamento 

de Hannah Arendt. Reflexões e propostas.2010. Disponível em: 

https://tede2.pucsp.br/handle/handle/9093. Acesso em: 19 out. 2024. 

 

MASSCHELEIN, Jan; SIMONS, Maarten. Em defesa da escola: uma questão pública. 2. ed. 

Belo Horizonte: Autêntica, 2014. 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. São Paulo: Martins Fontes, 

1996. 

 

MORENO, Ciriaco Izquierdo. Educar em valores. 4. ed, São Paulo: Paulinas, 2010. 

(Coleção éticas e valores). 

 

NAGEL,Thomas. Uma breve introdução à filosofia. Trad.: Silvana Vieira. 2. ed. São Paulo: 

Martins Fontes, 2007. 

 

NOBRE, Chaves Fábio et al. A amostragem na pesquisa de natureza científica em um campo 

multiparadigmático: peculiaridades do método qualitativo. Revista Espacios, v. 38, n. 22, p. 

13, 2017. Disponível em: https://www.revistaespacios.com/a17v38n22/a17v38n21p13.pdf.  

Acesso em: 10 abr. 2024. 

 

NODARI, Paulo César. Educação e cultura de paz: à luz do esboço kantiano À paz perpétua 

(Zum ewigen Frieden), ainda é possível pensar uma cultura da paz? In: CESCON, Everaldo; 

NODARI, Paulo César (orgs.). Filosofia, ética e educação: por uma cultura da paz. São 

Paulo: Paulinas, 2011. p. 15-42. (Coleção Philosophia). 

 

NOLETO, Marlova Jovchelovitch. A construção da cultura de paz: dez anos de história. In: 

CULTURA de paz: da reflexão à ação; balanço da Década Internacional da Promoção da 

Cultura de Paz e Não Violência em Benefício das Crianças do Mundo. Brasília: UNESCO; 

São Paulo: Associação Palas Athena, 2010. Disponível em: 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000189919/PDF/189919por.pdf.multi. Acesso em: 

30 jul. 2023. 

 

OBIOLS G. Uma introdução ao ensino da filosofia. Ijuí: Ed. da UNIJUÍ, 2002.   

 

ORAÇÃO A SÃO FRANCISCO. Disponível em: micicrucis.com/oracao-de-são francisco/? 

utm_source= google&utm_ medium=grants_ extra&utm_content=oração_de_sao_francisco. 

Acesso em: 3 nov. 2023. 

 

PIMENTA, Selma Garrido; GHEDIN, Evandro; FRANCO, Maria Amélia Santoro. Pesquisa 

em educação: alternativas investigativas com objetos complexos. São Paulo: Loyola, 2006. 

 

PIOVESAN, Armando; TEMPORINI, Edméa Rita. Pesquisa exploratória: procedimento 

metodológico para o estudo de fatores humanos no campo da saúde pública. Rev. Saúde 

Pública, São Paulo, v. 29, n. 4, 1995. Disponível em: https://www.scielo.br/pdf/rsp/v29n4/10. 

Acesso em: 10 out. 2020. 

 

https://tede2.pucsp.br/handle/handle/9093
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000189919/PDF/189919por.pdf.multi


133 

QUERÉ, L.; OGIEN, A. Le vocabulaire de la sociologie de l'action. Paris: Ellipses, 2005.  

 

RANCIÈRE, Jacques. O mestre ignorante: cinco lições sobre a emancipação   intelectual. 

Tradução de Lílian do Valle. 23. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2022. 

 

RIBAS, M. A. C.; MELLER, M. C.; GONÇALVES, R. Repensar da filosofia no ensino 

Médio. In: CÂNDIDO, C.; CARBONARA, V. (orgs). Filosofia e ensino – um diálogo 

interdisciplinar. Rio Grande do Sul: Ed. UNIJUÍ, 2004. 

 

RODRIGO, Lidia Maria. Filosofia em sala de aula: teoria e prática para o ensino médio. São 

Paulo: Autores Associados, 2009. 

 

RODRIGUES, Rogério. O elogio da escola como lugar específico em que ocorre o ensinar e o 

aprender. Rev. Bras. Estud. Pedagogia, Brasília, v. 103, n. 264, p. 560-564, maio/ago. 2022. 

Disponível em: https://doi.org/10.24109/21766681.rbep.103i264.5121. Acesso em: 27 jun. 

2023. 

 

ROSA, Antonio Henrique. A violência no pedagógico do escolar na atualidade: contribuições 

do pensamento de Hannah Arendt para a educação. Revista Acadêmica Educação e Cultura 

em Debate, v. 8, n. 1, jan./dez. 2022. Disponível em: 

https://revistas.unifan.edu.br/index.php/RevistaISE/article/view/842. Acesso em: 27 jun. 

2023. 

 

SAVIANI, Dermeval. Educação: do senso comum à consciência filosófica. Campinas: 

Autores Associados, 2009. 

 

SCHIO, Sônia Maria. Hannah Arendt e a questão da paz. In: CESCON, Everaldo; NODARI, 

Paulo César (org.).  Filosofia, ética e educação: por uma cultura da paz. São Paulo: Paulinas, 

2011. p. 201-217. (Coleção Philosophia). 

 

SERRA, Maria Olilia. Dos tempos sombrios ao cuidado com o mundo: a banalidade do mal 

e a vida do espírito em Hannah Arendt. 2014. Tese (Doutorado em Filosofia) - Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2014. 

Disponível em: https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-15012015-192120/pt-

br.php. Acesso em: 28 jun. 2023. 

 

SEVERINO, Antonio Joaquim. A filosofia na formação do jovem e a ressignificação de sua 

experiência existencial. In: KOHAN, Walter. Ensino de filosofia: perspectivas. Belo 

Horizonte: Perspectivas, 2005. p. 187.  

 

SILVA, Cacilda Bonfim. A implicação ética do conceito de banalidade do mal em Hannah 

Arendt. In: FAÇANHA, Luciano da Silva (org.). Anais de Filosofia. São Luís: Departamento 

de Filosofia da Universidade Federal do Maranhão (UFMA), 2007. v. 1, p. 67-78. 

 

SILVA, Fagner Veloso. O problema do mal no livro VII das Confissões de Santo 

Agostinho. 2016. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Universidade Federal da Paraíba, 

João Pessoa, 2016. Disponível em: 

https://www.google.com/search?rlz=1C1CHBD_ptPTBR901BR901&sxsrf=ALeKk01LxqtNp

bP6tHReMmo0Co5j0_xMw%3A1605270444370&ei=rHuuX72FFvGo5OUP9cC14Aw&q=o

https://doi.org/10.24109/21766681.rbep.103i264.5121
https://revistas.unifan.edu.br/index.php/RevistaISE/article/view/842
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-15012015-192120/pt-br.php
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-15012015-192120/pt-br.php


134 

+problema+do+mal+de+fagner+pdf&oq=o+problema+do+mal+de+Fagner&gs. Acesso em:  

5 abr. 2023. 

 

SOUSA, Ramiro Augusto Caeiro da Silva. Os conflitos entre alunos e professores. Lisboa, 

2014. Disponível em: 

https://repositorioaberto.uab.pt/bitstream/10400.2/3639/1/TMAGE_RamiroSousa.pdf. Acesso 

em: 3 maio 2023. 

 

TORTORELLI, Mariana Fernandes Prado; CARREIRO, Luiz Renato Rodrigues; ARAUJO, 

Marcos Vinícius de. Correlações entre a percepção da violência familiar e o relato de 

violência na escola entre alunos da cidade de São Paulo. Psicol. teor. prat., São Paulo, v. 12, 

n.1, 2010. 

 

UNICEF BRASIL.  Declaração Universal dos Direitos Humanos - DUDH. 2013. 

Disponível em:   https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos. 

Acesso em: 17 nov. 2023. 

 

VALLE, Lílian do. Filosofia da educação e a escola pública. In: GALLO, Sílvio.  

MENDONÇA, Samuel (orgs.). A escola: uma questão pública.  São Paulo: Parábolas, 2020, 

p. 211 - 220. 

 

VASCONCELOS, Celso dos S. Construção do conhecimento em sala de aula. 11. ed. São 

Paulo: Libertad, 2000. (Cadernos Pedagógicos do Libertad, 2). 

 

VICTORA, Ceres Gomes; KNAUTH, Daniela Riva; HASSEN, Maria de Nazareth Agra. 

Pesquisa qualitativa em saúde: uma introdução ao tema. Porto Alegre: Tomo Editorial, 

2000. 

 

WIKIPEDIA. Tertium comparationis. Disponível em: 

https://en.wikipedia.org/wiki/Tertium_comparationis. Acesso em: 10 out. 2023 

 

YOUNG-Bruehl, E. Por amor ao mundo: a vida e obra de Hannah Arendt. Trad. Antônio 

Trânsito. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1997. 

 

ZABALA, Miguel A. Diários de aula: um instrumento de pesquisa e desenvolvimento 

profissional. Porto Alegre: Artmed, 2004. 

 

 

https://en.wikipedia.org/wiki/Tertium_comparationis


135 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICES 

 

 

 

 

 

 



136 

 

APÊNDICE A – PASSO 1: QUESTIONÁRIOS INICIAIS APLICADOS AOS 

SUJEITOS DA PESQUISA: socioeconômico e étnico-cultural e dos 

conhecimentos prévios dos sujeitos da pesquisa. 

 

A seguir, você preencherá um formulário socioeconômico e étnico-cultural, bem como um 

questionário a respeito dos conhecimentos prévios dos sujeitos da pesquisa. Caso se sinta 

incomodado(a) em responder a alguma pergunta deste questionário, marque as alternativas de 

não declaração, mas não deixe de respondê-lo. Somente nas opções em que estiver escrita a 

expressão “múltipla escolha” será permitido marcar mais de uma alternativa. As informações 

fornecidas são sigilosas e serão tratadas coletivamente. Pede-se sinceridade nas respostas. 

Obrigado(a)! 

 

A.1 QUESTIONÁRIO SOCIOECONÔMICO E ÉTNICO-CULTURAL 

 

I – IDENTIFICAÇÃO:  

1.1Perguntas 1-9, respectivamente: 

  

 
 

 

 

 
 

 

                Município em que mora 

 Região do município de origem 



137 

         Localização em que mora 

 

 

                              Com quem mora 

 

 
 

Qual a sua ocupação? 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

II – INFORMAÇÕES ESCOLARES DOS SUJEITOS DA PESQUISA 

2.1 Perguntas: 10-11, respectivamente: 

Onde você cursou a Educação Infantil e 

o Ensino Fundamental – Anos Iniciais 

(1º ao 5º ano)? 

 

O que motivou você a estudar nesta escola? 

 
 

 

 

 

 

 



138 

 

III – INFORMAÇÕES SOBRE A FORMAÇÃO DOS PAIS 

3.1 Perguntas 12-13, respectivamente: 

 

 

 

 

 

 

 

 

IV – INFORMAÇÕES ECONÔMICAS 

4.1Perguntas 14-15, respectivamente: 

 

 

 

 Qual sua contribuição econômica na renda da 

sua família? 

 

 

Seu pai estudou até qual etapa? Sua mãe estudou até qual etapa? 

Qual a renda total da sua família 
(incluindo você)? 



139 

 

V – INFORMAÇÕES SOCIOCULTURAIS E TECNOLÓGICAS 

5.1Perguntas 16-35, respectivamente: 

Você participa de alguma dessas 

atividades? 

 

Com qual frequência você utiliza a internet como 

meio de comunicação? 

 

 

Com que frequência você utiliza livros 

como meio de informação? 

 

 

Com que frequência você utiliza jornais como 

meio de informação? 

 

 

Com que frequência você utiliza revistas 

como meio de comunicação? 

 

 

Com que frequência você utiliza a rádio AM/FM 

como meio de comunicação? 

 

 



140 

 

Com que frequência você utiliza a 

televisão como meio de comunicação? 

 

 

Quantos livros você lê por ano? 

 

Qual você considera ser a sua cor? 

 

Quantas pessoas de sua família tem cor diferente da 

sua?

 
 

 

Você se identifica como alguém que 

possui preconceitos com etnias (raça) e 

cor? 

 

Como você vê o preconceito étnico no Brasil? 



141 

 

Você já sofreu algum preconceito por 

conta da sua cor ou estado de origem? 

 

 

Você se considera uma pessoa 

preconceituosa? 

 

 

Você já ouviu falar de política? 

 

Que importância a política tem na sua 

vida? 

 

 

Você sabe o que é cultura? 



142 

 

 

Você sabe o que é cultura de paz? 

 

 

A.2 QUESTIONÁRIO A RESPEITO DOS CONHECIMENTOS PRÉVIOS DOS 

SUJEITOS DA PESQUISA 

 

Você teve acesso à disciplina de Filosofia 

na escola em que estudou? 

 

Você tem ideia do que é Filosofia? 

Para você, a palavra Filosofia transmite a 

ideia de... 

 

Você gostaria de estudar Filosofia? 

 



143 

 

Você já ouviu falar na filósofa Hannah 

Arendt? 

 

  

  

  



144 

  
 

Comparando a palavra ‘conflito’ com 

‘violência’, elas... 

 

Você sabe o que significa a palavra 

‘discurso’? 

Você sabe qual o significado da palavra 

‘ação’? 

 

Comparando a palavra ‘discurso’ com ‘ação’, 

ambas têm... 

 



145 

Você sabe o que significa a palavra 

‘experiência’? 

 
 

Você sabe o que significa ‘mundo’? 

 
 

Você sabe o que signifca a palavra ‘amor’? 

 

Você sabe o que significa amor mundi? 

  

Você sabe o que significa ‘responsabilidade 



146 

Você sabe o que significa ‘cuidado com o 

mundo’? 

social’? 

 

Você sabe o que significa ‘ética’ e ‘moral’? 

 

Você sabe o que significa 

‘autoconhecimento’? 

Você sabe o que significa ‘respeito por si, 

pelo outro e pelo mundo’? 

 

Você sabe o que significa ‘respeito pelas 

regras’? 

 

 



147 

APÊNDICE B – P2, P3 e P4: MODELOS DE FICHAS, QUADRO DE 

QUESTIONAMENTOS UTILIZADOS DURANTE A EXPERIÊNCIA FORMATIVA 

 

1. Ficha de palavras da música: “Paz, a gente que faz” 

U.E.B ENS. FUND PROFESSOR SÁ VALLE 

COMPONENTE CURRICULAR: Ensino de Filosofia. 

NOME COMPLETO:                              

TURMA:          61            DATA: ____/____/2024. 

TEMA: CONSTRUINDO UMA CULTURA DE PAZ POR AMOR AO MUNDO: 

refletindo filosoficamente meu discurso e minha ação por uma proposta de uma cultura de 

paz à luz do pensamento de Arendt. 

 

 

PALAVRAS RETIRADAS DA MÚSICA 

 

 

1 

Sei o que significa essa 

palavra 

 

2 

Tenho uma ideia vaga 

do significado dessa 

palavra 

 

3 

Não sei o que significa 

essa palavra 

 

 

 

2. Questões a respeito da música: Paz, a gente faz  

QUESTIONAMENTOS  

1 Qual o assunto principal da música?  

2 Ele tem relação com temática tratada? 

3 Isso que ela trata é importante?  

4 Que mensagem a cantora quer passar com a música?  

5 Por que os compositores fizeram uma música com essa temática? Eles estavam pensando 

em quê? Você já pensou nesse assunto?  

6 É possível pensar um ambiente onde a paz reine?  

7 A paz sou eu quem faz ou são os outros? 

8 Como se planta respeito e amor por esse mundo?  

9 Você já plantou respeito e amor por esse mundo? Se sim, como? 

 

 



148 

3. Questões relacionadas aos conteúdos conceituais  

QUESTIONAMENTOS  

1 O que é o mundo? 

2 O que é conflito? O que é violência? O que é Paz? 

3 Violência é o mesmo que conflito? 

4 Qual o mundo que eu quero viver: com paz ou com violência?  

5 Como seria um mundo onde não há paz?  

6 Um mundo de paz para mim seria com respeito, amor, tolerância, solidariedade, gentiliza 

etc.?  

7 É importante saber sobre os conceitos: ação, amor mundi, conflito, cultura, cultura de paz, 

discurso, ética, filosofia, moral, mundo, regras, paz, valores e violência? Por quê? 

8 É possível praticar a paz de forma permanente? Como torná-la permanente? 

9 O que diz a DUDH (Declaração Universal dos Direitos Humanos) sobre a paz? Ela 

importante? Para quê? 

 

4. Questões relacionadas aos conteúdos procedimentais  

QUESTIONAMENTOS  

1 Meu discurso destoa da minha prática? Faço o que eu quero, mas não faça o que eu faço?  

2 É certo ter um discurso diferente da minha prática?  

3 É possível diminuir a distância entre o discurso e a prática?  

4 Tenho autocuidado com pensamentos, palavras, com o que escuto e com meus 

sentimentos com relação aos outros?  

5 Tenho cuidado com o outro, pois penso antes de falar, peço desculpas e ouço o que ele 

tem para falar? 

6 Sei distinguir atitudes que causam danos a mim, aos outros e ao mundo das que causam o 

bem e a preservação do mundo?  

7 Sei o que fazer para melhorar o mundo? 

8 Sei distinguir um exemplo de um antiexemplo? 

9 Sou exemplo ou antiexemplo para as pessoas? 

  

 

 

 

 



149 

5. Questões relacionadas aos conteúdos atitudinais  

QUESTIONAMENTOS  

1 Pensando nos resultados (consequências) das minhas atitudes e situações adversas, a 

partir das fábulas, pergunta-se: como devo agir? Como ajo em situações hostis: dialogo, 

escuto, respeito ou parto para a violência? 

2 Entendendo as regras e seus fundamentos éticos: o que é uma regra? Quais são os 

fundamentos éticos das regras nas quais estou envolvido? 

3 A forma como me relaciono com os outros ajuda a melhorar o ambiente onde habito ou 

contribui para piorá-lo? 

4 Como cuidar do que eu digo: trocar palavrões por palavras gentis? Refletir antes de me 

precipitar? 

5 Como cuidar dos meus relacionamentos: escolho falar bem das pessoas, em vez de dizer 

coisas ruins? Busco bons exemplos em vez de me espelhar nos ruins? Informo-me bem 

antes de espalhar preconceitos? 

6 Com relação ao agir na sociedade: busco acordos por meio do diálogo, estabelecendo 

regras justas para uma convivência saudável, valorizando a paz? Ou adoto uma atitude de 

desamor para com os outros e o mundo? 

7 Que atitudes práticas devo tomar em relação ao meu discurso e às minhas ações? Busco 

os extremos ou a moderação? 

8 Como posso servir de exemplo para a humanidade: praticando atos de paz ou atos de 

violência? 

9 Ajudar outras pessoas a distinguirem atos de paz e de violência, bem como suas 

consequências, pode ajudá-las a se tornarem pessoas melhores? Pode também me ajudar a 

ser uma pessoa melhor? 

 

 

 

 

 



150 

APÊNDICE C – P2, P3, P4: SLIDES DOS CONTEÚDOS DADOS DURANTE 

EXPERIÊNCIA A FILOSÓFICA FORMATIVA.   

 

C1- Slides referentes aos conteúdos conceituais. 

1. Compreendendo conceitos relacionados à Cultura de Paz 

 
 

 

 

 

 

 

 



151 

C.2- Slides com relação aos conteúdos procedimentais: exemplos e antiexemplos. 

 

2. Estudo sobre a biografia, pensamento e obra da pensadora Hannah Arendt: 

 
 

  

Fonte: Google.https://www.google.com/search?q=figruas+de+Hanna+Arendt&oq=figruas+de+Hanna+Arendt.  

 

https://www.google.com/search?q=figruas+de+Hanna+Arendt&oq=figruas+de+Hanna+Arendt


152 

3. Estudo sobre o caso da menina de Little Rock: 

 

 

Fonte: Google. https://controversia.com.br/2017/09/12/o-que-aconteceu-com-a-menina-hoje-com-75-anos-

que-personificou-o-racismo-em-uma-das-fotos-mais-famosas-da-historia/ 

 

 

 

 

 

 

 



153 

 4. Estudo sobre a respeito de Eichmann em Jerusalém: 

  

  

 
 



154 

 

 

Fonte:https://www.gettyimages.com.br/fotos/nazi-adolf-eichmann 

https://www.google.com/search?q=quem+foi+adolf+eichmann+o+que+foi+analisado+por+hannah+arendt&

oq=Quem+foi+Eichmann&aqs=chrome.2.69i57j0i13i512j0i8i10i13i30.19674j1j7&sourceid=chrome&ie=U

TF-8 

 

C.3 - Slides com relação aos conteúdos atitudinais: julgando e tomando uma atitude. 

5. Fábulas, para pensar atitudes. 

 

 

  

https://www.gettyimages.com.br/fotos/nazi-adolf-eichmann
https://www.google.com/search?q=quem+foi+adolf+eichmann+o+que+foi+analisado+por+hannah+arendt&oq=Quem+foi+Eichmann&aqs=chrome.2.69i57j0i13i512j0i8i10i13i30.19674j1j7&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=quem+foi+adolf+eichmann+o+que+foi+analisado+por+hannah+arendt&oq=Quem+foi+Eichmann&aqs=chrome.2.69i57j0i13i512j0i8i10i13i30.19674j1j7&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=quem+foi+adolf+eichmann+o+que+foi+analisado+por+hannah+arendt&oq=Quem+foi+Eichmann&aqs=chrome.2.69i57j0i13i512j0i8i10i13i30.19674j1j7&sourceid=chrome&ie=UTF-8


155 

APÊNDICE D - P5: QUESTIONÁRIO DOS CONHECIMENTOS DOS SUJEITOS DA 

PESQUISA PÓS APLICAÇÃO DA SDI 

 

A seguir, preencha o formulário sobre os conhecimentos adquiridos após a aplicação da SDI 

(Sequência Didática Interacionista), voltado aos sujeitos da pesquisa. Caso se sinta 

desconfortável ao responder alguma pergunta deste questionário, marque a alternativa “prefiro 

não declarar”, mas não deixe de respondê-la. Somente nas opções em que constar a expressão 

“múltipla escolha”, será possível marcar mais de uma alternativa. As informações fornecidas 

são sigilosas e serão tratadas de forma coletiva. Pede-se sinceridade nas respostas. Obrigado 

(a). 

 

 

Pelos ensinos filosóficos dados durante a 

experiência, você entendeu a importância 

da paz para a manutenção de um mundo 

melhor? 

A partir dos ensinamentos filosóficos, sua 

compreensão sobre conflito, violência e paz 

mudou? 

 

 

A Filosofia, por meio do pensamento de 

Hannah Arendt, ajudou você a refletir 

sobre a importância de pensar o próprio 

discurso e as próprias ações em relação a si 

mesmo, aos outros e ao mundo? 

Você deseja ser um embaixador da paz ou da 

violência nos ambientes em que vive? 

 

 

Você sabe o que é uma cultura de paz? Você sabe o que é preciso fazer para que a 

paz seja permanente no ambiente onde você 

habita? 

 

 



156 

 

As ideias que você recebeu nas fábulas, 

nos exemplos mencionados, ajudaram você 

a refletir sobre suas próprias atitudes? 

 

 

 

Você sabe diferenciar uma atitude de paz de 

uma atitude de violência? 

 

Você sabe diferenciar um discurso de paz 

de um discurso de violência? 

 

 

Você recomenda essa experiência filosófica a 

respeito da paz para outras pessoas? 

 

 



157 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 

 

 

 



158 

ANEXO A – OFÍCIO Nº 06/17 PROF-FILO – enviado ao Secretário de Educação do 

Município de São Luís. 

                                                                                                                    
     

UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO — UFMA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS — CCH 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ENSINO E FILOSOFIA 

PROF-FILO MESTRADO PROFISSIONAL 

(Aprovado pela Resolução 1476/2009 — CONSEPE) 

 

OF. № 01/2024 — PROF-FILO 

São Luis, 06 de fevereiro de 2024 

 

ILMO. SRA Caroline Marques Salgado 

 

SECRETÁRIA DE EDUCAÇÃO MUNICIPAL DO MARANHÃO 

 

 

Solicitamos à Vossa Senhoria que seja concedido a(o) aIuna(o) HAULLERANDS 

YESARES CARVALHO OLIVEIRA, residente e domiciliado (a) em São Luis — MA, mestrando (a) 

do Programa de Pós-Graduação Profissional em Ensino de Filosofia (PROF-FILO) da Universidade 

Federal do Maranhão (UFMA), portadora do RG: 78091697-2 — SSP-MA e do CPF: 354.463.073-

72 e matrícula UFMA n°2023104780, autorização para aplicação de instrumentos de coletas de 

dados: questionário socioeconômico e entrevistas semi — estruturadas aos alunos da UEB ENS 

FUND PROF SA VALLE, assim como, com fundamento na Constituiçäo Federal no seu artigo 5º, 

inciso XIV (“é assegurado a todos o acesso à informação e resguardado o sigilo da fonte, quando 

necessário ao exercício profissional"), inciso XXXIII (“todos têm direito a receber dos órgãos 

públicos informações de seu interesse particular, ou de interesse coletivo ou geral”) e no caput do 

artigo 37 (“a administração pública direta e indireta de qualquer dos Poderes da União, dos Estados, 

do Distrito Federal e dos Municípios obedecerá aos princípios de legalidade, impessoalidade, 

moralidade, publicidade e eficiência”), autorizaçäo para analisar o Projeto Político Pedagógico e o 

espaço físico e estrutural da escola supracitada, com vistas a realizar uma pesquisa acadêmica do 

projeto de mestrado do Programa de Pós-Graduaçäo Profissional em Ensino de Filosofia (PROF-

FILO) da Universidade Federal do Maranhão (UFMA) intitulado EDUCAÇÃO PARA A PAZ À 

LUZ DO PENSAMENTO DE HANNAH ARENDT: a escola como espaço para uma experiência 

filosófica formativa que é desenvolvido sob a orientaçäo da Prof’. Dra. Maria Olília Serra, docente do 

Programa de Pós-Graduaçäo supracitado. 

Na certeza de sua colaboração, permaneço a vossa disposiçäo para maiores 

esclarecimentos. 

   

JU0ŒEEUGEN#\ 8AR8OSA COSTA 
Oau: os,'oz/2oz4 iz2s44 oaoo 

 

Proc. ivis. Juoi e I-ugenia oaroosa Costa Coordenador/ 

Substituta do PROF-FILO - Núcleo UFMA 

Centro de Ciências Humanas - Universidade Federal do Maranhão - UFMA 
Programa de Pós-Graduaçăo em Ensino de rAoso'fia 

Centro de Ciências Humanas — CCH, Bloco 05, 2• andar. Cidade Universitźria. Av. dos Ponugueses, 1966,CEP 65080-805, 
São Luis-MA. Telefone: 098-32728307 E-mail: pro-filo@ufma.br 

 

mailto:pro-filo@ufma.br


159 

ANEXO B – OFÍCIO Nº 06/17 PROF-FILO – enviado ao Diretor Geral da UEB Ens. Fund. 

Professor Sá Valle. 

 

                                                                                                                
     



160 

ANEXO C – TERMO DE AUTORIZAÇÃO - SEMED 

 

                                                                                                                 
     

UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO — UFMA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS — CCH 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ENSINO E FILOSOFIA 

PROF-FILO MESTRADO PROFISSIONAL 

(Aprovado pela Resolução 1476/2009 — CONSEPE) 

 

OF. № 01/2024 — PROF-FILO 

São Luis, 06 de fevereiro de 2024 

 

ILMO. SRA Caroline Marques Salgado 

 

SECRETÁRIA DE EDUCAÇÃO MUNICIPAL DO MARANHÃO 

 

 

Solicitamos à Vossa Senhoria que seja concedido a(o) aIuna(o) HAULLERANDS 

YESARES CARVALHO OLIVEIRA, residente e domiciliado (a) em São Luis — MA, mestrando (a) 

do Programa de Pós-Graduação Profissional em Ensino de Filosofia (PROF-FILO) da Universidade 

Federal do Maranhão (UFMA), portadora do RG: 78091697-2 — SSP-MA e do CPF: 354.463.073-

72 e matrícula UFMA n°2023104780, autorização para aplicação de instrumentos de coletas de 

dados: questionário socioeconômico e entrevistas semi — estruturadas aos alunos da UEB ENS 

FUND PROF SA VALLE, assim como, com fundamento na Constituiçäo Federal no seu artigo 5º, 

inciso XIV (“é assegurado a todos o acesso à informação e resguardado o sigilo da fonte, quando 

necessário ao exercício profissional"), inciso XXXIII (“todos têm direito a receber dos órgãos 

públicos informações de seu interesse particular, ou de interesse coletivo ou geral”) e no caput do 

artigo 37 (“a administração pública direta e indireta de qualquer dos Poderes da União, dos Estados, 

do Distrito Federal e dos Municípios obedecerá aos princípios de legalidade, impessoalidade, 

moralidade, publicidade e eficiência”), autorizaçäo para analisar o Projeto Político Pedagógico e o 

espaço físico e estrutural da escola supracitada, com vistas a realizar uma pesquisa acadêmica do 

projeto de mestrado do Programa de Pós-Graduaçäo Profissional em Ensino de Filosofia (PROF-

FILO) da Universidade Federal do Maranhão (UFMA) intitulado EDUCAÇÃO PARA A PAZ À 

LUZ DO PENSAMENTO DE HANNAH ARENDT: a escola como espaço para uma experiência 

filosófica formativa que é desenvolvido sob a orientaçäo da Prof’. Dra. Maria Olília Serra, docente do 

Programa de Pós-Graduaçäo supracitado. 

Na certeza de sua colaboração, permaneço a vossa disposiçäo para maiores 

esclarecimentos. 

   

JU0ŒEEUGEN#\ 8AR8OSA COSTA 
Oau: os,'oz/2oz4 iz2s44 oaoo 

 

Proc. ivis. Juoi e I-ugenia oaroosa Costa Coordenador/ 

Substituta do PROF-FILO - Núcleo UFMA 

Centro de Ciências Humanas - Universidade Federal do Maranhão - UFMA 
Programa de Pós-Graduaçăo em Ensino de rAoso'fia 

Centro de Ciências Humanas — CCH, Bloco 05, 2• andar. Cidade Universitźria. Av. dos Ponugueses, 1966,CEP 65080-805, 
São Luis-MA. Telefone: 098-32728307 E-mail: pro-filo@ufma.br 

 

 

mailto:pro-filo@ufma.br


161 

ANEXO D – TERMO DE AUTORIZAÇÃO – recebido do Diretor Geral da UEB Ens. 

Fund. Professor Sá Valle. 

 

 
 



162 

ANEXO E - TERMO DE ASSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO (TALE) 

 

                                                                                                                            
     

Universidade Federal do Maranhão - UFMA  

Mestrado Profissional em Filosofia - PROF-FILO 

Av. dos Portugueses, n. 1966, Bacanga, CEP – 65080-805, São Luís, MA. 

 

TERMO DE ASSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO (TALE) 
(Elaborado de acordo com a Resolução nº 466/2012 – CNS/CONEP 

 e da Resolução  no 510/16 - CNS/CONEP) 

 

Você está convidado (a) a participar da pesquisa intitulada: EDUCAÇÃO PARA A 

PAZ À LUZ DO PENSAMENTO DE HANNAH ARENDT: a escola como espaço para 

uma experiência filosófica formativa, sob a responsabilidade do mestrando (a), 

HAULLERANDS YESARES CARVALHO OLIVEIRA, e da orientadora Prof.ª Dra. 

Maria Olilia Serra, do Programa de Mestrado Profissional em Filosofia PROF-FILO da 

Universidade Federal do Maranhão – Campus São Luís. 

Ao assinar este documento, estou ciente de que: 

 

1 O principal objetivo é apresentar à luz do pensamento de Hannah Arendt uma 

proposta de ensino de filosofia voltado ao exercício crítico da convivência de paz no 

sexto ano da UEB FUND PROF SÁ VALLE. 

 

2 Essa pesquisa acontecerá em uma turma do sexto ano da referida escola, como grupo 

amostral. O pesquisador (a) usará os seguintes instrumentos: um questionário para coletar 

dados socioeconômico e étnico-cultural, um questionário prévio à pesquisa e um 

questionário pós SDI (sequência didática interacionista) a ser aplicado com os sujeitos 

da pesquisa. 

 

3 Os nomes dos participantes, assim como, todas as informações que possam identificar a 

participação deles, serão mantidas em sigilo absoluto, durante todo o processo e depois do 

término da pesquisa. 

 

4 As informações obtidas por intermédio dos instrumentos mencionados não apresentam 

riscos conhecidos à saúde física e mental, possivelmente, não causará constrangimentos. Mas, 

não se exime a possibilidade de certa timidez e/ou ansiedade, por se tratar de sujeitos que 

estão em fase de construção da subjetividade e pelo desconhecimento do teor da entrevista. 

Para amenizar ou eliminar possíveis desconfortos, o pesquisador oferecerá o roteiro da 

entrevista impresso para que o participante conheça o conteúdo. Se essas situações 

continuarem, o pesquisador dialogará visando diminuí-las. Caso haja persistência, será 

indagado se o (a) participante deseja interromper temporária ou definitivamente sua 

participação – se essa resposta for afirmativa, será encerrada a entrevista. Convém ressaltar, 

que a decisão de participação será da criança e/ou do (a) adolescente e a autorização será de 

um dos pais ou responsável. 

 



163 

5 Os benefícios previstos aos participantes referem-se à possibilidade de reflexões 

relacionadas a uma melhor aprendizagem da disciplina Filosofia, envolvendo conteúdos 

conceituais, procedimentais e atitudinais relacionados a constituição de uma cultura de paz. 

Após essas reflexões poderá ser desenvolvido melhor entendimento para toda a sociedade 

obre um ensino   filosófico crítico-reflexivo. 

 

6 Durante a pesquisa serão garantidos os seguintes direitos: a) esclarecimento (s) e resposta 

(s) de pergunta (s); b) liberdade para abandonar a pesquisa a qualquer momento sem prejuízo 

ao participante e à instituição; e c) diálogo sobre algum desconforto ou inquietação ocorrida 

que possa ocorrer na (s) investigação (ões) proposta (s). 

 

7 As informações da pesquisa serão guardadas - sob a responsabilidade do (a) pesquisador (a) 

- em arquivo impresso e digital durante e após o término da pesquisa. 

 

8  O Comitê de Ética em Pesquisa poderá ser contatado para apresentar recursos ou 

reclamações em relação à pesquisa pelo e-mail: cepufma@ufma.br e telefone: 32728708. O 

orientando e a orientadora podem ser procurados no seguinte endereço institucional: Av. dos 

Portugueses, 1966, Bacanga, CEP: 65.085-580. São Luís - MA, Coordenação do Mestrado 

Profissional em Filosofia - PROF-FILO - telefone: 32728307. Poderá entrar em contato com o 

responsável pela pesquisa sempre que julgar necessário, pelo telefone: (98) 988117300. 

 

Assentimento Livre e Esclarecido 

 

 

Eu                                                                                                                                                 

após ter recebido todos os esclarecimentos e assinado o TALE, confirmo que a criança e/ou o 

(a) 

adolescente__________________________________________________________________

______                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             

recebeu os esclarecimentos necessários, e concorda em participar desta pesquisa. Dessa 

forma, assino este termo, juntamente com o pesquisador, em duas vias de igual teor, ficando 

uma via sob o meu poder e outra em poder do (a) pesquisador (a). 

 

Local: São Luís - MA     Data:          / / 2024. 

 

 

Assinatura do responsável: 

 

 

 

Assinatura do Pesquisador: 

 

 

 

mailto:cepufma@ufma.br%20e%20telefone:%2032728708.


164 

ANEXO F - TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE ESCLARECIDO (1ª via) 
 

                                                                                          
Universidade Federal do Maranhão - UFMA 

Mestrado Profissional em Filosofia – PROF-FILO 

Av. dos Portugueses, n. 1966, Bacanga, CEP – 65080-805, São Luís, MA. 

 

 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE ESCLARECIDO (1ª via) 

(Elaborado de acordo com a Resolução nº 466/2012 – CNS/CONEP  

e da Resolução no 510/16 - CNS/CONEP) 

 

EDUCAÇÃO PARA A PAZ À LUZ DO PENSAMENTO DE HANNAH ARENDT: 

a escola como espaço para uma experiência filosófica formativa. 

 

Eu, , 

abaixo assinado, dou meu consentimento livre e esclarecido para participar como 

voluntário (a) da pesquisa citada, sob a responsabilidade do mestrando (a) do curso de 

Mestrado Profissional em Filosofia PROF-FILO da Universidade Federal do Maranhão 

(UFMA), sob a orientação do Prof.ª Dr.ª Maria Olilia Serra do Departamento de 

Filosofia da referida Universidade. 

 

Assinando este Termo de Consentimento estou ciente de que: 

 

1 O principal objetivo é apresentar à luz do pensamento de Hannah Arendt uma 

proposta de ensino de filosofia voltado ao exercício crítico da convivência de paz no 

sexto ano da UEB FUND PROF SÁ VALLE. 

 

2 Essa pesquisa acontecerá em uma turma do sexto ano, da referida escola, como grupo 

amostral. O pesquisador (a) usará os seguintes instrumentos: um questionário para coletar 

dados socioeconômico e étnico-cultural, um questionário prévio à pesquisa e um 

questionário pós SDI (sequência didática interacionista) a ser aplicado com os sujeitos 

da pesquisa. 

 

3 Obtive todas as informações necessárias para decidir conscientemente sobre minha 

participação na mencionada pesquisa. 

 

4 As respostas a estes instrumentos não apresentam riscos conhecidos à saúde física e mental, 

possivelmente não causará constrangimentos. Mas, não se exime a possibilidade de certa 

timidez e/ou ansiedade. 

 

5 Para amenizar ou eliminar possíveis desconfortos, o pesquisador oferecerá o roteiro da 

entrevista impresso para que o participante conheça o conteúdo. Se essas situações 



165 

continuarem, o pesquisador dialogará visando diminuí-las. Caso haja persistência, será 

indagado se o (a) participante deseja interromper temporária ou definitivamente sua 

participação – se essa resposta for afirmativa, será encerrada a entrevista. 

 

6 As informações pessoais serão mantidas em sigilo e os resultados gerais obtidos na pesquisa 

serão utilizados apenas para alcançar o objetivo do estudo, incluindo-se sua publicação na 

literatura científica especializada. 

 

7 Estou livre para interromper a qualquer momento minha participação na pesquisa. 

 

8 O Comitê de Ética em Pesquisa poderá ser contatado para apresentar recursos ou 

reclamações em relação à pesquisa pelo e-mail: cepufma@ufma.br e telefone: 32728708. O 

orientando e a orientadora podem ser procurados no seguinte endereço institucional: Av. dos 

Portugueses, 1966, Bacanga, CEP: 65.085-580. São Luís - MA, Coordenação do Mestrado 

Profissional em Filosofia - PROF-FILO - telefone: 32728307. Poderá entrar em contato com o 

responsável pela pesquisa sempre que julgar necessário, pelo telefone: (98) 988117300. 

 

9 Este Termo de Consentimento é feito em duas vias, sendo que uma permanecerá      em meu 

poder e a outra com o (a) pesquisador (a) responsável. 

 

Data / / 2024 

 

 

Assinatura do participante:    

 
 

 

 

 



166 

ANEXO G – LETRA DA MÚSICA: “A PAZ, A GENTE FAZ”- de Gabriele Cox | LiryBric 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



167 

ANEXO H – DECLARAÇÃO UNIVERSAL DOS DIREITOS HUMANOS (DUDH) 

Declaração Universal dos Direitos Humanos 

Adotada e proclamada pela Assembleia Geral das Nações Unidas (resolução 217 A III) em 

10 de dezembro 1948. 

Preâmbulo 

Considerando que o reconhecimento da dignidade inerente a todos os membros da família 

humana e de seus direitos iguais e inalienáveis é o fundamento da liberdade, da justiça e da 

paz no mundo, 

Considerando que o desprezo e o desrespeito pelos direitos humanos resultaram em atos 

bárbaros que ultrajaram a consciência da humanidade e que o advento de um mundo em que 

mulheres e homens gozem de liberdade de palavra, de crença e da liberdade de viverem a 

salvo do temor e da necessidade foi proclamado como a mais alta aspiração do ser humano 

comum, 

Considerando ser essencial que os direitos humanos sejam protegidos pelo império da lei, 

para que o ser humano não seja compelido, como último recurso, à rebelião contra a tirania e 

a opressão, 

Considerando ser essencial promover o desenvolvimento de relações amistosas entre as 

nações, 

Considerando que os povos das Nações Unidas reafirmaram, na Carta, sua fé nos direitos 

fundamentais do ser humano, na dignidade e no valor da pessoa humana e na igualdade de 

direitos do homem e da mulher e que decidiram promover o progresso social e melhores 

condições de vida em uma liberdade mais ampla, 

Considerando que os Países-Membros se comprometeram a promover, em cooperação com 

as Nações Unidas, o respeito universal aos direitos e liberdades fundamentais do ser humano 

e a observância desses direitos e liberdades, 

Considerando que uma compreensão comum desses direitos e liberdades é da mais alta 

importância para o pleno cumprimento desse compromisso, 

Agora portanto a Assembleia Geral proclama a presente Declaração Universal dos Direitos 

Humanos como o ideal comum a ser atingido por todos os povos e todas as nações, com o 

objetivo de que cada indivíduo e cada órgão da sociedade tendo sempre em mente esta 

Declaração, esforce-se, por meio do ensino e da educação, por promover o respeito a esses 

direitos e liberdades, e, pela adoção de medidas progressivas de caráter nacional e 

internacional, por assegurar o seu reconhecimento e a sua observância universais e efetivos, 

tanto entre os povos dos próprios Países-Membros quanto entre os povos dos territórios sob 

sua jurisdição. 

Artigo 1 

Todos os seres humanos nascem livres e iguais em dignidade e direitos. São dotados de 

razão e consciência e devem agir em relação uns aos outros com espírito de fraternidade. 

Artigo 2 

1. Todo ser humano tem capacidade para gozar os direitos e as liberdades estabelecidos 

nesta Declaração, sem distinção de qualquer espécie, seja de raça, cor, sexo, língua, religião, 

opinião política ou de outra natureza, origem nacional ou social, riqueza, nascimento, ou 
qualquer outra condição.  

2. Não será também feita nenhuma distinção fundada na condição política, jurídica ou 

internacional do país ou território a que pertença uma pessoa, quer se trate de um território 

independente, sob tutela, sem governo próprio, quer sujeito a qualquer outra limitação de 

soberania. 

Artigo 3 

Todo ser humano tem direito à vida, à liberdade e à segurança pessoal. 

Artigo 4 

https://www.unicef.org/brazil/carta-das-nacoes-unidas


168 

Ninguém será mantido em escravidão ou servidão; a escravidão e o tráfico de escravos serão 

proibidos em todas as suas formas. 

Artigo 5 

Ninguém será submetido à tortura, nem a tratamento ou castigo cruel, desumano ou 

degradante. 

Artigo 6 

Todo ser humano tem o direito de ser, em todos os lugares, reconhecido como pessoa 

perante a lei. 

Artigo 7 

Todos são iguais perante a lei e têm direito, sem qualquer distinção, a igual proteção da lei. 

Todos têm direito a igual proteção contra qualquer discriminação que viole a presente 

Declaração e contra qualquer incitamento a tal discriminação. 

Artigo 8 

Todo ser humano tem direito a receber dos tribunais nacionais competentes remédio efetivo 

para os atos que violem os direitos fundamentais que lhe sejam reconhecidos pela 

constituição ou pela lei. 

Artigo 9 

Ninguém será arbitrariamente preso, detido ou exilado. 

Artigo 10 

Todo ser humano tem direito, em plena igualdade, a uma justa e pública audiência por parte 

de um tribunal independente e imparcial, para decidir seus direitos e deveres ou fundamento 

de qualquer acusação criminal contra ele. 

Artigo 11 

1.Todo ser humano acusado de um ato delituoso tem o direito de ser presumido inocente até 

que a sua culpabilidade tenha sido provada de acordo com a lei, em julgamento público no 

qual lhe tenham sido asseguradas todas as garantias necessárias à sua defesa.  

2. Ninguém poderá ser culpado por qualquer ação ou omissão que, no momento, não 

constituíam delito perante o direito nacional ou internacional. Também não será imposta 

pena mais forte de que aquela que, no momento da prática, era aplicável ao ato delituoso. 

Artigo 12 

Ninguém será sujeito à interferência na sua vida privada, na sua família, no seu lar ou na sua 

correspondência, nem a ataque à sua honra e reputação. Todo ser humano tem direito à 

proteção da lei contra tais interferências ou ataques. 

Artigo 13 

1. Todo ser humano tem direito à liberdade de locomoção e residência dentro das fronteiras 

de cada Estado.  

2. Todo ser humano tem o direito de deixar qualquer país, inclusive o próprio e a esse 

regressar. 

Artigo 14 

1. Todo ser humano, vítima de perseguição, tem o direito de procurar e de gozar asilo em 

outros países.  

2. Esse direito não pode ser invocado em caso de perseguição legitimamente motivada por 
crimes de direito comum ou por atos contrários aos objetivos e princípios das Nações 

Unidas. 

Artigo 15 

1. Todo ser humano tem direito a uma nacionalidade.  

2. Ninguém será arbitrariamente privado de sua nacionalidade, nem do direito de mudar de 

nacionalidade. 

Artigo 16 

1. Os homens e mulheres de maior idade, sem qualquer restrição de raça, nacionalidade ou 



169 

religião, têm o direito de contrair matrimônio e fundar uma família. Gozam de iguais 

direitos em relação ao casamento, sua duração e sua dissolução.  

2. O casamento não será válido senão com o livre e pleno consentimento dos nubentes.  

3. A família é o núcleo natural e fundamental da sociedade e tem direito à proteção da 

sociedade e do Estado. 

Artigo 17 

1. Todo ser humano tem direito à propriedade, só ou em sociedade com outros.  

2. Ninguém será arbitrariamente privado de sua propriedade. 

Artigo 18 

Todo ser humano tem direito à liberdade de pensamento, consciência e religião; esse direito 

inclui a liberdade de mudar de religião ou crença e a liberdade de manifestar essa religião ou 

crença pelo ensino, pela prática, pelo culto em público ou em particular. 

Artigo 19 

Todo ser humano tem direito à liberdade de opinião e expressão; esse direito inclui a 

liberdade de, sem interferência, ter opiniões e de procurar, receber e transmitir informações e 

idéias por quaisquer meios e independentemente de fronteiras. 

Artigo 20 

1. Todo ser humano tem direito à liberdade de reunião e associação pacífica.  

2. Ninguém pode ser obrigado a fazer parte de uma associação. 

Artigo 21 

1. Todo ser humano tem o direito de tomar parte no governo de seu país diretamente ou por 

intermédio de representantes livremente escolhidos.  

2. Todo ser humano tem igual direito de acesso ao serviço público do seu país.  

3. A vontade do povo será a base da autoridade do governo; essa vontade será expressa em 

eleições periódicas e legítimas, por sufrágio universal, por voto secreto ou processo 

equivalente que assegure a liberdade de voto. 

Artigo 22 

Todo ser humano, como membro da sociedade, tem direito à segurança social, à realização 

pelo esforço nacional, pela cooperação internacional e de acordo com a organização e 

recursos de cada Estado, dos direitos econômicos, sociais e culturais indispensáveis à sua 

dignidade e ao livre desenvolvimento da sua personalidade. 

Artigo 23 

1. Todo ser humano tem direito ao trabalho, à livre escolha de emprego, a condições justas e 

favoráveis de trabalho e à proteção contra o desemprego.  

2. Todo ser humano, sem qualquer distinção, tem direito a igual remuneração por igual 

trabalho.  

3. Todo ser humano que trabalha tem direito a uma remuneração justa e satisfatória que lhe 

assegure, assim como à sua família, uma existência compatível com a dignidade humana e a 

que se acrescentarão, se necessário, outros meios de proteção social.  

4. Todo ser humano tem direito a organizar sindicatos e a neles ingressar para proteção de 

seus interesses. 

Artigo 24 
Todo ser humano tem direito a repouso e lazer, inclusive a limitação razoável das horas de 

trabalho e a férias remuneradas periódicas. 

Artigo 25 

1. Todo ser humano tem direito a um padrão de vida capaz de assegurar a si e à sua família 

saúde, bem-estar, inclusive alimentação, vestuário, habitação, cuidados médicos e os 

serviços sociais indispensáveis e direito à segurança em caso de desemprego, doença 

invalidez, viuvez, velhice ou outros casos de perda dos meios de subsistência em 

circunstâncias fora de seu controle.  



170 

2. A maternidade e a infância têm direito a cuidados e assistência especiais. Todas as 

crianças, nascidas dentro ou fora do matrimônio, gozarão da mesma proteção social. 

Artigo 26 

1. Todo ser humano tem direito à instrução. A instrução será gratuita, pelo menos nos graus 

elementares e fundamentais. A instrução elementar será obrigatória. A instrução técnico-

profissional será acessível a todos, bem como a instrução superior, esta baseada no mérito.  

2. A instrução será orientada no sentido do pleno desenvolvimento da personalidade humana 

e do fortalecimento do respeito pelos direitos do ser humano e pelas liberdades 

fundamentais. A instrução promoverá a compreensão, a tolerância e a amizade entre todas as 

nações e grupos raciais ou religiosos e coadjuvará as atividades das Nações Unidas em prol 

da manutenção da paz.  

3. Os pais têm prioridade de direito na escolha do gênero de instrução que será ministrada a 

seus filhos. 

Artigo 27 

1. Todo ser humano tem o direito de participar livremente da vida cultural da comunidade, 

de fruir as artes e de participar do progresso científico e de seus benefícios.  

2. Todo ser humano tem direito à proteção dos interesses morais e materiais decorrentes de 

qualquer produção científica literária ou artística da qual seja autor. 

Artigo 28 

Todo ser humano tem direito a uma ordem social e internacional em que os direitos e 

liberdades estabelecidos na presente Declaração possam ser plenamente realizados. 

Artigo 29 

1. Todo ser humano tem deveres para com a comunidade, na qual o livre e pleno 

desenvolvimento de sua personalidade é possível.  

2. No exercício de seus direitos e liberdades, todo ser humano estará sujeito apenas às 

limitações determinadas pela lei, exclusivamente com o fim de assegurar o devido 

reconhecimento e respeito dos direitos e liberdades de outrem e de satisfazer as justas 

exigências da moral, da ordem pública e do bem-estar de uma sociedade democrática.  

3. Esses direitos e liberdades não podem, em hipótese alguma, ser exercidos contrariamente 

aos objetivos e princípios das Nações Unidas. 

Artigo 30 

Nenhuma disposição da presente Declaração pode ser interpretada como o reconhecimento a 

qualquer Estado, grupo ou pessoa, do direito de exercer qualquer atividade ou praticar 

qualquer ato destinado à destruição de quaisquer dos direitos e liberdades aqui estabelecidos. 

 

Fonte: UNICEF BRASIL. Disponível em: https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-

humanos Acesso em: 17 nov. 2023. 

 

 

https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos
https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos


171 

 

ANEXO I – ESTADO DO MARANHÃO DIÁRIO OFICIAL ANO XCVIII Nº 125 

 

 



172 

ANEXO J – E-BOOK: Produto da Pesquisa 



173 

 



174 

 



175 

 



176 

 



177 

 



178 

 



179 

 



180 

 



181 

 



182 

 



183 

 



184 

 



185 

 



186 

 

 



187 

 

 



188 

 

 



189 

 

 



190 

 

 



191 

 

 



192 

 

 



193 

 

 



194 

 

 



195 

 

 



196 

 

 



197 

 

 



198 

 

 



199 

 

 



200 

 

 



201 

 

 



202 

 

 



203 

 

 



204 

 

 



205 

 

 



206 

 

 



207 

 

 



208 

 

 



209 

 

 



210 

 

 



211 

 

 



212 

 

 



213 

 

 



214 

 

 



215 

 

 



216 

 

 



217 

 

 



218 

 

 



219 

 

 



220 

 

 



221 

 

 



222 

 

 



223 

 

 



224 

 

 



225 

 

 



226 

 

 



227 

 

 



228 

 

 



229 

 

 



230 

 

 



231 

 

 



232 

 

 



233 

 

 



234 

 

 



235 

 

 



236 

 

 



237 

 

 



238 

 

 



239 

 

 



240 

 

 



241 

 

 



242 

 

 



243 

 

 



244 

 

 


