
   

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

MESTRADO ACADÊMICO 

 

  

 

JOCILENE MARY FURTADO LIMA DA SILVA 

 

 

 

 

A ESTÉTICA NO PENSAMENTO FILOSÓFICO DE GIANNI VATTIMO:  

OCASO DA ARTE E IMAGENS ARTÍSTICAS EM MEIO DIGITAL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO LUÍS 

2025 



   

UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

MESTRADO ACADÊMICO 

 

 

 

JOCILENE MARY FURTADO LIMA DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

A ESTÉTICA NO PENSAMENTO FILOSÓFICO DE GIANNI VATTIMO:  

OCASO DA ARTE E IMAGENS ARTÍSTICAS EM MEIO DIGITAL 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia, da Universidade Federal do 

Maranhão, como requisito para obtenção do título de 

mestre em filosofia. 

 

Orientador: Prof. Dr. Luis Hernán Uribe Miranda 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO LUÍS 

2025 



   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

JOCILENE MARY FURTADO LIMA DA SILVA 

 

 

A ESTÉTICA NO PENSAMENTO FILOSÓFICO DE GIANNI VATTIMO:  

OCASO DA ARTE E IMAGENS ARTÍSTICAS EM MEIO DIGITAL 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia, da Universidade Federal do 

Maranhão, como requisito para obtenção do título de 

mestre em filosofia. 

 

 

Data de Aprovação: 12 / 12 / 2025 

 

 

Banca Examinadora: 

 

  

 

________________________________________________ 

Prof. Dr. Luis Hernán Uribe Miranda 

Universidade Federal do Maranhão 

 

 

 

________________________________________________ 

Prof. Dr. Plínio Santos Fontenelle 

Universidade Federal do Maranhão 

 

 

 

_______________________________________________ 

Profª Drª Íris Fátima da Silva Uribe 

Membro Externo ao Programa 

 

 

 



   

AGRADECIMENTOS 

 

À minha família, filha e esposo, por todo apoio e incentivo durante a realização do 

mestrado. Agradeço pela compreensão e paciência nos momentos que precisei direcionar 

minha atenção aos estudos e ao desenvolvimento desta dissertação. Vocês foram minha maior 

motivação durante essa jornada acadêmica. 

Aos docentes do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal 

do Maranhão, pela excelência no ensino, especialmente aos professores que ministraram as 

disciplinas de Seminário de Pesquisa, pelas recomendações relativas ao desenvolvimento da 

pesquisa apresentada nesta dissertação. 

À Coordenação e Secretaria do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da 

Universidade Federal do Maranhão, pelas orientações e suporte quanto aos procedimentos e 

atividades administrativas do mestrado. 

Ao orientador, Prof. Dr. Luis Hernán Uribe Miranda, referência nos estudos e pesquisa 

em Filosofia Italiana, pela atenção e gentileza durante a elaboração desta dissertação, 

conduzindo-me no percurso da minha pesquisa, por meio da orientação acadêmica e pela 

contribuição de sua produção bibliográfica sobre o filósofo Gianni Vattimo. 

Aos integrantes e pesquisadores do Grupo de Estudos e Pesquisa em Filosofia Italiana/ 

GEPFIT/UFMA, pelas discussões em grupo e estudos compartilhados, os quais 

possibilizaram um maior aperfeiçoamento na área da Filosofia Italiana.  

Aos artistas que autorizaram a reprodução de suas respectivas obras digitais neste 

texto dissertativo, possibilitando a concretização das análises realizadas. 

Aos membros da banca examinadora, pela dedicação à leitura e à análise desta 

dissertação de mestrado. 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 



   

RESUMO 

 

A presente dissertação de mestrado tem como tema a estética no pensamento filosófico de 

Gianni Vattimo, visando uma forma de explicar a produção artística na pós-modernidade. A 

pesquisa, de base teórica, tem como fundamento as teorias, conceitos e ideias da estética 

vattimiana, de forma a identificar suas principais teses, no sentido de responder ao problema 

de como analisar as produções artísticas na pós-modernidade, mais especificamente as 

imagens em meio digital, como as obras produzidas e disponibilizadas no contexto da 

pandemia de covid-19. Para tanto, foi realizada a revisão da literatura já publicada, que 

engloba as obras do filósofo italiano e de teóricos que fundamentam seu pensamento. Foram 

identificados os antecedentes estéticos do pensamento filosófico de Vattimo, a partir da teoria 

da formatividade de seu mestre Luigi Pareyson e do conceito de produção em Aristóteles, 

analisado pelo filósofo italiano. Em seguida, foi abordada a investigação da relação entre arte 

e ontologia, realizada por Vattimo, com base na filosofia heideggeriana, destacando as 

discussões de caráter ontológico no campo estético, com o intuito de compreender o 

fenômeno da arte e da obra artística como um acontecimento, um evento com sua própria 

ordem de relações, que funda um novo mundo, uma nova realidade. Nessa concepção, o 

alcance da verdade na arte exige uma reflexão para além da estética tradicional, superando a 

visão da arte como portadora de uma verdade estável ou suprema a ser desvelada. 

Posteriormente, foi analisado o desenvolvimento do pensamento de Vattimo que relaciona as 

filosofias de Nietzsche e de Heidegger no sentido de abordar uma teoria que verse sobre o fim 

da era moderna e os aspectos que configuram o início da pós-modernidade, o que inclui a 

análise sobre a arte. Neste ponto, foi demonstrado que a investigação da arte na modernidade 

tardia deve considerar o enfraquecimento da tradição metafísica, visto que os critérios 

fundacionais enraizados no pensamento ocidental se mostram insuficientes para a 

compreensão da experiência artística na sociedade pós-moderna. Também foi abordada a 

concepção hegeliana de morte da arte, a qual Vattimo interpreta como ocaso da arte, 

decorrente do predomínio das mídias de massa e dos conteúdos que propagam, com uma 

influência central no cotidiano e no modo de vida na pós-modernidade, caracterizando uma 

estetização geral da existência. Depois, foram analisadas as concepções vattimianas de pós-

modernidade como sociedade de comunicação generalizada e o problema da arte em tal 

sociedade. No capítulo final, foi realizada a sistematização da estética vattimiana, 

apresentando as principais concepções relativas à experiência artística na pós-modernidade. 

Em seguida, foram descritos os aspectos gerais da pandemia de covid-19, incluindo a 

abordagem sobre The Covid Art Museum, museu virtual do Instagram com imagens 

produzidas na crise sanitária global. Por fim, foram analisadas seis obras imagéticas do 

referido museu, com base na estética vattimiana, resultando na principal conclusão da 

pesquisa: a estética filosófica de Vattimo é uma forma de explicar a produção artística na pós-

modernidade, não somente em termos gerais, mas viabilizando o exame de obras artísticas, 

como demonstrado nesta dissertação. 

 

Palavras-chaves: Gianni Vattimo; Pós-modernidade; Estética; Arte; Mídias. 

 

 

 

 

 



   

ABSTRACT 

 

This master's thesis focuses on aesthetics in the philosophical thought of Gianni Vattimo, 

aiming to explain artistic production in postmodernity. The theoretically grounded research is 

based on the theories, concepts, and ideas of Vattimian aesthetics, identifying its main theses 

in order to answer the question of how to analyze artistic productions in postmodernity, more 

specifically images in digital media, such as works produced and made available in the 

context of the covid-19 pandemic. To this purpose, a review of previously published literature 

was conducted, encompassing the works of the Italian philosopher and theorists who underpin 

his thought. The aesthetic antecedents of Vattimo's philosophical thought were identified, 

starting from the theory of formativity of his mentor Luigi Pareyson and the concept of 

production in Aristotle, as analyzed by the Italian philosopher. Next, Vattimo's investigation 

into the relationship between art and ontology, based on Heideggerian philosophy, was 

addressed, highlighting the ontological discussion within the aesthetic field, with the aim of 

understanding the characteristics of art and the artwork as an event, an occurrence with its 

own order of relations, which founds a new world, a new reality. In this conception, reaching 

truth in art requires a reflection beyond traditional aesthetics, overcoming the view of art as 

the bearer of a stable or supreme truth to be unveiled. Subsequently, the development of 

Vattimo's thought relating the philosophies of Nietzsche and Heidegger was explored in order 

to address a theory concerning the end of the modern era and the aspects that configure the 

beginning of postmodernity, which includes an analysis of art. At this point, it was 

demonstrated that the investigation of art in late modernity must consider the weakening of 

the metaphysical tradition, because the foundational criteria rooted in Western thought are 

insufficient for understanding the artistic experience in postmodern society. The Hegelian 

conception of the death of art was also addressed, which Vattimo interprets as the decline of 

art, resulting from the predominance of mass media and the content they propagate, with a 

central influence on daily life and lifestyle in postmodernity, characterizing a general 

aestheticization of existence. Then, Vattimo's conceptions of postmodernity as a society of 

generalized communication and the problem of art in such a society were analyzed. In the 

final chapter, Vattimo's aesthetics were systematized, presenting the main conceptions related 

to artistic experience in postmodernity. Next, the general aspects of the covid-19 pandemic 

were described, including an approach to The Covid Art Museum, a virtual Instagram museum 

with images produced during the global health crisis. Finally, six visual works from the 

aforementioned museum were analyzed, based on Vattimo's aesthetics, resulting in the main 

conclusion of the research: Vattimo's philosophical aesthetics is a way of explaining artistic 

production in postmodernity, not only in general terms, but also enabling the examination of 

artistic works, as demonstrated in this dissertation. 

 

Keywords: Gianni Vattimo; Postmodernity; Aesthetics; Art; Media. 

 

 

 

 

 

 

 



   

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Figura 1- Imagem do perfil The Covid Art Museum, obtida a partir de recorte da 

captura de tela no Instagram............................................................................................. 

 

95 

Figura 2 - Imagem atribuída a @raangul, obtida a partir de recorte da captura de tela 

em @covidartmuseum....................................................................................................... 

 

98 

Figura 3 - Imagem atribuída a @yellow.victoria, obtida a partir de recorte da captura 

de tela em @covidartmuseum .......................................................................................... 

 

101 

Figura 4 - Imagem atribuída a @johnson_tsang_artist, obtida a partir de recorte da 

captura de tela em @covidartmuseum.............................................................................. 

 

104 

Figura 5 - Imagem atribuída a @nathanwyburnart, obtida a partir de recorte da 

captura de tela em @covidartmuseum.............................................................................. 

 

106 

Figura 6 - Imagem com fotografia atribuída a @edu_ramorim e mural atribuído a 

@kobrastreetart, obtida a partir de recorte da captura de tela na conta 

@covidartmuseum............................................................................................................. 

 

 

108 

Figura 7 - Imagem atribuída a @jurjenbertens, obtida a partir de recorte da captura de 

tela em @covidartmuseum................................................................................................ 

 

111 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.instagram.com/nathanwyburnart/?hl=pt
https://www.instagram.com/nathanwyburnart/?hl=pt
https://www.instagram.com/nathanwyburnart/?hl=pt


   

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO.............................................................................................................. 9 

2 ANTECEDENTES ESTÉTICOS DE GIANNI VATTIMO...................................... 16 

 2.1 Teoria da formatividade de Luigi Pareyson....................................................... 16 

  2.1.1 Conceito de formatividade e sua especificidade na arte............................ 18 

  2.1.2 Materialidade da forma artística................................................................. 20 

  2.1.3 Formação da obra artística........................................................................... 24 

 2.2 O conceito de produção em Aristóteles.............................................................. 26 

  2.2.1 Arte entre as atividades humanas................................................................ 26 

  2.2.2 τέχνη como ato de fazer, de produzir........................................................... 29 

  2.2.3 Ato de gerar na arte e na natureza............................................................... 30 

  2.2.4 Analogias entre arte e natureza: imitação, operação ordenada e 

finalidade................................................................................................................. 

 

32 

  2.2.5 Considerações sobre a arte útil em relação à arte bela.............................. 33 

  2.2.6 Finalidade, organicidade e conclusão do processo produtivo.................... 36 

3 ESTÉTICA NO PENSAMENTO FILOSÓFICO DE GIANNI VATTIMO............ 42 

 3.1 Estética ontológica................................................................................................. 42 

  3.1.1 Proposta de uma estética ontológica: arte, ontologia e epocalidade do 

ser............................................................................................................................. 

 

43 

  3.1.2 Considerações sobre as estéticas e poéticas pós-hegelianas……...…..….. 47 

  3.1.3 Abertura ontológica da teoria da formatividade de Luigi Pareyson........ 51 

  3.1.4 Fundamento ontológico da novidade da arte em Heidegger..................... 52 

  3.1.5 A questão da verdade na obra de arte......................................................... 54 

 3.2 Torção-distorção para a pós-modernidade......................................................... 59 

  3.2.1 Enfraquecimento do ser e dos valores supremos........................................ 59 

  3.2.2 Estetização geral da existência..................................................................... 63 

 3.3 Pós-modernidade e estética.................................................................................. 68 

  3.3.1 Pós-modernidade como sociedade de comunicação generalizada............. 68 

  3.3.2. O problema da arte na sociedade de comunicação generalizada............. 72 

4  ESTÉTICA VATTIMIANA, ARTE E PANDEMIA............................................... 80 

 4.1 Estética vattimiana................................................................................................ 80 

 4.2 Contexto pandêmico e O Museu de Arte da Covid………………………..….. 91 



   

 4.3 Imagens artísticas no contexto pandêmico………………………….………… 97 

  4.3.1 Análise da primeira imagem: crise sanitária global………….………….. 98 

  4.3.2 Análise da segunda imagem: consequências da pandemia……………… 101 

  4.3.3 Análise da terceira imagem: afetos e sexualidade na pandemia………... 104 

  4.3.4 Análise da quarta imagem: o homem responsável pelo seu próprio 

destino…………………………………………………………………………….. 

 

106 

  4.3.5 Análise da quinta imagem: sobrevivência em tempo de crise viral, fé e 

ciência……………………………………………………………………………... 

 

108 

  4.3.6 Análise da sexta imagem: distanciamento social………………………… 111 

5 CONCLUSÕES........................................................................................................... 114 

 REFERÊNCIAS.......................................................................................................... 125 

 



9 

 

1 INTRODUÇÃO 

Esta dissertação de mestrado teve como motivação inicial o contato com obras de artes 

em meio digital, no contexto da covid-19, quando tive conhecimento do perfil The Covid Art 

Museum (O Museu de Arte da Covid), no aplicativo de interação social Instagram. Trata-se de 

um museu virtual que disponibiliza imagens artísticas produzidas durante a pandemia do novo 

coronavírus, o qual despertou meu interesse em virtude da diversidade de obras publicadas, as 

quais demonstram que, mesmo num momento de crise sanitária que infectou milhões de 

pessoas no mundo, os seres humanos não deixaram de manifestar sua criatividade, emoções e 

sentimentos por meio da arte. Além disso, verifiquei que as imagens publicadas pelo referido 

museu não poderiam ser compreendias por meio dos critérios estéticos tradicionais, 

questionando-me sobre a maneira de explicá-las enquanto manifestação artística. 

Durante a leitura do artigo A estética filosófica de Gianni Vattimo, de Luis Uribe 

Miranda, ponderei que a estética no pensamento do filósofo italiano poderia ser a resposta 

para meus questionamentos sobre as imagens artísticas anteriormente vistas no museu virtual 

da covid, às quais não correspondiam às concepções tradicionais de arte, necessitando de uma 

explicação no campo estético sob outros fundamentos. A partir de então, realizei leituras e 

estudos na bibliografia de Gianni Vattimo, com o intuito de melhor entender sua filosofia, 

sobretudo no âmbito estético, o que evidenciou sua relevância para a compreensão da 

experiência estética na pós-modernidade. Desse modo, o que inicialmente foi uma experiência 

pessoal com a arte digital, passou a ser visualizada como uma possibilidade de pesquisa 

acadêmica, resultando na presente dissertação de mestrado. 

Ademais, minhas duas graduações apresentam influência na formulação desta 

pesquisa. O curso de letras foi responsável pelo desenvolvimento da minha habilidade de 

análise textual, o que inclui também textos não-verbais, como as imagens visuais. Quanto ao 

curso de direito, realizei minha monografia sobre os impactos da pandemia de covid-19 no 

campo do direito educacional brasileiro, o que me possibilitou maior aprendizado sobre a 

crise sanitária do novo coronavírus, inclusive seu impacto nas diferentes áreas da vida 

humana e social. 

A exposição acima visa contextualizar a escolha da pesquisa apresentada nesta 

dissertação, demonstrando a motivação para o estudo desenvolvido sobre a estética filosófica 

de Gianni Vattimo, como uma forma de explicar a produção artística na pós-modernidade, 

mais especificamente as imagens em meio digital no contexto da pandemia de covid-19.  

Uma vez que a pesquisa propõe o estudo da estética no pensamento filosófico de 

Gianni Vattimo, faz-se pertinente identificar a conceituação do termo pelo próprio filósofo 



10 

 

italiano, o qual afirma que como disciplina filosófica a estética apareceu no século XVIII, 

tendo sido intitulada e desenvolvida por Alexander G. Baumgarten. Trata-se de disciplina 

nascida na era moderna, mas que incorpora concepções acerca da arte desenvolvidas ao longo 

da tradição filosófica, sobremaneira como experiência social (Vattimo, 2010, p. 15).  

A estética não se restringe ao conhecimento produzido sobre a arte, uma vez que 

também investiga as demais experiências que repercutem sobre as emoções, percepções e 

sentidos humanos. Ainda assim, no âmbito filosófico, a arte está intrinsicamente relacionada 

às investigações estéticas.  

Sabe-se que arte se constitui em uma das formas do ser humano atribuir significado às 

suas experiências, com predominância não de suas faculdades intelectuais, mas de sua 

sensibilidade e imaginação, mostrando outras possibilidades de vivenciar o mundo. Dessa 

forma, o âmbito artístico veicula um mundo para além do vivido, mas que ao mesmo tempo 

remete a uma experiência vivenciada e exprime algo dessa experiência, apresentando 

elementos e características passíveis de revelar o contexto e época de sua criação. 

Ao que se refere à arte pós-moderna, as produções possuem como marca a 

combinação de diferentes linguagens e predominância de elementos conceituais, visto que 

mais do que dedicação à técnica e ao objeto artístico, propõem uma reflexão sobre a própria 

arte e englobam conceitos e ideias sobre os mais variados temas relativos à sociedade 

tardomoderna, sendo característica a presença de críticas de cunho social, político, ambiental 

e relativas à vida cotidiana e à experiência humana em uma sociedade globalizada.  

Os cânones tradicionais não são suficientes para compreender a arte pós-moderna, por 

ser uma era repleta de manifestações artísticas, que no emprego de técnicas variadas e 

diferentes suportes continuam a expressar o espírito dos artistas e a necessidade do fazer 

artístico, porém com bases diferentes das desempenhadas no passado. Portanto, entender o 

alcance da atividade artística na era pós-moderna exige ao mesmo tempo questionar se a 

estética filosófica poderia ficar alheia à arte e às suas relações com a experiência humana, o 

que inclui considerar os avanços tecnológicos no referido momento histórico. Isto porque, 

configura-se um “estado de coisas, provocado pela mudança tecnológica que afeta toda a 

sociedade e à qual a arte não poderia escapar tanto quanto qualquer outro setor de atividades 

(por que e como escaparia?)” (Cauquelin, 2005, p. 137). 

Outra característica da arte pós-moderna é a perda da exclusividade dos circuitos 

artísticos tradicionais (como museus e galerias) e a ocorrência de manifestações artísticas em 

diferentes suportes e locais, incluindo as mídias digitais, configurando-se, assim, um modo 

próprio de ser da arte, o qual exige uma mudança também em sua reflexão. Desse modo, a 



11 

 

estética filosófica apresenta um papel central como meio para responder à problemática do 

entendimento das expressões artísticas e experiências estéticas que surgem na pós-

modernidade. Especialmente diante de uma generalização do estético, como aponta o filósofo 

italiano Gianni Vattimo (2007, p. 43), decorrente da difusão da arte para além dos limites 

tradicionais e do predomínio das novas tecnologias.  

Com efeito, dimensionar a multiplicidade de experiências do homem e dos grupos 

humanos na modernidade avançada implica em considerar a sociedade de massa da era 

tecnológica da informação e comunicação, que alcança diferentes aspectos da vivência 

humana, dentre elas a experiência sensível através da arte, inclusive em momentos de crise, 

como na pandemia do novo coronavírus. Nesse sentido, o perfil The Covid Art Museum, do 

Instagram, reúne mais de novecentas produções visuais (fotografias, vídeos, desenhos, 

pinturas), de diferentes autores, que abordam temas da experiência humana no contexto 

pandêmico e que veiculam críticas em torno de questões suscitadas e discutidas em tal 

contexto, como solidão, limites da liberdade individual, medo da morte, potencialidades da 

ciência, isolamento social. 

Pelo exposto, o problema que se apresenta é: como analisar as imagens artísticas na 

pós-modernidade, mais especificamente as disponibilizadas em meio digital, como as obras 

elaboradas no contexto da pandemia de covid-19?  

Pois bem, tais imagens, produzidas durante a maior crise sanitária mundial do século 

XXI, até então, e compartilhadas nos meios de comunicação de massa, evidenciam dois 

aspectos: primeiro, que o ser humano, além de buscar superar tal crise por meio da ciência, 

recorreu à estetização das experiências vividas durante o período pandêmico; segundo, que a 

arte continua em profusão na atualidade, nos seus mais variados estilos e suportes, inclusive o 

digital, corroborando com estudos que apontam uma nova perspectiva ao pensamento 

hegeliano de morte da arte, como consta no artigo A estética filosófica de Gianni Vattimo, de 

autoria de Luis Uribe Miranda (2021, p. 471): “Paradoxalmente, a morte da arte se expressará 

historicamente como uma revolução ou explosão das artes em lugares e espaços em que antes 

não acontecia; ou seja, a morte da arte gerará a estetização das sociedades gerando que a arte 

abandone as elites e se massifique”. Isso significa que a morte da arte, como enuncia o 

pensamento hegeliano, está vinculada ao fim da estética metafísica e seus parâmetros 

universais de apreciação artística, pois a arte não deixou de ser produzida, o que implica na 

perspectiva de Vattimo “a reflexão para a teorização não tanto já da morte da arte, mas do 

tramonto ou crepúsculo da arte como um problema central da estética filosófica” (Uribe 

Miranda, 2021, p. 471). 



12 

 

A passagem da concepção de morte para ocaso da arte, desenvolvida por Vattimo, 

abrange ainda sua tese de estetização geral da existência, que significa que o fenômeno 

estético está atrelado à experiência humana cotidiana na pós-modernidade, resultado do 

domínio das mídias de massa que propagam conteúdo estético nos diferentes locais onde 

alcançam. Dentre tais conteúdos estéticos, as imagens artísticas em meio digital são 

ocorrências frequentes, estando ao alcance de todos, nos diferentes dispositivos e recursos 

midiáticos, como as obras imagéticas produzidas no contexto da covid-19, o que demonstra 

não haver qualquer tendência para concretização de morte ou desaparecimento da arte. 

Nesse sentido, Jacques Rancière (2012, p. 27) afirma que tratar sobre o destino das 

imagens implica em considerar as operações artísticas na contemporaneidade e seu 

entrelaçamento, ao mesmo tempo lógico e paradoxal, com os modos de circulação dessas 

imagens e com os discursos críticos sobre arte. Tal afirmação do filósofo francês vai ao 

encontro da filosofia de Gianni Vattimo, que apresenta uma análise do fenômeno estético na 

sociedade pós-modernidade, caracterizada como uma sociedade de comunicação generalizada 

(Vattimo, 1992, p. 7), na qual informações e conteúdos são propagados em larga escala pelas 

mídias de massa. Nesse contexto, também são elaborados novos discursos filosóficos visando 

compreender as situações que caracterizam a sociedade pós-moderna, o que inclui as 

reflexões sobre a arte. Para Vattimo (2007, p. 48), “trata-se de um conjunto de fenômenos 

com que a estética tradicional se mede com dificuldade. Os conceitos dessa tradição se 

revelam privados de referência na experiência concreta”. Assim, faz-se necessário o 

desenvolvimento de investigações filosóficas no campo estético que considere as 

circunstâncias e as complexidades próprias da sociedade tardomoderna. 

Desse modo, o objetivo geral desta dissertação é pesquisar a estética filosófica de 

Gianni Vattimo, visando uma forma de explicar a produção artística na pós-modernidade. Os 

objetivos específicos consistem em identificar os antecedentes estéticos da filosofia 

vattimiana; investigar a concepção da estética na pós-modernidade no pensamento de Gianni 

Vattimo; e, examinar a arte na pós-modernidade, aplicando a estética vattimiana à análise de 

obras artísticas, tendo como abrangência as imagens disponibilizadas em meio digital no 

contexto da pandemia de covid-19.  

A pesquisa, de base teórica, voltou-se à compreensão das teorias, conceitos e ideias da 

estética filosófica vattimiana, de forma a construir um referencial teórico consistente. Para 

tanto, foi realizada a revisão da literatura já publicada, que engloba as obras de Gianni 

Vattimo e as teorias filosóficas que fundamentam seu pensamento, visto que “a revisão de 

literatura tem papel fundamental no trabalho acadêmico, pois é através dela que você situa seu 



13 

 

trabalho dentro da grande área de pesquisa da qual faz parte, contextualizando-o” (Prodanov; 

Freitas, 2013, p. 78).  

Diante da vasta bibliografia de Gianni Vattimo e considerando os objetivos propostos, 

cinco obras foram identificadas com pertinência basilar ao desenvolvimento da pesquisa, das 

quais duas foram utilizadas para a elaboração do primeiro capítulo: Il concetto di fare in 

Aristotele1 (Gianni Vattimo) e Estética: teoria da formatividade (Luigi Pareyson), com o 

objetivo de identificar os marcos conceituais que antecedem a estética filosófica de Gianni 

Vattimo, a partir do conceito aristotélico de produção e da influência da estética pareysoniana. 

O primeiro capítulo apresenta, assim, no estudo sobre a teoria da formatividade de Luigi 

Pareyson, o conceito de formatividade e sua especificidade na arte, a questão da materialidade 

da forma artística e da formação da obra artística. Quanto ao conceito de produção em 

Aristóteles, são abordados os conteúdos sobre a arte entre as atividades humanas, a concepção 

de τέχνη como ato de fazer, o ato de gerar na arte e na natureza, as analogias entre arte e 

natureza (imitação, operação ordenada e finalidade) e as considerações sobre a arte útil em 

relação à arte bela, além de tratar sobre a finalidade, organicidade e conclusão do processo 

produtivo. 

As demais três obras principais da pesquisa são Poesia e ontologia, A sociedade 

transparente e O fim da modernidade, todas de Gianni Vattimo, as quais fundamentaram a 

elaboração do segundo capítulo, com o objetivo de investigar a concepção da estética na pós-

modernidade no pensamento de Vattimo, identificando suas ideais fundamentais. O capítulo 

aborda a estética ontológica investigada pelo pensador italiano, a qual se desdobra nos 

conteúdos sobre a proposta de uma estética ontológica, as considerações sobre as estéticas e 

poéticas pós-hegelianas, a abertura ontológica da teoria da formatividade de Luigi Pareyson, o 

fundamento ontológico da novidade da arte em Heidegger e a questão da verdade na obra de 

arte. Em seguida, o enfoque será a concepção de torção-distorção para a pós-modernidade, 

que abrange a ideia de enfraquecimento do ser e dos valores supremos e a tese vattimiana de 

estetização geral da existência. Por último, o segundo capítulo trata sobre a relação entre pós-

modernidade e estética, com o conceito de pós-modernidade como sociedade de comunicação 

generalizada e o problema da arte em tal sociedade. 

Além da bibliografia central, outras obras do pensador italiano foram analisadas e 

incorporadas como fundamentação teórica, visto que são pertinentes aos objetivos propostos 

em cada capítulo. Também foram consideras os principais filósofos que embasam as teorias 

 
1 Título conforme o original em italiano porque sua leitura foi realizada no referido idioma, não havendo 

tradução para o português ou espanhol até a data de elaboração desta dissertação. 



14 

 

estéticas vattimianas, sendo realizado o estudo em obras de Aristóteles, Martin Heidegger, 

Friedrich Nietzsche, Walter Benjamin, na medida em que são referenciadas por Vattimo. 

Outros filósofos também foram citados, quanto aos aspectos que dialogam com o conteúdo 

filosófico pesquisado, como Jean-François Lyotard, Marilena Chauí e Benedito Nunes. 

Ademais, são trazidos os estudos de outros teóricos e pesquisadores que se relacionam com os 

conteúdos tratados nesta dissertação e que permitem situá-la e contextualizá-la na área da 

estética filosófica, embora nem sempre sob uma perspectiva concordante, mas que 

possibilitam aprofundar o debate acerca do conhecimento abordado, o que é próprio da 

pesquisa acadêmica. 

O terceiro capítulo, quanto às referências teóricas, traz ainda dados produzidos por 

instituições nacionais e internacionais, a saber: Instituto Butantan, Ministério da Saúde e 

Organização Pan-Americana de Saúde, visando uma melhor caracterização do quadro da 

pandemia de covid-19, tendo em vista que as obras imagéticas analisadas foram produzidas 

no contexto da crise sanitária. Quanto à sua estruturação, o terceiro capítulo apresenta uma 

sistematização da estética vattimiana, com as principais concepções e teses de Gianni 

Vattimo, concernentes à experiência artística na pós-modernidade, às quais são organizadas 

em cinco tópicos principais. Além disso, são descritos os aspectos gerais da pandemia de 

covid-19, no sentido de situar o futuro leitor no contexto da pesquisa, o que inclui a 

explicação sobre o perfil The Covid Art Museum, do aplicativo Instagram, a partir dos quais 

foram obtidas as obras imagéticas analisadas. Por fim, são apresentadas as análises das obras 

artísticas da pós-modernidade, tendo como abrangência as imagens disponibilizadas em meio 

digital no contexto da pandemia de covid-19. A análise visa uma investigação filosófica da 

experiência da arte, baseada na teoria do pensador italiano, uma vez que “a estética fraca de 

Gianni Vattimo seria a que permitiria pensar filosoficamente a arte na época de sua 

massificação, também denominada pós-modernidade, em que advém o acontecimento da 

morte da arte, ou melhor dito, de seu crepúsculo” (Uribe Miranda, 2021, p. 475). 

Com vista a uma delimitação do campo de análise, esta pesquisa será voltada às 

imagens visuais fixas, que se diferenciam de imagens em sequência. Nesse sentido, a referida 

delimitação coincide com a metodologia de Martine Joly, no livro Introdução à análise da 

imagem (1996), a qual propõe primeiramente analisar a “mensagem visual única e fixa, cuja 

análise é necessária para abordar a das mensagens visuais mais complexas, como a imagem 

em sequência, fixa ou animada” (Joly, 1996, p. 11). Portanto, o enfoque dessa dissertação 

consiste em abordar as imagens visuais fixas (ilustração, desenho, fotografia), mas já 



15 

 

buscando lançar as bases teóricas que possibilitarão o exame de imagens mais complexas, 

como os vídeos e animações, no caso de trabalhos acadêmicos futuros. 

Em termos conceituais, as imagens podem ser entendidas como meios de expressões 

visuais produzidas por um sujeito, por alguém, que veiculam algum tipo de mensagem ou 

conteúdo (Joly, 1996, p. 15). E, no que se refere ao “campo da arte, a noção de imagem 

vincula-se essencialmente à representação visual: afrescos, pinturas, mas também iluminuras, 

ilustrações decorativas, desenho, gravura, filmes, vídeos, fotografias e até imagens de síntese. 

A estatuária é mais raramente considerada ‘imagem’” (Joly, 1996, p. 18). Nessa discussão 

conceitual, sendo a proposta dissertativa voltada à análise das imagens em meio digital, faz-se 

necessário situar que tais imagens são aquelas produzidas ou distribuídas por meio de 

ferramentas, recursos e dispositivos que utilizam tecnologias digitais da informação e 

comunicação, como smartphones, computadores e os diferentes aplicativos de interação 

social.  

Pelo exposto, as análises de seis imagens digitais produzidas no contexto pandêmico, 

tendo como base a estética filosófica vattimiana, buscam identificar as peculiaridades das 

obras artísticas produzida na sociedade dos mass media, seu caráter histórico e de que modo 

se constituem como evidência da estetização da existência humana na pós-modernidade, na 

época do ocaso da arte.  

Como desfecho desta introdução, cabe refletir que o termo ocaso remete ao aparente 

declínio do sol no fim da tarde, quando não há mais o brilho intenso de outros horários do dia. 

No entanto, até desaparecer no horizonte, os raios solares imprimem as características 

singulares do entardecer, com sua luminosidade enfraquecida e riqueza de cores, numa 

vivacidade que só pode ser encontrada nesse momento específico do dia. Assim, na pós-

modernidade, a qual se dá o ocaso da arte, como identificado na filosofia de Gianni Vattimo, a 

experiência artística não se caracteriza em termos de potência e esplendor, o que não significa 

o fim de tal experiência, mas sim que ela ocorre com suas próprias nuances e particularidades, 

cabendo à estética filosófica sua compreensão, como proposto neste texto dissertativo. 

 

 

 

 

 

 

 



16 

 

2 ANTECEDENTES ESTÉTICOS DE GIANNI VATTIMO 

A pesquisa sobre a estética de Gianni Vattimo abrange a identificação dos 

antecedentes estéticos conceituais de seu pensamento, que inclui o estudo da teoria da 

formatividade de seu mestre Luigi Pareyson e do conceito de produção em Aristóteles. 

Pareyson propõe uma estética diferente da concepção metafísica, não se tratando de 

considerar a arte numa abordagem abstrata em si mesma, mas estudar o homem como seu 

autor e no ato de produzi-la (Pareyson, 1993, p. 11). Nesse sentido, a teoria da formatividade 

de Pareyson repercutirá na filosofia de Gianni Vattimo, sobre a estética da produção, 

apresentada em seu primeiro livro publicado em 1961, intitulado Il concetto di fare in 

Aristotele. 

O conceito de produção em Aristóteles, analisado por Vattimo, também integra os 

antecedentes estéticos de seu pensamento, demonstrando como o filósofo italiano se 

contrapõe a concepções estéticas centradas na contemplação e definição de belo na arte. 

A estética, como pode se apreciar, já na perspectiva do jovem Vattimo é pensada 

como uma filosofia da arte da produção em relação necessária e íntima com a 

história, porque a τέχνη é, ao mesmo tempo, o princípio do movimento do singular e 

do devir do todo. Portanto, a estética a partir da leitura de Aristóteles, é pensada por 

Vattimo como uma estética da produção, histórica e concreta (Uribe Miranda, 2021, 

p. 465). 

 

Pelo exposto, verifica-se que a identificação da estética vattimiana perpassa pelo 

estudo dos marcos conceituais que a antecedem, a partir da teoria da formatividade de Luigi 

Pareyson e do conceito de produção em Aristóteles, sendo adotadas, para fins de organização 

dissertativa, as datas de publicação original das principais obras a serem abordadas. Desse 

modo, primeiramente será apresentada a estética pareysoniana, uma vez que a obra Estética: 

teoria da formatividade, corresponde à reunião de artigos que foram publicados em uma 

revista filosófica por Luigi Pareyson entre os anos de 1950 e 1954. Em seguida, será abordado 

o conceito de produção em Aristóteles, a partir do estudo desenvolvido por Gianni Vattimo, 

no escrito Il concetto di fare in Aristotele, publicado em 1961. 

 

2.1 Teoria da formatividade de Luigi Pareyson 

A teoria da formatividade de Luigi Pareyson, mestre de Gianni Vattimo, consiste em 

“uma estética da produção e da formatividade” (Pareyson, 1993, p. 9), cujo foco de 

investigação filosófica é o fazer da obra de arte, não sua contemplação2. “Pareyson refuta a 

 
2 Pareyson (1993, p. 9) explica que a estética croceana, pautada nos princípios da intuição e da expressão, era 

predominante no cenário italiano, desde após a segunda guerra mundial. Em suas próprias palavras: “Era mais 

que tempo, na arte, de pôr a ênfase no fazer mais que no simplesmente contemplar” (Pareyson, 1993, p. 9). 

Desse modo, é importante observar que o filósofo não nega a contemplação, mas centra sua estética “no homem 



17 

 

redução da estética a um mero discurso sobre a obra artística” (Silva, 2014, p. 25), o que 

implica, em outros termos, que não se trata apenas de especular filosoficamente sobre a obra 

de arte, como forma acabada, mas considerar a experiência do artista durante o processo 

formativo. 

O núcleo fundamental da formatividade é a recorrência direta à experiência. Seu 

ponto de chegada não poderia ser uma concepção geral da arte que se apresentasse 

fechada e definitiva, mas um conceito, operativo: um conceito que, longe de 

pretender esgotar a essência da arte, serve como princípio norteador da experiência 

artística (Silva, 2014, p. 20, grifo do autor). 

 

Pareyson busca destacar na arte “o aspecto técnico e fabril” (Pareyson, 1993, p. 10), 

tendo como base a experiência estética do artista, refletindo sobre essa experiência, com o 

intuito de prover esquemas e critérios para sua intepretação e avaliação (Pareyson, 1993, p. 

11).  

Segundo Pareyson, duas tradições convergem à sua teoria da formatividade: a 

concepção clássica de arte como póiesis e o conceito de organismo. 

Na antiguidade, a arte implica em produzir, fazer, fabricar algo, uma forma, estando 

vinculada a uma técnica e, portanto, seguindo procedimentos e regras conforme a finalidade a 

ser alcançada. A arte é, desse modo, um processo produtivo, que exige uma habilidade 

específica, ou seja, uma técnica para conduzir a atividade humana na fabricação de algo. 

Aristóteles definiu a distinção entre artes manuais e artes imitativas3, sendo as primeiras 

destinadas à produção de objetos da vida prática, nos seus mais variados usos, e as segundas 

foram denominadas de póiesis, abrangendo as obras para as quais outros elementos, para além 

do aspecto prático, se comungam para sua formação, como a poesia e o teatro (tragédia e 

comédia). 

Na concepção pareysoniana, a arte é um fazer que se aperfeiçoa no próprio processo 

de produção, tendo como parâmetros e regras a própria obra, na busca de uma forma que não 

exija mais modificações e que seja completa como resultado, já separada do artista. “Não se 

trata de uma definição da arte abstratamente considerada em si mesma, mas de um estudo do 

homem enquanto autor da arte e do ato de feitura da arte” (Silva, 2014, p. 27). 

Quanto ao conceito de organismo, Aristóteles o formula a partir da afirmação de que 

as partes de um corpo exercem uma função de acordo com um fim específico, devendo tal 

 
enquanto autor da arte e no ato de fazer arte” (Pareyson, 1993, p. 11). Em Pareyson, a contemplação integra o 

processo de intepretação, sendo tema abordado no escrito Interpretação e contemplação, que compõe a obra 

Estética: teoria da formatividade. 
3 As artes manuais correspondem às artes úteis, enquanto às artes imitativas estão compreendidas nas artes belas. 

As denominações artes úteis e artes belas são utilizados por Gianni Vattimo na obra Il concetto di fare in 

Aristotele, conforme será abordado ainda nesta dissertação (item 2.2.5, p. 33). 



18 

 

função ser cumprida necessariamente conforme essa finalidade, visando a sobrevivência do 

corpo, como organismo (Abbagnano, 2007, p. 732-733). Com Aristóteles, a noção de 

organismo tem como fundamento uma finalidade, o que implica em uma subordinação das 

partes ao todo, em razão do fim a que se destina a totalidade (Abbagnano, 2007, p. 733).  

Para Pareyson, cada obra de arte é irrepetível e única, decorrente de suas próprias 

regras de formação interna e que são desenvolvidas ao longo do processo formativo, tendo 

como finalidade específica alcançar uma forma como resultado.  

Vattimo refere-se a Luigi Pareyson quando escreve que uma obra de arte deve 

desenvolver sua “forma formante” (Vattimo 2008: 83), o que lhe confere uma lei 

própria, independentemente das regras do gênero. Segundo Pareyson, a arte é um 

modo específico de formatividade que cada obra de arte atualiza de uma nova 

maneira (cf. Pareyson 1988)4 (Bertram, 2016, p. 13-14). 

 

A atribuição de leis próprias às obras artísticas, como expressa na teoria pareysoniana, 

somente é possível pela noção de que cada obra é um organismo, independente, formando-se 

de maneira única e tendo suas partes relacionam-se entre si em torno de uma finalidade, que é 

a própria formação da obra.  

A teoria da formatividade de Luigi Pareyson apresenta uma rica densidade, havendo 

outras concepções que integram sua estética filosófica, como o caráter de pessoalidade da arte 

e a atividade interpretativa da experiência artística (tanto para o artista, como para o 

espectador). No entanto, tendo em vista que o objetivo proposto neste trabalho dissertativo é 

apresentar os antecedentes estéticos em Gianni Vattimo, abordaremos o conceito de 

formatividade e sua especificidade na arte, bem como o tema da materialidade e da formação 

da obra artística, que permitem evidenciar a concepção de produção da arte na teoria 

pareysoniana, conforme a seguir. 

 

2.1.1 Conceito de formatividade e sua especificidade na arte 

A formatividade, conceito central da estética pareysoniana, deve ser compreendida 

como a indissociável junção de produção e invenção que conduzem ao formar. Nessa 

concepção, formar tem o significado de fazer que vai inventando simultaneamente o modo de 

fazer, o que implica em realizar operando por tentativas rumo ao resultado e elaborando obras 

que são formas (Pareyson, 1993, p. 12-13).  

A forma somente se torna como tal pela operação, pelo “fazer”. Em outros termos, é 

 
4 No original, em inglês: “Vattimo referes to Luigi Pareyson when he writes that an artwork has to develop its 

“forming form” (Vattimo 2008: 83), which gives it its own law independent of the rules of the genre. According 

to Pareyson, art is a specific mode of formativity that every work of art actualizes in a new way (cf. Pareyson 

1988)”. 



19 

 

pela atividade operativa que se chega até a forma, executando-a, produzindo-a, realizando-a. 

Toda atividade operativa consiste em formar, resultando na conclusão de uma obra como 

forma (Pareyson, 1993, p. 20). Ou seja, a formatividade decorre do caráter operativo das 

atividades humanas, que são exercidas de maneira a se concretizarem em operações, que 

resultam em obras (práticas, utilitárias ou artísticas).  

Há uma formatividade comum e genérica em todas as atividades humanas, assim 

como “há um aspecto inelimitavelmente ‘artístico’ em toda a vida espiritual. Justamente 

porque em toda a operosidade humana está presente um lado inventivo e inovador como 

condição primeira de toda realização” (Pareyson, 1993, p. 21). Isso porque o homem não 

somente produz ou reproduz, ele está sempre inovando e inventando novas formas ao longo 

de sua vivência no mundo. 

Em outras palavras, toda operação humana apresenta um caráter formativo, pois 

através do processo de produção e invenção, estamos sempre realizando obras, constituindo 

formas. Para Pareyson, com efeito, toda operação humana é formativa, havendo formatividade 

sempre que há uma reunião indissociável da força produtiva e da capacidade inventiva, que 

produz obras e simultaneamente inventa o modo de fazê-las (Pareyson, 1993, p. 25).  

Dentre tais operações, a arte se especifica diferentemente das demais porque “assume 

uma tendência autônoma, rumo independente, direção diferente, e, ao invés de apoiar as 

outras atividades no exercício das respectivas operações, mantém-se por si mesma, fazendo-se 

intencional e fim em si mesma” (Pareyson, 1993, p. 25).  

A arte, portanto, produz formas5 autônomas, resultado de uma operação própria, que 

 
5 O termo forma é recorrente na obra Crítica da faculdade de julgar, de Immanuel Kant, na qual o filósofo trata 

sobre o juízo estético, cujo “o fundamento de determinação é a sensação” (Kant, 2019, p. 39), tendo como foco a 

dimensão subjetiva da experiência estética, ligada ao sentimento de prazer e desprazer diante das formas da 

natureza e da arte. Na obra, o filósofo trata como as formas da natureza são concebidas pela faculdade de julgar: 

“A faculdade de julgar concebe, por meio do seu princípio, portanto uma finalidade da natureza na especificação 

de suas formas através de leis empíricas” (Kant, 2019, p. 32). Ou seja, as formas naturais (configuração externa 

ou estrutura interna) são especificadas em conformidade com as leis que as regem e possuem uma finalidade 

atribuída pela faculdade de refletir do sujeito (trata-se de uma finalidade ideal atribuída subjetivamente, não 

real): “esta forma da natureza contém uma finalidade lógica, qual seja, a sua concordância com as condições 

subjetivas da faculdade de julgar no que diz respeito à interconexão dos conceitos empíricos no todo de uma 

experiência” (Kant, 2019, p. 33-34). Na obra, Kant trata sobre os sentimentos de satisfação e insatisfação que as 

formas dos objetos da natureza despertam no sujeito, sobre a apreensão de tais formas na mente e as questões em 

relação ao belo que suscitam (Kant, 2019, p. 176- 177). Kant também trata da arte em geral, distinguindo-a das 

formas naturais: “Quando, ao escavar um pântano, alguém encontra – como por vezes já ocorreu – um pedaço de 

madeira talhada, não se diz que é um produto da natureza, mas sim da arte; a causa que a produziu concebeu um 

fim ao qual ele deve sua forma” (Kant, 2019, p. 201). A arte, para Kant, é sempre uma obra do ser humano, 

resultante da ocupação livre e agradável em si mesma, diferente de outras atividades humanas, como a ciência e 

o artesanato: “o espírito, que tem de ser livre na arte e é o único a dar-lhe vida” (Kant, 2019, p. 202, grifo do 

autor). A forma artística, no caso das belas artes, segundo Kant, é fruto do exercício e correção do artista, que a 

encontra após muitas tentativas, até que o satisfaça, até que ele encontre uma “forma que o contenta”, resultado 

de “uma melhora lenta e progressiva no sentido de adequá-la ao pensamento” (Kant, 2019, p. 2010). Na estética 



20 

 

não está subordinada a uma necessidade da vida, nem se trata de resposta a uma situação 

prática que roga sua constituição. A formação ocorre exclusivamente por formar, sendo a 

própria formação o único fim específico a que se subordinam o pensamento e o ato da pessoa 

do artista. “A operação artística é um processo de invenção e produção exercido [...] só por si 

mesmo: formar por formar, formar perseguindo somente a forma por si mesma: a arte é pura 

formatividade” (Pareyson, 1993, p. 26, grifo do autor). 

Formar exige a realização de obras determinadas, oriundas de uma atividade 

intencional e resultantes de uma operação específica, de um fazer do artista:  

Ou seja, a criação artística é fruto de um operar, de uma atividade humana que, em 

termos pareysonianos, se expressa pelo verbo italiano fare. Fare é traduzido 

literalmente em espanhol como fazer, mas, nas palavras de Pareyson, do ponto de 

vista estético, adquire o significado de produção e invenção simultâneas (Uribe 

Miranda, 2020, p. 193, grifo do autor)6. 

 

Nesse sentido, a formatividade na arte resulta de um operar direcionado a uma 

determinada formação, que implica num processo de produção e invenção no qual se realiza a 

forma e o modo de formá-la, sendo específico o “formar por formar, ou, noutras palavras, 

perseguir a formar por si mesma” (Pareyson, 1993, p. 40).  

 

2.1.2 Materialidade da forma artística 

A arte, enquanto atividade específica do artista, somente pode ocorrer se houver uma 

matéria que possibilite a existência da forma. Caso contrário, haveria tão somente uma 

abstração, “sem corpo nem consistência, não poderia exercer-se como operação determinada, 

não se concretizaria em processos singulares de formação e não produziria obras reais e 

existentes” (Pareyson, 1993, p. 29). 

Para a estética pareysoniana, a obra deve existir como objeto físico e material, sendo a 

exteriorização da forma um aspecto essencial da operação artística. Um processo de formação 

somente é garantido se houver uma exteriorização física da obra, e apenas dessa maneira se 

torna possível diferenciar a formatividade artística de outras operações espirituais humanas 

(Pareyson, 1993, p. 44).  

 
kantiana, não há uma preocupação com a existência ou forma do objeto, mas com o sentimento despertado no 

sujeito e com seu julgamento estético, e, no caso do artista, a adequação da forma ao seu pensamento. Trata-se, 

portanto, de uma estética centrada no aspecto subjetivo, que trata sobre as sensações estéticas, dedicada às 

concepções de juízo de gosto, beleza, perfeição. A obra de Kant é complexa e seria impossível, nesta nota de 

rodapé, esgotar a análise quanto ao termo “forma”, o que ocorre aqui a título de esclarecimento. No entanto, tais 

considerações demonstram que o referido termo em Kant ocorre de maneira diversa da teoria da formatividade 

de Luigi Pareyson. 
6 No original, em espanhol: “Es decir, la creación artística es fruto de un obrar, de una actividad humana que, 

en términos pareysonianos, se expresa a través del verbo italiano fare. Fare se traduce literalmente en 

castellano como hacer, pero em Pareyson adquiere, desde el punto de vista estético, el sentido de producción e 

invención simultánea”. 



21 

 

Portanto, a investigação estética volta-se para a existência material da forma, resultado 

de um processo de formação, visto que, para Pareyson, só existe arte se houver a adoção de 

uma matéria física, como as palavras (sons) no poema, as cores na pintura, o mármore na 

escultura e o corpo humano na dança ou no teatro.  

Segundo Pareyson, a matéria a ser utilizada no processo de produção é escolhida em 

conformidade com a obra a ser executada, tendo em vista a intenção formativa do artista. É a 

intenção formativa que conduz à escolha de determinada matéria, pela sua natureza em ser 

manipulada ao que se pretende produzir. Portanto, são as possibilidades do processo de 

formação que conduzem o artista nesta escolha.  

A forma resulta da interação entre as intenções formativas e as disposições da matéria, 

que nem sempre se apresenta totalmente plasmável, mas sim com certa resistência. Neste 

caso, “a matéria resiste mais para sugerir e evocar que para impedir e obstaculizar, porque no 

próprio ato que se torna matéria de arte a intenção formativa transforma essas resistências em 

fecundas inspirações e em ocasiões felizes” (Pareyson, 1993, p. 48).  

No processo de produção da arte, a obra finalizada corresponde à sua própria matéria, 

não se distinguindo dela, visto que “a obra é a própria matéria formada, assim como a 

formação da obra de arte outra não é senão a formação de sua matéria” (Pareyson, 1993, p. 

49). As matérias de arte não são meios pelos quais a arte é expressa, mas consistem no próprio 

corpo da arte, sua própria existência, a obra em si. A obra acabada sempre remete ao processo 

por meio do qual foi formada, sendo o resultado a correspondência entre a obra finalizada e a 

matéria formada (Pareyson, 1993, p. 49-50).  

A forma artística corresponde à matéria formada, que também implica em um 

conteúdo expresso, repleto de significados, havendo, com efeito, uma inseparabilidade entre 

forma e conteúdo (Silva, 2014, p. 126-127). Ambos são exteriorizados na materialidade da 

obra de arte durante o processo de produção-invenção, tanto na forma-formada (obra 

concluída) como na forma-formante (que conduz o processo de formação) e “a adoção de uma 

matéria física, no interior da operação artística, não é um fato extrínseco e secundário, mas 

absolutamente fundamental e constitutivo pela mesma possibilidade da formação artística” 

(Silva, 2014, p. 149, grifo do autor). 

Há uma coincidência e completude da espiritualidade e fisicidade na obra de arte, uma 

vez que “nela não existe nada de físico que não seja significado espiritual e nada de espiritual 

que não seja presença física, e a menor inflexão formal é carregada de sentidos espirituais” 

(Silva, 2014, p. 153, grifo do autor). A espiritualidade do artista corresponde ao conteúdo 



22 

 

expresso, ao passo que a fisicidade corresponde à materialidade da forma, sendo ambas 

indissociáveis no fazer artístico.  

“A operação artística implica dois processos: um processo de formação de conteúdo e 

um processo de formação de matéria. Na chave argumentativa pareysoniana, isto significa 

dizer: uma relação conteúdo-forma e uma relação matéria-forma” (Uribe, 2024, p. 55). O que 

demonstra que a teoria da formatividade, apesar de conceber a materialidade como caráter 

existencial da obra, não negligencia a reflexão sobre o conteúdo e o aspecto espiritual da 

forma artística. 

“O fazer contém a vontade expressiva do artista anunciada no gesto formativo e na 

atividade operativa, naturalmente orientada pelo seu modo pessoal de formar” (Silva, 2014, p. 

162, grifo do autor). Esse gesto formativo e atividade operativa só são possíveis porque se 

lançam sobre uma matéria fisicamente identificável, na qual o artista expressa em forma um 

conteúdo, que resulta em algo produzido, que é a obra de arte. Ou seja, a formatividade na 

arte exige necessariamente uma materialidade da forma artística. 

Pareyson escreveu sua teoria da formatividade na década de cinquenta do século XX, 

mas sem deixar de considerar a diversidade criativa da arte e as obras que poderiam ser 

desenvolvidas futuramente, o que se verifica na seguinte reflexão: “O número das artes é 

potencialmente infinito. Quem poderá dizer que formas de arte o homem ainda encontrará 

além das já tradicionais?” (Pareyson, 1993, p. 45). Após sete décadas de sua sistematização, a 

teoria pareysoniana mantem sua atualidade, sendo fonte de reflexões estéticas aplicada às 

formas artísticas desenvolvidas no âmbito das tecnologias computacionais e de 

telecomunicação, que nas primeiras décadas do século XXI estão amplamente acessíveis ao 

grande público. Os elementos materiais da arte tradicional (como moldura, telas, tintas, 

mármore) deram lugar a outros elementos constitutivos das formas artísticas em meio digital 

(como pixel, resolução de tela, ferramentas gráficas dos diferentes programas 

computacionais). 

Imaterialidades das imagens digitais e processo de desmaterialização da obra de arte 

são temas advogados com o “advento das tecnologias de telecomunicação e, posteriormente, 

com os trabalhos artísticos em mídias digitais, já que aqui a obra de arte se torna pura 

informação, percorrendo os fluxos de corrente elétrica que ligam um ponto a outro do 

planeta” (Arantes, 2005, p. 57). 

O entendimento apresentado nesta dissertação é que a materialidade permanece nas 

obras em meio digital, embora haja uma mudança no suporte, uma vez que necessitam do 

aparato tecnológico concreto para serem produzidas ou acessadas. Há, portanto, uma 



23 

 

materialidade necessária para que tais obras existam. E nesse sentido, há concordância à 

seguinte afirmação: “A questão da materialidade da comunicação busca resgatar a premissa 

de que por trás de todas estas tecnologias, existem múltiplas estruturas concretas que 

possibilitam, delimitam e condicionam a circulação destas mensagens: servidores, cabos, 

hardwares, baterias, etc” (Libardi, 2018, p. 104). Exige-se, portanto, uma materialização 

porque a informação em meio digital necessita de uma plataforma tangível para se fazer 

existir (Libardi, 2018, p. 106), somente dessa maneira pode ser captada pelos sentidos 

humanos.  

Portanto, embora a obra digital não se constitua em si objeto físico e corpóreo, sua 

existência perpassa pelo uso de dispositivos concretos que a veicula e possibilita sua 

percepção. Dito de outro modo, a arte digital somente realiza-se, tornando-se algo real, se 

houver a materialidade do aparato tecnológico que permita sua produção pelo artista e a sua 

disponibilização aos espectadores.  

Nessa discussão, não cabe considerar a obra digital, que é virtual, em oposição a algo 

real, uma vez que virtualidade7 e realidade não configuram uma situação dual, pois o que não 

aparece de forma objetual não necessariamente deixa de realizar-se, de existir. 

A palavra virtual origina-se do termo latino virtus, que significa virtude, força, poder, 

potência, sendo aplicada na pós-modernidade ao elemento não físico das tecnologias da 

comunicação e informação. O que é virtual, ainda que não seja tangível, não deixa de ser algo 

real, uma vez que existe na realidade, com potencial para influenciar e modificar a vida 

humana e nossa visão de mundo. A virtualidade, portanto, integra a realidade, e não deixa de 

ter valor de verdade8 somente por ser virtual. Nesse sentido, a obra de arte em meio digital 

não perde seu estatuto de arte pelo simples fato de ocorrer virtualmente, mantendo sua 

potência artística, ainda que sob novos parâmetros e enfraquecida em comparação com a arte 

tradicional. 

Pelo exposto, afirma-se que tratar sobre a estética pareysoniana exige considerar que o 

fazer artístico e a forma dele resultante implicam numa materialidade e fisicidade, sem as 

 
7 Virtualidade relaciona-se ao termo dynamis, que significa poder, potência, possibilidade. Ao analisar a reflexão 

heideggeriana sobre o termo em Aristóteles, Chiurazzi afirma que a dynamis é “definida a partir de uma falta: 

existe dynamis porque não existe nunca um estado de total completude, de definitividade. Dynamis e 

incompletude – ou seja, não totalidade, indefinitude – são, então, termos correlativos” (Chiurazzi, 2022, p. 241). 

Portanto, a partir dessa perspectiva, a virtualidade não se configura como oposto do real, mas sim como algo que 

o complementa, constituindo-se como algo existente e integrante da realidade, com poder, potência e 

possibilidade. 
8 A verdade não considerada sob uma perspectiva fundacional (abordagem metafísica), mas numa dimensão 

histórica-temporal, relacionada às possibilidades e eventualidades do real, conforme concebida por Chiurazzi 

(2002, p. 259) em sua análise sobre a filosofia heideggeriana. 



24 

 

quais a obra de arte seria inexistente, assim como sua fruição, entendimento este que se aplica 

também às imagens artísticas em meio digital. 

 

2.1.3 Formação da obra artística 

A formatividade implica em um processo de produção, no qual o artista faz a obra ao 

mesmo tempo em que inventa o modo de fazê-la, evidenciando que a reflexão filosófica deve 

recair não somente sobre a forma formada, mas também sobre a operação artística na qual a 

forma se efetiva em seu próprio processo de formação (Pareyson, 1993, p. 59). Na concepção 

da teoria da formatividade não há uma forma prévia e idealizada a ser executada, com uma 

técnica definida por um conjunto de regras prescritas, pois se trata de um formar, de uma 

operação formativa que “no próprio curso da operação inventa o modus operandi, e define a 

regra da obra enquanto a realiza, e concebe executando, e projeta no próprio ato que realiza” 

(Pareyson, 1993, p. 59). 

O conceito de formar apresenta a seguinte síntese em Pareyson (1993, p. 60): 

significa por um lado fazer, executar, levar a termo, produzir, realizar e, por outro 

lado, encontrar o modo de fazer, inventar, descobrir, figurar, saber fazer; de tal 

maneira que invenção e produção caminham passo a passo, e só no operar se 

encontrem as regras da realização, e a execução seja a aplicação da regra no próprio 

ato que é sua descoberta.  

 

Fazer a obra inventando o modo de fazê-la significa que cada obra artística é única, 

tendo regras individualizadas e específicas de produção, que surgem ao longo de sua feitura, 

até que se realize como forma formada. “Se a obra a fazer é sempre individual, determinada, 

circunstanciada, o modo de fazê-la deve sempre, e cada vez de novo, ser inventado e 

descoberto, e a atividade que a leva a termo deve ser formativa” (Pareyson, 1993, p. 60). 

Há dois momentos da forma a serem consideradas: a forma formada, obtida pelo 

resultado exitoso da operação artística, quando a forma alcança seu caráter definitivo e 

estável; e a forma formante, que durante a atividade operativa vai se adequando ao fim a ser 

alcançado, ao mesmo tempo em que guia o artista, havendo uma relação dinâmica na qual “a 

obra de arte se faz por si mesma, e no entanto é o artista quem a faz” (Pareyson, 1993, p. 78). 

Até alcançar um resultado que o contente, o artista procede a uma série de tentativas, na qual 

“predomina a incerteza do sucesso, o perigo do fracasso, o risco da dispersão. E não existe a 

não ser uma expectativa operosa [...], que se vai definir claramente só no momento em que se 

consumar, e conhecerá com certeza o próprio objeto somente no ato de se concluir” 



25 

 

(Pareyson, 1993, p. 60). Não há uma predeterminação fixa dos procedimentos9 a serem 

seguidos e o artista vai inventando o modo de fazer a obra, durante a operação, agindo por 

tentativas e prevendo possibilidades na sua experiência com a forma formante. 

O tentar não é nem ignorar o caminho nem enveredar pela estrada, mas antes ir 

abrindo o próprio caminho: não é a vertiginosa abertura de infinitas possibilidades 

equivalentes nem a exata consciência de uma possibilidade única a realizar, mas o 

esforço para desemaranhar de um nó de possibilidades aquela que permita o bom 

êxito. Mais que técnica da seleção, o tentar é técnica da opção: para exaurir o 

processo de seleção, seria necessário pôr à prova todas as possibilidades, mas existe 

uma opção prévia, que só escolhe algumas possibilidades descartando sem exame as 

outras. E se o critério da seleção é a verificação, o da eleição é um discernimento 

que já pressagia o feliz resultado para julgar a prova, já pressente a realização 

quando o processo ainda está em curso, já vislumbra a conclusão para consolidar o 

já feito. [...] O tentar, portanto, dispõe de um critério indefinível, mas sólido, o 

pressentimento do resultado, o presságio do sucesso, a antecipação da realização, o 

adivinhar da forma (Pareyson, 1993, p. 74). 

 

Dentre as tentativas e experimentações escolhidas, o artista, por meio da razão 

(intelecto), identifica a forma que corresponde ao resultado final de seu processo artístico. 

Desse modo, a conclusão do trabalho somente ocorrerá quando o artista encontrar uma forma 

que esteja em conformidade com as exigências de seu pensamento (Pareyson, 1993, p. 63).  

O artista identifica que a obra está adequada consigo mesma, alcançando uma 

finalidade como forma formada, ao mesmo tempo em que “o resultado obtido preenche uma 

expectativa sua e satisfaz uma exigência. A execução é, portanto, o incerto caminho de uma 

procura, em que o único guia é a expectativa da descoberta” (Pareyson, 1993, p. 70-71). 

Tendo um resultado exitoso como finalidade, há uma organicidade inerente ao 

processo de formação artística, na qual a forma a ser alcançada, ao mesmo tempo em que 

preencha as expectativas do artista, seja condutora de toda a ação formativa, num processo em 

que a forma formante vai conduzindo a confecção de sua forma formada. 

É um processo orgânico em que a própria forma, antes de existir como obra 

realizada, age como lei de organização. A obra de arte tira seu valor do fato de ser 

adequação não a outra coisa, mas a si mesma, de sorte que o processo de sua 

formação consiste em transformar em forma formada a forma formante. Isto quer 

dizer, precisamente, proceder do único modo em que se pode e deve proceder e 

concluir o processo no único ponto em que este encontra o seu próprio e natural 

acabamento (Pareyson, 1993, p. 77). 

 

Como forma voltada para si mesma, condutora de suas próprias leis de organização, a 

formação de cada obra artística é única, tanto em seu resultado como em sua elaboração. E o 

 
9 Na teoria da formatividade, os apontamentos, esboços e rascunhos são considerados antecedentes da obra de 

arte, usados para seu delineamento, sendo “a própria obra em movimento, e assim devem ser avaliados e 

interpretados” (Pareyson, 1993, p. 122). Os antecedentes não geram obras consideradas completas e, embora 

possam antecipar algo do resultado da operação artística, não há como esperar uma correspondência fidedigna do 

produto final, uma vez que o processo inventivo permanece em curso até que a obra esteja plenamente alcançada 

pelo artista. 

 



26 

 

artista vai operando na forma formante, rumo à forma futura, percorrendo etapas que vão 

aparecendo ao longo do processo formativo, cabendo a ele selecionar e escolher, dentre as 

possibilidades que a forma impõe, até atingir uma obra executada que dele não mais precise, 

constituindo-se em uma existência autônoma e independente (forma formada). É quando o 

processo de formação artística vem a termo e "a obra se justifica por si mesma, e ela mesma 

declina o próprio valor e fala por si mesma tudo o que tem a dizer” (Pareyson, 1994, p. 98). 

Em outras palavras, a atividade operativa conclui-se e a obra não se subordina a nenhum 

elemento que lhe seja exterior, pois atingiu sua completude.  

 

2.2 O conceito de produção em Aristóteles 

O conceito de produção em Aristóteles, analisado por Gianni Vattimo, consta no 

primeiro livro publicado pelo filósofo italiano, com o título Il concetto di fare in Aristotele, 

publicado em 1961. O ponto de partida, conforme a própria afirmação de Vattimo, consiste na 

definição do termo grego τέχνη constante do Livro VI da obra aristotélica Ética a Nicômaco, 

que situa a arte entre as demais atividades humanas (Vattimo, 2007, p. 21). 

Vattimo, com base em Aristóteles, desenvolve um pensamento estético cuja 

preocupação central é a arte como atividade produtiva, como ato de fazer conduzido pela 

razão. A ênfase no caráter produtivo das obras artísticas realizado por Vattimo demonstra a 

influência recebida da estética da formatividade de seu mestre Luigi Pareyson, dedicada ao 

estudo do processo formativo da obra de arte, que engloba a preocupação com a experiência 

concreta do artista e o caráter contingente e orgânico da operação artística. 

O conceito de produção aristotélico, analisado por Vattimo, terá como percurso 

dissertativo as seguintes abordagens: o dimensionamento da arte dentre as atividades 

humanas; a definição de τέχνη (técnica, arte) como ato de fazer, de produzir; a comparação do 

ato de gerar na arte e na natureza; as considerações sobre a arte útil em relação à arte bela; e 

as análises quanto à finalidade, organicidade e conclusão do processo produtivo. 

 

2.2.1 Arte entre as atividades humanas   

Antes de aprofundar o estudo sobre a filosofia de Gianni Vattimo, cabe uma breve 

consideração sobre o termo arte e sua definição, o qual etimologicamente remete ao termo 

grego τέχνη ou techné, que correspondente ao termo latino ars, sendo “em seu significado 

mais geral, todo conjunto de regras capazes de dirigir uma atividade humana qualquer” 

(Abbagnano, 2007, p. 81). 

Expondo de outra maneira, o vocábulo arte deriva da palavra latina ars, equivalente ao 



27 

 

termo grego τέχνη ou techné, traduzida para o português como técnica ou habilidade, 

aplicando-se a “toda espécie de atividade humana submetida a regra. [...] Seu campo 

semântico se define por oposição ao acaso, ao espontâneo e ao natural. Por isso, em seu 

sentido mais geral, arte é um conjunto de regras para dirigir uma atividade humana qualquer” 

(Chauí, 1999, p. 317, grifo do autor).  

No Livro I, de Ética a Nicômaco, Aristóteles fala da arte médica, da arte do general, 

da arte de fazer freios, da arte da guerra, ou seja, utiliza o termo arte no sentido de técnica 

relacionada a um ofício, a uma habilidade, estando sempre subordinada a um fim que tende 

para o bem: “a finalidade da medicina é a saúde, a da construção naval é a nau [...]. Onde, 

porém, tais artes se subordinam a uma única aptidão [...] as finalidades das artes principais 

devem ter precedência sobre todas as finalidades subordinadas” (Aristóteles, 1985, 1094a). É 

o caso da arte equestre, a qual Aristóteles coloca sujeitando outras artes relacionadas, como “a 

produção de rédeas e outras artes relativas a acessórios para a montaria” (Aristóteles, 1985, 

1094a). 

 A partir deste ponto será apresentado como Vattimo desenvolveu o estudo da estética 

da produção, tendo como foco principal o Livro VI da referida obra aristotélica.  

Conforme escreve Vattimo, segundo Aristóteles, a alma do homem tem duas partes: 

uma racional e outra irracional. O filósofo grego afirma que: “[...] a alma se compõe de duas 

partes, uma dotada de razão e outra irracional” (Aristóteles, 1985, 1139a). 

A parte racional, escreve Vattimo, a partir de Aristóteles, apresenta duas divisões, uma 

que corresponde “ao necessário, que não pode ser de outra forma” (Vattimo, 2007, p. 21), e 

outra relativa ao contingente, a qual pode ser diferente daquilo que é. Assim, são relativas ao 

necessário: as virtudes do intelecto “ou capacidade de conhecer intuitivamente os princípios e 

conclusões do raciocínio científico”10 (Vattimo, 2007, p. 21); a ciência “ou capacidade de 

prosseguir direto dos princípios às conclusões”11 (Vattimo, 2007, p. 21); e a sabedoria, “que é 

a ciência das coisas fundamentais da vida humana e é como uma síntese, em certo sentido, do 

intelecto e da ciência”12 (Vattimo, 2007, p. 21-22). 

Quanto ao contingente, que admite variação, existem a arte e a prudência (sabedoria 

prática ou discernimento). Nas palavras de Vattimo (2007, p. 22):  

 

 
10 No original, em italiano: “o capacità di conoscere intuitivamente i principi e le conclusioni dei ragionamenti 

scientifici”. 
11 Originalmente em italiano: “o capacità di procedere rettamente dai principi alle conclusioni”. 
12 No original, em italiano: “che è la scienza delle cose fondamentali della vita umana ed è come una sintesi, in 

um certo senso, dell’intelletto e della scienza”. 



28 

 

A diferença entre arte e prudência é a mesma que entre fazer e agir: a arte é, de fato, 

a produção de outros objetos que estão além do produtor, enquanto agir representa 

uma atividade intransitiva, por assim dizer, que permanece no produtor; a perfeição 

de agir é a perfeição do próprio agente, enquanto produzir tem seu ato, em certo 

sentido, fora do sujeito13. 

 

Ou seja, o filósofo italiano afirma que arte e prudência se diferenciam pelo fazer e 

agir, sendo a arte relativa à produção de diferentes objetos por alguém, estando fora de quem 

os produz, enquanto a prudência corresponde a um agir/atuar que não se dissocia de seu 

agente.  

Em consulta ao Livro VI, da obra de Aristóteles, a prudência (discernimento) consiste 

na capacidade de deliberar acertadamente sobre o que é bom, por aqueles que detêm sabedoria 

prática, sendo uma “qualidade racional que leva à verdade no tocante às ações relacionadas 

com os bens humanos” (Aristóteles, 1985, 1140b). O caráter contingente da sabedoria prática 

ocorre pela necessidade de o homem deliberar sobre coisas variáveis, que podem ser de 

formas diferentes, dependendo da decisão tomada. Trata-se de uma capacidade de agir em 

direção ao melhor dos bens passíveis de serem realizados, sendo bom deliberante o homem 

que, pelo uso de seu raciocínio, determina o que é útil para alcançar a felicidade. 

A arte diz respeito à atividade produtiva e “dedicar-se a uma arte é estudar a maneira 

de fazer uma coisa que pode existir ou não, e cuja origem está em quem faz, e não na coisa 

feita” (Aristóteles, 1985, 1140a). A arte tem caráter contingente por se tratar de coisas que 

podem ou não existir, sendo dependentes de alguém que as produza, e também pela 

possibilidade de terem configurações diferentes da forma que são (quando existem). Diferem 

ainda da natureza, cujas coisas têm princípio em si mesmas, não resultando da produção 

humana. 

Segundo Vattimo, as virtudes do necessário e do contingente são modos pelos quais a 

alma expressa a verdade, afirmando-a ou negando-a, e “estar em relação com a verdade faz 

parte das virtudes dianoéticas como tais”14 (Vattimo, 2007, p. 22).  

As virtudes dianoéticas são do âmbito do intelecto e estão relacionadas à racionalidade 

humana, sendo passíveis de aprendizado pelo ensino. Diferem das virtudes éticas, que 

correspondem à dimensão moral relacionada às emoções e sentimentos humanos que podem 

ser desenvolvidos pelo costume, como a justiça e a coragem. Nesse sentido, o Livro II, de 

Ética a Nicômaco, apresenta a seguinte explicação, diferenciando dois tipos de excelência 

 
13 No original, em italiano: “La differenza fra arte e prudenza è la stessa che intercorre tra il fare e l’agire: 

l’arte riguarda infatti la produzione di oggetti diversi da chi fa, mentre l’agire rappresenta una attività 

intransitiva, per così dire, che rimane in chi la fa; la perfezione dell’agire è la perfezione stessa dell’agente, 

mentre il produrre ha il suo atto in un certo senso fuori dal soggetto”. 
14 No original, em italiano: “fa cioè parte delle virtù dianoetiche come tali l’essere in rapporto con la verità”. 



29 

 

(virtude): 

Como já vimos, há duas espécies de excelência: a intelectual e a moral. Em grande 

parte a excelência intelectual deve tanto o seu nascimento quanto o seu crescimento 

à instrução (por isto, ela requer experiência e tempo); quanto à excelência moral, ela 

é o produto do hábito (Aristóteles, 1985, 1103a). 

 

Pelo exposto, a arte relaciona-se ao contingente, sendo caracterizada como uma 

virtude dianoética, uma vez que pode ser aprendida pelo ensino, estando relacionada à 

dimensão intelectual humana. 

 

2.2.2 τέχνη como ato de fazer, de produzir  

Vattimo desenvolve o estudo de τέχνη (técnica, arte) como ato de fazer, ato de 

produzir, caracterizado, com base no Livro VI de Ética a Nicômaco, de Aristóteles, como 

“uma disposição produtiva acompanhada de uma razão verdadeira sobre aquelas coisas que 

podem ser diferentes do que são (Eth. Nic. VI 4, 1140 a 20-23)”15  (Aristóteles apud Vattimo, 

2007, p. 24-25). Ou seja, τέχνη caracteriza-se como “uma disposição relacionada com a 

criação, envolvendo um modo verdadeiro de raciocinar”16 (Aristóteles, 1985, 1140a). A arte, 

portanto, na concepção aristotélica constitui-se no ato de fazer, conduzido pela razão, que tem 

como resultado um produto, o que pode ser confirmado na passagem a seguir: 

[...] a arquitetura é uma arte, e é essencialmente uma disposição racional da 

capacidade de fazer, e não há arte alguma que não seja uma disposição relacionada 

ao fazer, nem há qualquer disposição relacionada com fazer que não seja uma arte, a 

arte é idêntica a uma disposição da capacidade de fazer, envolvendo um método 

verdadeiro de raciocínio (Aristóteles, 1985, 1140a). 

 

No Livro VI de Ética a Nicômaco, constam definidas as especificidades e 

propriedades do fazer, tanto em relação ao sujeito que produz como ao objeto produzido 

(Vattimo, 2007, p. 25), sendo, segundo Vattimo, evidente e incontestável o emprego do termo 

grego γένεσις, que significa geração. Isto implica em definir a arte como processo produtivo 

diferenciando-o de outras formas de atividade, uma vez que “o processo de produção não 

deve ser considerado como um movimento puramente acidental [...], mas como uma produção 

 
15 No original, em italiano: “una disposizione produttiva accompagnata da ragione verace intorno a quelle cose 

che possono essere diversamente da quel che sono (Eth. Nic. VI 4, 1140 a 20-23)”. 
16 Na tradução de Ética a Nicômaco, realizada por Luciano Ferreira de Souza, a mesma passagem do texto 

aristotélico é assim traduzida: “uma disposição acompanhada da razão verdadeira, capaz de produzir” 

(Aristóteles, 2016, 1140a). Em esclarecimento, a tradução de Ética a Nicômaco, de Aristóteles, realizada por 

Mário da Gama Kury (1985) é considerada a mais completa e aceita em âmbito acadêmico no Brasil, sendo 

utilizada nesta dissertação. No entanto, em complementação, foi consultada também a tradução da referida obra 

realizada por Luciano Ferreira de Souza, visando proporcionar maior clareza ao texto de Aristóteles, escrito 

originalmente em grego antigo, o que requer maior cuidado no seu entendimento em razão de nosso 

distanciamento cronológico e cultural. 



30 

 

real de substância”17 (Vattimo, 2007, p. 26), pelo fazer do sujeito. 

Portanto, na filosofia aristotélica, a arte é uma atividade gerativa, cujo princípio é um 

sujeito que inventa e dá existência a algo, a um produto, uma vez que “toda arte se relaciona 

com a criação18, e dedicar-se a uma arte é estudar a maneira de fazer uma coisa que pode 

existir ou não, e cuja origem está em quem faz, e não na coisa feita” (Aristóteles, 1985, 

1140a). 

Pela possibilidade de o produto artificial existir ou não, a arte apresenta sua 

contingencialidade, e também porque tal produto, uma vez existente, poderia ter sido de outro 

modo como é, a depender do sujeito e da atividade produtiva em vista de uma determinada 

finalidade.  

No contexto da antiguidade clássica, a arte está atrelada a produção de objetos para 

vida prática, portanto, “seu propósito não é tanto os objetos, mas o uso a que devem servir, 

sua utilidade em visão da felicidade”19 (Vattimo, 2007, p. 26). Portanto, a finalidade da 

produção não pode ser dissociada da investigação em torno do caráter substancial e 

ontológico do produto artificial, uma vez que este deve ser considerado “um instrumento com 

vista a um fim que transcende o mundo da produção e está no mundo da prática”20 (Vattimo, 

2007, p. 27). 

O emprego do termo γένεσις, segundo Vattimo, em virtude da faculdade do devir (vir a 

ser, tornar-se), suscita a discussão comparativa entre a arte e natureza, uma vez que geração 

se relaciona primeiramente à origem dos organismos da natureza. Nessa seara, incluem-se “os 

conhecidos problemas relativos ao significado da relação imitativa que, segundo Aristóteles, 

liga a arte à natureza, com todas as questões relacionadas de importância estética”21 (Vattimo, 

2007, p. 27). 

 

2.2.3 Ato de gerar na arte e na natureza 

Escreve Vattimo que a arte implica em uma geração e não em uma mudança (de 

quantidade, qualidade, lugar) ou movimento, o que significa dizer que há a formação de uma 

 
17 No original, em italiano: “il processo produttivo, cioè, non va considerato come un puro movimento 

accidentale [...], ma come vera e propria produzione di sostanza”. 
18 Nesta citação, o termo criação é traduzido por Mário da Gama Kury. No entanto, a tradução realizada por 

Luciano Ferreira de Souza, relativa à mesma passagem do texto aristotélico, apresenta-se mais aproxima da 

análise realizada por Gianni Vattimo, com o termo traduzido para “geração”. 
19 No original, em italiano: “il suo fine non sono tanto gli oggetti, quanto gli usi a cui questi devono servire, la 

loro utilità in vista della felicità”. 
20 No original, em italiano: “col suo essere strumento in vista di un fine che trascende il mondo dela produzione 

ed è nel mondo dela πράξις”. 
21 No original, em italiano: “i notissimi problemi sul significato del rapporto imitativo che lega, secondo 

Aristotele, l’arte alla natura, con tutte le relative questioni di importanza estetica”. 



31 

 

substância, um objeto que é produzido e não somente modificado (Vattimo, 2007, p. 30). 

A ligação que se processa entre técnica e gênesis/geração relaciona arte e natureza, 

segundo Vattimo, pois em ambos os casos gerar exige a união de forma e matéria, produzindo 

uma substância. Isto porque o homem tem a capacidade de produzir substâncias e dessa 

forma, imita a natureza, na operação e geração da arte, embora, observe Vattimo, que “apenas 

as coisas naturais sejam chamadas de substâncias no sentido pleno”22 (Vattimo, 2007, p. 31). 

Isto porque a transformação produzida pelo homem, que resulta nos produtos artificiais, não 

altera a substancialidade natural das coisas, continuando sujeitas às leis da matéria de que são 

feitas, pois a arte não atribui uma nova natureza às coisas (Vattimo, 2007, p. 119). Em termos 

exemplificativos, uma estátua de mármore não altera a substância natural do mármore, sendo 

que o produto gerado consiste na estátua produzida pelo homem, não se instaurando uma nova 

natureza na matéria utilizada. 

Para Vattimo, Aristóteles define, no Livro IV da Ética a Nicômaco, que “a arte não diz 

respeito às coisas que são ou se tornam por necessidade, nem aquelas que são ou se tornam 

por natureza, porque estes têm o seu princípio em si”23 (Vattimo, 2007, p. 31). A natureza 

gera a partir de um princípio de movimento próprio, enquanto a arte produz a partir de um 

movimento vindo de fora (Vattimo, 2007, p. 34), que tem como causa propulsora o artista, sua 

causa eficiente. 

Segundo Vattimo, Aristóteles faz uma relação entre natureza e virtude em uma 

passagem do Livro II de Ética a Nicômaco, que deve ser considerada, embora seja uma 

discussão relativa às virtudes éticas (uma vez que a arte se situa entre as virtudes dianoéticas). 

As virtudes éticas não se originam no homem pela imposição da natureza, como uma força 

externa que viola suas escolhas, mas são adquiridas com o exercício: “nem por natureza nem 

contrariamente à natureza a excelência moral24 é engendrada em nós, mas a natureza nos dá a 

capacidade de recebê-la, e esta capacidade se aperfeiçoa com o hábito” (Aristóteles, 1985, 

1103a). 

Conforme afirma Vattimo, a partir de Aristóteles, nas virtudes, “o ato (exercício) vem 

antes do potencial (capacidade e disposição ativa para determinado comportamento), ainda 

que exista em nós uma disposição para receber artes e virtudes. Pelo contrário, naquilo que 

 
22 Originalmente em italiano: “anche se sostanze in senso pieno si dicono solo le cose naturali”. 
23 Originalmente em italiano: “l’arte non riguarda le cose che sono o divengono per necessità, né quelle che 

sono o divengono per natura, perché queste hanno il loro principio in se stesse”. 
24 A expressão excelência moral desta citação do Livro II de Ética a Nicômaco, transcrita da tradução de Mário 

da Gama Kury, corresponde ao termo virtude na tradução de Luciano Ferreira de Souza. 



32 

 

nos é dado pela natureza, o poder vem antes do ato”25 (Vattimo, 2007, p. 38). Portanto, 

diferente da natureza, as virtudes são aperfeiçoadas pelo exercício, como ocorre com a arte.  

As coisas artificiais portam certa disposição para receber as modificações que a arte 

lhes imprime, no entanto, tais modificações somente ocorrem quando sujeitas a um ato 

exterior a elas, cujo princípio está no homem, que constitui sua causa eficiente. “A arte é uma 

virtude e, como princípio do devir, deixa a sua marca naquilo em que opera, constituindo uma 

espécie de mundo feito à sua imagem, um mundo que é obra do homem e que traz os seus 

traços”26 (Vattimo, 2007, p. 38). Portanto, ao lado do mundo da natureza, regido por 

princípios próprios, outro mundo vai sendo gerado, tendo como origem a disposição operativa 

dos seres humanos, que é o mundo da arte.  

  

2.2.4 Analogias entre arte e natureza: imitação, operação ordenada e finalidade 

Vattimo afirma que o conceito de imitação tem sido recorrente no âmbito das belas 

artes, mas considerando seu estudo do conceito de fazer, propõe primeiramente “verificar se a 

imitação não é um fato mais geral que afeta a arte como techné no sentido aristotélico”27 

(Vattimo, 2007, p. 39), uma vez que a maioria dos estudos sobre o tema, segundo ele, aceita 

que o conceito de imitação não está restrito somente às belas artes.  

O termo imitação na obra aristotélica Poética deve ser considerado com base no 

conceito geral de imitação e não o contrário, sendo estas as principais obras nas quais 

Aristóteles trata sobre a imitação aplicada de forma geral às artes: Física, Metereológica e 

Mundo (Vattimo, 2007, p. 39). 

Vattimo defende que o conceito de imitação não deve ser compreendido somente no 

sentido de que a arte reproduz a natureza como um modelo ou em busca de sua representação, 

mas sobretudo no sentido de que o artesão faz como e produz do modo da natureza. Trata-se 

de um ponto esclarecedor da obra vattimiana, no estudo de Aristóteles, ao deslocar a noção de 

imitação para o processo de fazer, no qual o foco da imitação não recai sobre o ato de copiar 

um exemplar, mas no fato do homem fazer como ou produzir no modo da natureza. 

Tanto a arte como a natureza produzem substâncias compostas de matéria e forma, e 

neste fato aproximam-se em comparação. Além disso, a maneira como produzem tais 

 
25 No original, em italiano: “In esse l’atto (esercizio) viene prima della potenza (capacità e disposizione attiva a 

un certo comportamento), pur essendovi in noi una disposizione a ricevere arti e virtù. Al contrario, in quello 

che ci è dato dalla natura, la potenza viene prima dell’atto”. 
26 No original, em italiano: “l’arte è una virtù e che, come principio di divenire, impronta di sé ciò su cui opera, 

costituendo una specie di mondo fatto a propria immagine, un mondo che è opera dell’uomo e ne porta la 

traccia”. 
27 Originalmente em italiano: “cercando se l’imitazione non sia un fatto più generale, che investe l’arte come 

τέχνη in senso aristotelico”. 



33 

 

substâncias apresenta-se análoga, pois tanto os trabalhos artísticos como os processos naturais 

ocorrem em etapas, numa sucessão de desdobramentos ordenados. Nesse sentido, a questão da 

imitação “não alude a uma identidade, mas à semelhança de modo de proceder: se a natureza 

fizesse uma casa, a faria ordenadamente como o artesão; e o mesmo se diz da arte”28 

(Vattimo, 2007, p. 44, grifo do autor). Trata-se, portanto, de operação ordenada, com 

procedimentos sucessivamente realizados em função de um fim, pois tanto arte como natureza 

operam em direção a um propósito, sendo esta uma questão continuamente tratada na obra de 

Vattimo sobre Aristóteles. Ou seja, arte e natureza apresentam analogia quanto à produção de 

substância e quanto à operação finalística. 

Segundo o filósofo italiano, a principal imitação da natureza pela arte não reside na 

produção de coisas artificiais semelhantes às naturais, mas no princípio de devir, havendo um 

desenvolvimento ordenado em razão de uma finalidade tanto pela natureza como pela arte.  

Conforme Vattimo, no pensamento aristotélico, a existência de uma ordem que se 

manifesta no desenvolvimento das coisas naturais evidencia que há uma finalidade, que 

justifica tal ordem. Trata-se de uma ideia inequívoca em Aristósteles, a de que “arte e 

natureza parecem ligadas na medida em que ambas trabalham para fins”29 (Vattimo, 2007, p. 

46). Arte e natureza assemelham-se para Aristóteles, pois há um finalismo em ambas, há um 

fim, que consiste numa forma, a qual orienta todo o processo (Vattimo, 2007, p. 48). Para 

Aristóteles, “o produto artístico acaba imitando não porque reproduz, mas porque é 

estruturado, tem forma”30 (Vattimo, 2007, p. 54, grifo do autor). 

Pelo exposto, Vattimo evidencia que em Aristóteles a imitação da natureza pela arte 

ocorre principalmente pelo fazer e produzir da arte tal como realiza a natureza, que ambas, 

além de produzirem substância composta de matéria e forma, produzem por uma sucessão de 

etapas em via de uma finalidade, que ordena todo o processo.  

 

2.2.5 Considerações sobre a arte útil em relação à arte bela 

Tratar sobre a arte em Aristóteles exige considerar a Poética, importante obra no que 

se refere ao tema da produção artística na filosofia aristotélica. A Poética tem como tema 

central a tragédia, constituindo-se num escrito de viés didático destinada a orientar os 

discípulos de Aristóteles sobre a composição poética, sendo “acima de tudo, um tratado sobre 

 
28 No original, em italiano: “non alludono anch’essi a una identità, ma alla somiglianza del modo di procedere: 

se la natura facesse una casa la farebbe ordinatamente come la fa l’artefice; e lo stesso si dice per l’arte”. 
29 No original, em italiano: “arte e natura appaiono legate per il fatto che entrambe lavorano in vista di fini”. 
30 No original, em italiano: “il prodotto artistico in definitiva imita non in quanto riproduce, ma in quanto è 

strutturato, ha una forma”. 



34 

 

o poema mimético, isto é, sobre o poema trágico, embora Aristóteles trate também sobre o 

poema épico (Pinheiro, 2017, p. 10). 

Como abordagem, a Poética será considerada neste texto dissertativo em relação ao 

conceito de fazer, tal como analisado por Vattimo, comparando-se arte útil e arte bela, tendo 

como base a questão da finalidade. 

A finalidade aponta que há um propósito a ser alcançado sempre que o homem faz ou 

produz algo, o que demonstra que ele procede tomando decisões direcionados a uma utilidade. 

Segundo Vattimo, tratar sobre utilidade não desmerece a arte útil, uma vez que “para 

Aristóteles o fato de que as produções técnicas e artísticas ter um propósito de utilidade ou 

prazer significa simplesmente que elas estão incluídas na esfera dos fatos humanos, que são 

tais apenas quando elas são ordenadas a propósitos”31 (Vattimo, 2007, p. 57).  

Vattimo afirma que a imitação poética, abordada na obra Poética, também é 

considerada um procedimento técnico, o que é corroborado por Pinheiro (2017, p. 12) para 

quem, “embora nem todos estejam de acordo, é possível pensar que a Poética constitui para 

Aristóteles uma tékhné”. Tal procedimento técnico, conforme Vattimo, é realizado em vista 

de uma finalidade, embora com utilidade diferente da arte útil, pois se identifica como arte 

bela, apresentando um tipo específico de propósito: o prazer (sentido ao fazer imitações e ao 

ver produtos imitados) e a catarse.  

Para Vattimo (2007, p. 58): no âmbito geral do problema do fazer, a arte imitativa 

(como a poesia) tem suas regras do fazer ditadas não pela realidade a ser representada, mas 

pelo fim a que se destina o artista. 

Aristóteles levanta um ponto muito importante para nós, que geralmente é 

esquecido: o prazer é dado mesmo quando não é possível comparar a imitação com 

um original externo e independente, porque esse original não é conhecido. Neste 

caso, a imitação dá prazer, não como uma imitação (reprodução), mas por causa do 

acabamento da execução, da cor ou de alguma outra razão semelhante (48b 18). […] 

como Aristóteles dirá, os espectadores geralmente não conhecem os mitos das quais 

as tragédias são imitações, tanto que o poeta pode muito bem inventar mitos novos, 

sem recorrer aos habituais e usados (Poet. 9, 1451 a 19- 27). Este prazer não deriva, 

portanto, do reconhecimento da conformidade da cópia com o modelo, mas é o 

prazer que o produto dá como tal, pelo seu acabamento, isto é, por ser feito como tal 

é feito, pela sua estrutura objetiva e não pela sua referência32 (Vattimo, 2007, p. 59, 

 
31 No original, em italiano: “per Aristotele il fatto che le produzioni tecniche e artistiche abbiano uno scopo di 

utilità o di piacere vuol dire semplicemente che esse sono comprese nella sfera dei fatti umani, i quali sono tali 

proprio quando sono ordinati a scopi”. 
32 No original, em italiano: “Aristotele fa una precisazione per noi importantissima, che in genere si trascura: si 

dà un piacere anche quando non è possibile confrontare l’imitazione con un originale esterno e indipendente da 

essa, perché questo originale non lo si conosce. In questo caso l’imitazione dà piacere, non in quanto imitazione 

(riproduzione), ma per la finitezza dell’esecuzione, per il colore o per altro motivo simile (48 b 18). [...] come 

Aristotele dirà, gli spettatori in genere non conoscono i miti di cui le tragedie sono imitazione, tanto che il poeta 

può benissimo inventare miti nuovi, senza attingere a quelli consueti e usati (Poet. 9, 1451 a 19- 27). Questo 

piacere non deriva dunque dal riconoscimento dela conformità della copia con il modello, ma è il piacere che il 



35 

 

grifo do autor). 

 

O prazer sentido pelos espectadores ocorre mesmo quando não conseguem identificar 

a cópia a que se refere a obra imitada, sendo tal sentimento decorrente da identificação de que 

o produto foi bem feito. Nesse ponto, Aristóteles afasta-se de Platão ao admitir a formação de 

uma realidade independente dela ser a cópia de um exemplar ou modelo, ao considerar que 

sua função não consiste em referenciar diretamente o original (Vattimo, 2007, p. 60).  

Ademais, Vattimo (2007, p. 62) considera que as artes úteis são reconhecidas quando 

servem ao que se destinam e pela satisfação que advém disso. O prazer do objeto útil está 

relacionado ao fato de gerarem um benefício em que o usa. 

O produto da arte útil entra e se perde, é consumido, por assim dizer, em um jogo de 

relações que lhe são posteriores; uma bela obra de arte não tem outra utilidade, ela 

agrada imediatamente. Poderíamos dizer que uma obra de arte tem apenas uma 

utilidade, que é o prazer que dela se deriva; e o produto útil dá um prazer, que não é 

diferente de sua utilidade, porque se reconhece que ele realmente serve ao que foi 

criado para servir33 (Vattimo, 2007, p. 62). 

 

Além disso, Vattimo identifica a preocupação com o fazer na obra Poética, percebido 

na insistência de Aristóteles no caráter unitário da ação, portanto na estruturação e 

organização da narrativa trágica (Vattimo, 2007, p. 65), devendo o caráter de unidade ser 

mantido mesmo quando a obra é extensa, o que mais uma vez evidencia que a produção 

ocorre em vista de uma finalidade, a qual impõe o desenvolvimento de uma ordem para ser 

alcançada.  

Arte útil e arte bela possuem finalidades distintas, sendo a primeira produzida em vista 

de uma utilidade, para ser consumida; a arte bela, por seu turno, é produzida em vista de um 

prazer, “porque na obra de arte o homem encontra a si mesmo, as suas emoções, as suas ideias 

morais”34 (Vattimo, 2007, p. 72).  

Ademais, na obra Metafísica, segundo Vattimo, Aristóteles distingue claramente “as 

artes feitas apenas para produzir prazer daquelas feitas com vistas à utilidade”35 (Vattimo, 

2007, p. 73). Embora tal distinção seja presente na filosofia aristotélica, conforme evidencia o 

pensador italiano, ambas as categorias de arte se aproximam quanto ao fato de serem 

elaboradas em virtude de uma finalidade e por apresentarem uma preocupação com o fazer, 

 
prodotto dà come tale, per la sua finitezza, cioè per l’esser fatto come è fatto, per la sua struttura oggettiva e 

non per il suo riferimento di segno”. 
33 No original, em italiano: “Il prodotto dell’arte utile entra e si perde, si consuma, per così dire, in un gioco di 

relazioni che gli sono ulteriori; l’opera d’arte bella non serve ad altro, piace immediatamente. Si potrebbe dire 

che l’opera d’arte ha una sola utilità, ed è il piacere che se ne ricava; e il prodotto utile dà un piacere, che non 

è diverso dalla sua utilità, perché si riconosce che serve davvero a ciò a cui doveva servire”. 
34 No original, em italiano: “perché nell’opera d’arte l’uomo ritrova se stesso, le proprie emozioni, le proprie 

idee morali”. 
35 No original, em italiano: “le arti fatte solo per produrre piacere da quelle fatte in vista dell’utilità”. 



36 

 

com a operação artística, exigindo do artista uma disposição produtiva (techné). 

 

2.2.6 Finalidade, organicidade e conclusão do processo produtivo 

Segundo Vattimo, Aristóteles não trata sobre a invenção da arte ou da maneira como 

a arte é concebida pelo artista, havendo uma incidência sobre o processo de produção da 

obra, o que implica em considerar o desenvolvimento de uma filosofia da produção (e não 

da criação), evidenciando que não há, na estética de cunho aristotélico, um viés absoluto ou 

abstrato, desconectado das condições concretas.  

A obra é desenvolvida em razão de uma finalidade, de uma situação que se apresenta 

ao artista e que deve ser solucionada. Dessa maneira, o artista racionalmente, diante de uma 

necessidade a ser resolvida, considera uma forma artificial pré-existente que atenda ao que 

requer. Segundo Vattimo, as artes úteis têm uma forma prevista, advinda de uma demanda 

ou necessidade humana, a qual o artista busca suprir, satisfazer.  

Assim, a forma do produto está ligada ao propósito geral da ação humana tal como 

nos aparece na Ética a Nicômaco: toda arte e toda busca tendem para algum fim, 

para um bem, e esse bem é buscado por si mesmo ou em vista de outro; na verdade, 

em última análise, só há uma coisa que se busca por si mesma, e essa coisa é a 

felicidade, enquanto tudo o mais é buscando em vista dela (Eth. Nic. I 4, 1095 a 16; 

X 6, 1176 a 31 e b 31) 36 (Vattimo, 2007, p. 81-82). 

 

Forma e finalidade do produto artificial apresentam uma relação muito próxima na 

filosofia aristotélica, conforme afirma Vattimo. Em razão das diferentes demandas e 

situações, e tendo em vista os diferentes estágios do progresso humano, novas necessidades 

são continuamente criadas, uma vez que o homem está continuamente buscando melhores 

condições de vida e felicidade (Vattimo, 2007, p. 83). 

Para Vattimo, diferente da concepção platônica na qual se busca a correspondência 

com modelos arquétipos, advindos de um mundo ideal, a forma pré-existente da doutrina 

aristotélica resulta de um exercício intelectual humano, de prever uma forma sem matéria, 

mas que só se concretiza como objeto artificial no processo concreto operativo, estando 

sujeito a modificações ao longo da operação de elaboração pelas condições que se impõe ao 

artista.  

Portanto, não se trata de considerar um modelo abstrato ao qual se baseará o produto, 

mas de uma racionalidade humana que previamente dá existência a forma, em nível 

intelectual, estando atrelada a uma realidade concreta. É em virtude desta realidade 

 
36 No original, em italiano: “Così la forma del prodotto si collega al fine generale dell’operare umano com’esso 

ci appare nell’Etica Nicomachea: ogni arte e ogni ricerca tendono a qualche fine, a un bene, e questo bene è 

cercato o per sé o in vista di altro; anzi, in definitiva, c’è una sola cosa che è cercata per sé, ed è la felicità, 

mentre tutto il resto è cercato in vista di essa (Eth. Nic. I 4, 1095 a 16; X 6, 1176 a 31 e b 31)”. 



37 

 

específica que o ato de fazer será operado, buscando-se alcançar uma forma que somente 

começa a existir concretamente a partir do início do processo operativo, uma vez que “a 

forma como espécie conhecida pelo intelecto é apenas poder e, como tal, ainda está fora do 

processo concreto de fazer. A forma que produz atualizando-se não existe realmente fora do 

ato de fazer particular”37 (Vattimo, 2007, p. 89). 

Conforme Vattimo, o mesmo se aplica às belas artes, visto que a arte não se 

implementa em nível intelectual, mas no fazer concreto, uma vez que o artista somente 

encontra a forma pretendida por meio do processo de produção, na interação mútua do 

pensar e do operar (Vattimo, 2007, p. 89-90), buscando imprimir na matéria aquilo que 

deseja realizar e procedendo com atualizações e modificações impostas ou surgidas ao longo 

do processo, ou seja, por situações que surgem no ato de fazer. 

A forma anterior, existente no intelecto do artista, que irá conduzir o fazer em via de 

atender a uma demanda concreta e particular evidencia que a tecnhé não se constitui “como 

um complexo de princípios necessários e universais, mas antes, antes de tudo, como a 

capacidade de lidar com situações particulares tendo em vista a produção de um 

determinado objeto ou processo”38 (Vattimo, 2007, p. 91). 

Tecnhé, portanto, consiste em uma disposição produtiva voltada ao particular, 

estando relacionada a uma situação específica, que demanda uma solução direcionada a 

certa finalidade. O termo “designa, antes de tudo, como foi dito, uma disposição do sujeito 

particular para produzir e produzir corretamente, isto é, em certo sentido determinada e não 

na direção oposta”39 (Vattimo, 2007, p. 93, grifo do autor). 

O fazer, com base em uma forma pré-existente raciocinada pelo artista, visa atender a 

uma determinada finalidade e produzir algo para um uso específico. Num exemplo do 

próprio Vattimo (2007, p. 81): “um navio mercante será diferente de um navio de guerra ou 

de uma embarcação de pesca porque as necessidades humanas às quais deve responder são 

diferentes”40.  

O ato de fazer exige uma série de escolhas pelo artesão e apresenta limites imposto 

pelas condições naturais da matéria utilizada. O que significa que a pré-forma não é um 

 
37 No original, em italiano: “la forma come specie conosciuta dall’intelletto è solo potenza e come tale è ancora 

fuori dal concreto processo del fare. La forma che produce attuandosi non esiste in verità fuori dall’atto del fare 

particolare”. 
38 Originalmente em italiano: “come complesso di principi necessari e universali, ma piuttosto, prima di tutto, 

come capacità di trattare situazioni particolari in vista della produzione di un certo oggetto o processo”. 
39 No original, em italiano: “designa anzitutto, come s’è detto, una disposizione del soggetto particolare a 

produrre e a produrre correttamente, cioè in un certo senso determinato e non nel senso opposto”. 
40 No original, em italiano: “una nave mercantile sarà diversa da una nave da guerra o da un peschereccio, 

perché diverse sono le esigenze umane a cui deve rispondere”. 



38 

 

modelo fixo, estático, cujo sucesso da obra esteja vinculada à sua reprodução. Não se trata 

de um modelo ideal a ser alcançado como no platonismo, nem se trata de uma forma 

dissociada ou além da realidade, como numa abordagem metafísica. Na concepção de fazer 

em Aristóteles, tratada por Vattimo, a pré-forma do intelecto serve como um guia, que estará 

em constante interação com a ação que o artista executa sobre a matéria, realizando as 

modificações exigidas pelas situações fáticas que surgem durante o processo operativo e que 

vão configurando o objeto até atingir sua forma final.  

Nesse sentido, Vattimo afirma que a filosofia aristotélica consiste em uma filosofia 

do movimento, pois há um constante desenvolvimento e não uma noção estática da 

realidade. “No processo, em cada momento dele, portanto, infinitas eventualidades são 

prementes, oferecendo-se como realizáveis. Este é o caráter aventureiro do devir, que ocorre 

na natureza, mas ainda mais no fazer artístico”41 (Vattimo, 2007, p. 132). O caráter 

aventureiro, afirmado por Vattimo, refere-se ao fato do fazer artístico sempre reservar algo 

de imprevisível, estando o artista diante de uma produção passível de eventualidades e com 

nuances específicas, conduzida em via de uma finalidade particular e que requer decisões 

particulares.  

Parece difícil visualizar essa situação na sociedade contemporânea, na qual há uma 

supremacia dos mecanismos e técnicas industriais na produção de itens semelhantes e em 

grande escala, para suprir as demandas da vida hodierna. No mundo antigo, no entanto, a 

função do artista e artesão convergiam-se, sendo responsável pela produção de variados e 

diversificados itens e objetos para suprir as demandas da vida das pessoas e das cidades, 

qualificando e melhorando a existência humana. 

No contexto clássico, não se trata de aplicar um manual de produção e, ainda que 

haja um conjunto de regras que possam ser ensinadas por um mestre artesão, há situações 

que precisam ser enfrentadas diante da realidade concreta, uma vez que a arte trata do 

contingente e, portanto, está relacionada àquilo que pode ou não acontecer, ou mesmo 

ocorrer de maneiras diversas. Um discípulo, uma vez que tenha passado por um processo de 

aprendizado de arte, atuará satisfatoriamente somente quando puder enriquecer sua técnica, 

modificando-a e ajustando-a de modo a desenvolver a regra da situação particular com a 

qual se depara (Vattimo, 2007, p. 99). 

Para cada situação, há uma finalidade a ser buscada, e para a qual todo o processo é 

 
41 No original, em italiano: “Nel processo, in ogni momento di esso, dunque, infinite eventualità premono, si 

offrono come realizzabili. É questo il carattere di 'avventurosità del divenire, che si verifica in natura ma ancor 

più nel fare artistico”. 



39 

 

organizado, e em virtude da qual a matéria a ser utilizada é escolhida pelo artista. Portanto, a 

operação artística é conduzida em vista de certos fins, os quais estabelecem uma ordem 

racional em tal operação.  E, para que a operação seja mais ou menos sucedida dependerá se 

“o objeto produzido pode servir mais ou menos bem ao propósito para o qual foi feito”42 

(Vattimo, 2007, p. 119). 

A finalidade a ser alcançada, constante na mente do artista, apresenta-se como 

“medida e critérios de escolha entre as diversas possibilidades que estão disponíveis”43 

(Vattimo, 2007, p. 135), para a condução do processo produtivo. 

O processo artístico é ordenado, como visto anteriormente, em virtude de um 

propósito, havendo uma forma-fim a ser alcançada, para atender a uma determinada 

necessidade prática. Tal forma não está pronta, nem definida, mas ela pré-existe no intelecto 

do artista, desenvolvida pelo seu raciocínio com vista a satisfazer a demanda que a ele se 

apresenta, sendo seu guia. 

Todo o processo produtivo tende para sua finalidade, para a concretização de tal 

forma, que dependerá também dos materiais à disposição do artista e das circunstâncias que 

vão aparecendo ao longo da atividade operativa.  

Como todas as etapas da operação são executadas em vista de um único fim e como 

suas partes são elaboradas para compor um só produto final, o processo configura-se como 

um processo orgânico.  

Chamamos, portanto, o processo de orgânico, antes de tudo porque a totalidade da 

coisa a ser produzida está presente em cada momento e o orienta; em segundo lugar, 

porque este procedimento aventureiro guiado pela forma-fim exige a cada momento 

a presença e a ação do fazer concreto e físico e da investigação, do pensamento: não 

só a forma é o início e o fim do processo na sua totalidade, no sentido que é o 

princípio do raciocínio e o fim da ação que compõem o processo produtivo44 

(Vattimo, 2007, p. 136). 

 

Há, em outras palavras, uma organização nas etapas operativas para que a forma final 

alcance sua totalidade, sua completude, sendo esta a única referência para a qual todas as 

partes se relacionam. 

O processo de produção não altera a natureza da matéria, “mas cria novas relações, e 

é assim porque dessas relações surge uma nova substância, isto é, uma nova organização da 

 
42 No original, em italiano: “l’oggetto prodotto può servire più o meno bene al fine per cui è fatto”. 
43 No original, em italiano: “misura e criterio di scelta tra le varie possibilità che in ogni momento si 

presentano”. 
44 Originalmente em italiano: “Chiamiamo dunque organico il processo, anzitutto perché la totalità della cosa 

da produrre è presente in ogni momento di esso e lo guida; in secondo luogo perché questo procedere 

avventuroso guidato dalla forma-fine esige in ogni momento la presenza e l’azione del fare concreto e fisico e 

della ricerca, del pensiero: non solo la forma è principio e fine del processo nella sua totalità, nel senso che è 

principio del ragionamento e fine dell’azione che compongono il processo produtivo”. 



40 

 

matéria”45 (Vattimo, 2007, p. 139), resultando no produto artificial. 

Segundo Vattimo (2007, p. 141), “Aristóteles mostra claramente a superioridade do 

uso sobre a produção”46, o que implica que a conclusão do processo produtivo ocorre quando 

o objeto artificial serve bem ao propósito para o qual foi feito, estando sua perfeição atrelada 

não ao fato de ter sido produzido, mas em ser usado. Trata-se de uma ideia diferente da 

mentalidade moderna, que habitualmente tende “a considerar a arte como um fato que termina 

essencialmente na produção, aconteça o que acontecer depois do produto (ou mesmo, a 

própria formação física do objeto ser considerada um fato não essencial à expressão artística, 

que se resolveria inteiramente no espírito do artista)”47 (Vattimo, 2007, p. 141).  

Dessa forma, embora o artista conclua o processo operativo, disponibilizando o objeto 

artificial, a conclusão definitiva ocorrerá na utilização que será feita de tal objeto (Vattimo, 

2007, p. 141) e na medida em que ele serve bem ao propósito para o qual foi produzido.  

O uso para o qual o objeto servirá apresenta-se como referência, configurando sua 

forma no processo de produção (Vattimo, 2007, p. 142). Assim, o produto artificial chega a 

bom termo quando é organizado de maneira que tenha todos os elementos requeridos pela 

finalidade para a qual ele foi produzido.  

Além disso, Vattimo analisa o fato do item artificial, uma vez finalizado e em uso 

adequado, gerar no ser humano um sentimento de prazer decorrente da satisfação em 

identificar uma organização racional no produto e pelo reconhecimento de que ele é 

apropriado à finalidade para a qual foi produzido. Embora tal satisfação e reconhecimento 

possam ocorrer, por vezes, irrefletidamente pelas pessoas, uma vez que a arte vai constituindo 

um novo mundo (ao lado do natural, como visto anteriormente), que vai se somando ao longo 

de gerações e se confundindo com a própria vida prática, como se fosse uma realidade dada e 

não produzida. No entanto, é pelas artes úteis que o homem vai configurando suas condições 

de viver, para suprir as demandas que lhe aparecem, transparecendo a convergência de forma 

e finalidade, tal como identificada na concepção aristotélica de produção. 

Pelo exposto, Vattimo inicia suas reflexões estéticas a partir de Aristóteles, filiando 

seu pensamento à concepção de arte como atividade humana produtiva, como ato de fazer, 

guiado pela razão e com vista a uma finalidade. Nesse sentido, o filósofo italiano vincula 

 
45 No original, em italiano: “ma crea nuove relazioni, ed è tale in quanto da queste relazioni sorge una nuova 

sostanza, cioè una nuova organizzazione dela materia”. 
46 No original, em italiano: “Aristotele mostra chiaramente la superiorità dell’uso sulla produzione”. 
47 No original, em italiano: “a considerare l’arte come un fatto che si conclude essenzialmente nella produzione, 

qualunque cosa avvenga dopo del prodotto (o addirittura, la stessa formazione fisica dell’oggetto è stata 

considerata come un fatto inessenziale alla espressione artistica, che si risolverebbe tutta nello spirito 

dell’artista)”. 



41 

 

também suas reflexões à teoria de seu mestre Luigi Pareyson, explicitamente ligada à 

concepção aristotélica de arte, na medida em que se dedica à feitura da obra artística, sendo o 

conceito de formatividade pareysoniano entendido como a união indissociável de produção e 

invenção humana que resultam numa obra, numa forma. Ambas as teorias, aristotélica e 

pareysoniana, apresentam-se como antecedentes estéticos de Gianni Vattimo, sinalizando sua 

preocupação com o desenvolvimento de um pensamento estético relacionado à dimensão 

humana e à condição do homem no mundo em que vive. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



42 

 

3 ESTÉTICA NO PENSAMENTO FILOSÓFICO DE GIANNI VATTIMO 

O presente capítulo tem como objetivo específico investigar a relação da estética com 

a pós-modernidade no pensamento de Gianni Vattimo, o qual se insere na pesquisa proposta 

sobre a estética do filósofo italiano, visando uma forma de explicar a produção artística pós-

moderna. 

Em virtude do objetivo proposto, dentre as obras de Gianni Vattimo estudadas no 

presente capítulo, três constituem o cerne da pesquisa: Poesia e ontologia, publicada 

originalmente em 1967, a qual será estudada a partir da edição traduzida para o idioma 

espanhol, uma vez que não se encontra traduzida para o idioma português, até o momento; O 

fim da modernidade e Sociedade transparente, publicadas originalmente nos anos de 1985 e 

1992, respectivamente, com edições traduzidas para a língua portuguesa.  

Para elaboração deste capítulo, será mantido o critério cronológico de publicação 

original das obras por Gianni Vattimo, de modo a acompanhar o desenvolvimento de suas 

teses ao longo de sua produção filosófica, resultando em três subcapítulos: estética ontológica, 

torção-distorção para a pós-modernidade e estética na pós-modernidade. 

 

3.1 Estética ontológica 

Com a publicação da obra Il concetto di fare in Aristotele, em 1961, analisada no 

capítulo anterior desta dissertação, Gianni Vattimo inicia suas reflexões filosóficas no campo 

da estética, o que terá continuidade com a publicação, em 196748, de “sua segunda obra de 

conteúdo estético Poesia e ontologia. O livro, republicado em 1985 e que agora faz parte do 

tomo dois de suas Obras completas, publicadas em 2008, é uma virada no que diz respeito ao 

seu pensamento estético anterior” (Uribe Miranda, 2021, p. 465). Ou seja, a obra Poesia e 

ontologia é considerada uma mudança nas reflexões estéticas do filósofo de Turim, que irá 

investigar a relação entre arte e ontologia, com base na filosofia heideggeriana.  

Por isso, a primeira abordagem deste capítulo versará sobre Poesia e ontologia, obra 

que sinaliza um caminho para a proposta desta dissertação de compreender a experiência 

artística na pós-modernidade, o que exige a adoção de novas perspectivas estéticas, como o 

pensamento do filósofo italiano para quem “na arte, como experiência humana histórico-

cultural, se dá o acontecimento do ser, como posta em obra da verdade, e que essa só pode ser 

 
48 A obra Poesia e ontologia foi produzida por Gianni Vattimo quando já era professor de Estética na 

Universidade de Turim, na Itália, primeiramente como professor assistente em 1964, passando a titular da 

mesma cátedra em 1969, o que evidencia um maior amadurecimento quanto às reflexões no campo da estética 

filosófica. 

 



43 

 

compreendida, pensada e interpretada, pela estética ontológica” (Uribe Miranda, 2021, p. 

466). 

Dessa forma, serão abordadas as principais concepções de Poesia e ontologia que 

estão em afinidade com os objetivos propostos no presente texto dissertativo, a saber: 

proposta de uma estética ontológica: arte, ontologia e epocalidade do ser; considerações sobre 

as estéticas e poéticas pós-hegelianas; abertura ontológica da teoria da formatividade de Luigi 

Pareyson; fundamento ontológico da novidade da arte em Heidegger; e a questão da verdade 

na obra de arte. 

 

3.1.1 Proposta de uma estética ontológica: arte, ontologia e epocalidade do ser 

Em Poesia e ontologia49, Vattimo investiga a relação entre a arte e a ontologia, e a 

maneira como tal relação se conecta com a estética pós-moderna. Segundo o autor, em linhas 

gerais, questiona-se: “o que significa fincar ontologicamente o problema da arte, fazer valer 

na estética as exigências ontológicas?”50 (Vattimo, p. 19, 1993). Para abordar o problema da 

arte nessa perspectiva, Vattimo adotará a ontologia heideggeriana como fundamento de suas 

investigações estéticas. 

Para tanto, Vattimo indica que se torna fundamental considerar a diferença ontológica 

entre ser e ente desenvolvido por Heidegger e a noção heideggeriana de epoché.  

A epoché heideggeriana é aquele caráter pelo qual o ser é dado e escondido ao 

mesmo tempo no aparecimento dos entes (isto é, das coisas e das coisas que povoam 

o mundo). O ser de fato, é dado na medida em que é a luz dentro da qual os entes 

aparecem; e, por outro lado, justamente para que os entes possam aparecer, [...] o 

próprio ser como tal se retira51 (Vattimo, p. 19, 1993). 

 

A retirada do ser permite a abertura para o aparecimento do ente, não apenas no viés 

espacial, mas fundamentalmente na perspectiva temporal. Ao retirar-se, o ser possibilita ao 

ente desdobrar-se no tempo, constituindo a história52, a qual somente “é possível porque o ser 

está sempre por vir. As épocas da história foram possíveis graças ao caráter epocal do ser”53 

 
49 Para análise da obra nesta dissertação, foi utilizada a versão traduzida para o idioma espanhol e sob o título 

Poesía y ontología. 
50 Em espanhol: “qué significa plantearse ontológicamente el problema del arte, hacer valer en estética las 

exigencias ontológicas?”  
51 Em espanhol: “La epoché heideggeriana es aquel carácter del ser por el cual el ser se da y se oculta al mismo 

tempo em el aparecer de los entes (es decir, de las cosas y las personas que pueblan el mundo). El ser, en efecto, 

se da en cuanto que es la luz dentro de la cual los entes aparecen; y por otra parte, precisamente para que los 

entes puedan aparecer, [...] el ser mismo como tal se sustrae”. 
52 Em nota, Vattimo esclarece que o homem tem função central, cuja denominação é expressa pelo termo Dasein 

(Ser-aí), usado por Heidegger na obra Ser e Tempo (1927) para se referir filosoficamente ao homem. “É no 

homem e pelo homem que se instituem as ‘épocas’ do ser, as aberturas históricas em que os entes aparecem” 

(Vattimo, 1993, p. 33). 
53 Em espanhol: “es posible porque el ser está siempre por venir. Las épocas de la historia se han hecho posibles 

gracias al carácter epocal del ser”. 



44 

 

(Vattimo, 1993, p. 20).  

Ao concluir que se trata de uma breve descrição da diferença ontológica entre ser e 

ente, Vattimo defende que tal diferença não pode ser posta de lado ao se analisar e refletir 

sobre o ente, como é o caso do mundo da arte, que corresponde a uma região do ente 

(Vattimo, 1993, p. 20). Embora, Vattimo afirme não saber se é possível concretamente não 

perder de vista tal diferença. Assim, o filósofo italiano propõe a realização de uma estética 

ontológica, implicando numa discussão de caráter ontológico no campo estético, o que exigirá 

falar da arte considerando as concepções heideggerianas de diferença ontológica e de caráter 

epocal do ser. 

Ao realizar uma abordagem ontológica da arte, Vattimo considera que “a arte só pode 

ser compreendida se for concebida como estando enraizada na existência humana”54 

(Bertram, 2016, p. 11). O que, dito de outro modo, significa que para o filósofo italiano “a 

arte só pode ser entendida no contexto de uma forma de vida que excede os limites da arte em 

muitos aspectos”55 (Bertram, 2016, p. 11). 

Isto se confirma quando Vattimo traz como definição de estética “o que 

historicamente, tem esse nome, ou seja, um conjunto de reflexões sobre a estrutura e o valor, 

em relação à vida humana, daquela experiência que nos põe em contato com a ‘obra de arte’ 

ou com a beleza”56 (Vattimo, 1993, p. 20-21). Não se trata de uma definição rígida, mas um 

ponto de partida, para delimitação do campo de investigação.  

Segundo o pensador italiano, o discurso estético constitui-se de maneira diferenciada 

dos discursos das artes, da poética e da crítica, uma vez que diz respeito à estrutura e ao valor 

da experiência, sem pretensões de alterar ou compor uma determinada experiência particular, 

tampouco emitir sobre ela um juízo de valor (Vattimo, 1993, p. 21). 

Vattimo afirma que a estética pós-moderna (a qual ele nomeia de contemporânea) 

permanece vinculada ao pensamento metafísico, que não considera a diferença ontológica, 

mas que busca conceber um fundamento para o conhecimento. O modelo metafísico de 

fundação trata-se de modelo orientativo não apenas do ramo da estética, mas do conhecimento 

em geral, e, particularmente, o conhecimento filosófico (Vattimo, 1993, p. 21). 

Analisar a ontologia estética em Gianni Vattimo requer considerá-la numa perspectiva 

mais ampla, dentro de seu pensamento filosófico. O filósofo italiano, com base em Heidegger, 

 
54 No original, em inglês: “art can only be understood if it is conceived of as being rooted in human existence”. 
55 No original, em inglês: “art can only be understood in the context of a form of life that exceeds the limits of art 

in many ways”. 
56 Em espanhol: “lo que, históricamente, lleva ese nombre, es decir, un conjunto de reflexiones sobre la 

estructura y el valor, en relación con la vida del hombre, de esa experiencia que nos pone en contacto con la 

‘obra de arte’ o con lo bello”. 



45 

 

desenvolveu a concepção de uma ontologia do declinar, que busca uma caracterização não 

metafísica do ser, considerando a finitude que constitui sua existência (Uribe Miranda, 2024, 

p. 126). Uma abordagem não metafísica requer o afastamento do padrão de explicação 

filosófica pautado na busca por fundamentos estáveis e eternos, “ou seja, que renuncia a uma 

ontologia do para sempre, mas também, que abre o horizonte temporal de todo pensamento. 

Pensar é pensar pelo agora”57 (Uribe Miranda, 2024, p. 126-127, grifo do autor). 

O afastamento da metafísica não ocorre, no entanto, sem embaraços, visto que, 

segundo Vattimo, o pensamento europeu é marcado pela mentalidade fundacional 

estabelecida desde a antiguidade clássica grega, ficando de fora a instância ontológica. Nessa 

mentalidade, o conhecimento não está no ser sensível, mas em outras instâncias, como as 

ideias. 

Esse espírito da fundamentação [...] sobrevive por toda a filosofia ocidental e é 

encontrado na filosofia contemporânea e nas estéticas que se relacionam a ela. 

Paradoxalmente, como observou Heidegger, esse pensamento inspirado pelo ideal de 

fundamentação acaba por concluir numa total ausência de fundamentação, 

justificando assim a exigência de uma recuperação ontológica do pensamento58 

(Vattimo, 1993, p. 22). 

 

Dentre as análises sobre a mentalidade fundacional no pensamento ocidental, Vattimo 

trata sobre o neokantismo, afirmando que nessa corrente “filosofia é conhecimento sobre o 

funcionamento do espírito, e portanto, em última análise, autoconhecimento, sem qualquer 

possibilidade de abertura ao encontro com algo diferente do espírito humano”59 (Vattimo, 

1993, p. 24).  

Verifica-se, portanto, que Vattimo desenvolve os primeiros argumentos para 

demonstrar a relevância de uma investigação ontológica no campo estético, o que se 

contrapõe à mentalidade fundacional predominante na filosofia ocidental e nas estéticas a elas 

atreladas, visando colocar o problema da arte como elemento central, ao mesmo tempo 

concebendo-a como dimensão do ser.  O filósofo paraense Benedito Nunes apresenta uma 

análise sobre as obras heideggerianas que vão ao encontro da proposta de Gianni Vattimo: 

Heidegger pergunta em Ser e tempo pelo sentido do ser. Essa pergunta, 

necessariamente ontológica, desenvolve-se aí num rumo que ultrapassa os limites da 

metafísica. Já em A origem da obra de arte, a questão levantada, que vai além das 

fronteiras da Estética, versa sobre o sentido da obra de arte. As duas indagações têm 

 
57 No original, em espanhol: “Esto es, que se renuncia a una ontologia del para siempre, pero además, abre el 

horizonte temporal de todo pensar. Pensar es pensar por ahora”. 
58 Em espanhol: “Este espíritu de la fundamentación [...] sobrevive a lo largo de la filosofía occidental y se lo 

encuentra en la filosofía contemporánea y en las estéticas que se relacionan con ella. Paradójicamente, como ha 

observado Heidegger, precisamente este pensamiento inspirado en el ideal de fundamentación concluye en 

último término en una total falta de fundamentación, justificando así la exigencia de una recuperación 

ontológica del pensamiento”. 
59 Em espanhol: “la filosofía es el saber sobre el funcionamiento del espíritu, por consiguiente, en definitiva, 

autoconocimiento, sin ninguna posibilidad de apertura al encuentro con algo distinto del espíritu humano”. 



46 

 

um só e mesmo horizonte: o sentido da obra de arte não se aparta do sentido do ser. 

O caráter problemático do ser passa igualmente pela obra de arte que se 

problematiza. Por outras palavras, a questão da arte acha-se imediatamente ligada à 

questão do ser (Nunes, 2009, p. 56). 

 

É o caso da investigação da arte na pós-modernidade que perpassa por concepções 

filosóficas que contestam a tradição metafísica enquanto fonte exclusiva de conhecimento em 

torno da experiência sensível, uma vez que os critérios metafísicos se mostram insuficientes 

para a compreensão da experiência estética e o mundo da arte na sociedade pós-moderna. 

Nesse sentido, Uribe Miranda (2021, p. 465) afirma que a estética no pensamento de Gianni 

Vattimo “longe de ser contemplação do belo, adquire [...] uma dimensão ativa e histórica”. 

Dessa forma, a epocalidade do ser é um conceito primordial a ser abordado, 

significando que “o ser não é nada mais que sua história, sua época”60 (Vattimo, 1993, p. 28). 

A epocalidade do ser é apontada por Vattimo como o caminho para desenvolver o discurso 

iniciado por Heidegger, tanto no plano estético como na filosofia geral, uma vez que “o 

conhecimento da época, e consequentemente do ente, é a única via de acesso ao ser, e é a via 

de acesso autêntica na medida em que o ser, sem se reduzir ao ente, não é algo fora ou acima 

de sua época”61 (Vattimo, 1993, p. 28).  

Contrapondo-se à mentalidade fundacional, a qual concebe o ser como instância 

imutável, buscando identificar sua essência ou causa fundamental, a epocalidade do ser o 

considera em seu constante devir, como acontecimento contínuo, e manifestado em seus entes 

ao longo da história.  

Dito de outro modo, a essência, em termos da finitude humana, não poderia ser 

alcançada enquanto entidade única, estável e eterna e, por conseguinte, cabe ao 

homem aproximar-se dela em termos de acontecimento, nunca pleno, do ser nos 

acontecimentos históricos e culturais (Uribe Miranda, 2021, p. 466). 

 

Portanto, a investigação estética de caráter ontológica exige uma dedicação no sentido 

de identificar os modos pelos quais os entes acontecem num dado momento do devir do ser. 

“Por exemplo, no caso da essência do homem, o que a ontologia pode dizer não é que o 

homem é essencialmente, isto é, sempre e necessariamente, isto e aquilo, mas que na época 

dada do ser em que estamos o homem é (é, torna-se essencial, acontece) deste ou daquele 

modo”62 (Vattimo, 1993, p. 29). 

No plano estético, a investigação ontológica não se desenvolve na perspectiva de 

 
60 Em espanhol: “el ser no es otra cosa que su historia, su época”. 
61 Em espanhol: “el conocimiento de la época, y por consiguiente del ente, es la única vía de acceso al ser, y es 

la auténtica vía de acceso en la medida en que el ser, sin reducirse al ente, no es algo al margen o por encima 

de su época”. 
62 Em espanhol: “Por ejemplo, en el caso de la esencia del hombre, lo que la ontología puede decir no es que el 

hombre es esencialmente, es decir, siempre y necesariamente, esto y aquello, sino que en la época determinada 

del ser en la que estamos el hombre west (es, se esencializa, acontece) de este o aquel modo”. 



47 

 

encontrar a essência do fenômeno da arte, como se houvesse uma estrutura autêntica ou causa 

suprema a ser desvelada. Para a estética ontológica, compreender o fenômeno da arte implica 

em considerar seu acontecimento e sua abertura ao ser.  

Se a exigência autêntica presente na mentalidade metafísica de fundação é a da 

abertura à relação com o radical e irredutivelmente outro, uma ontologia da arte 

consistirá, no fim das contas, em evidenciar [...] as lacunas por onde o 

acontecimento do ser se deixa ver, precisamente, como acontecimento do ser63 

(Vattimo, 1993, p. 31-32). 

 

Para Vattimo, a arte constitui-se em uma das vias de aproximação ao ser, as quais se 

revelam nas situações humanas, cabendo à estética ontológica o seu esclarecimento. 

 

3.1.2 Considerações sobre as estéticas e poéticas pós-hegelianas 

 A investigação estética de caráter ontológico, de base heideggeriana, é desenvolvida 

por Vattimo não no sentido de sobrepor-se às demais estéticas filosóficas, mas se apresenta 

como uma proposta para compreensão do fenômeno artístico na contemporaneidade. 

Nesse sentido, Vattimo faz uma análise das estéticas e poéticas pós-hegelianas64, a 

qual o próprio filósofo reiteradamente afirma que ocorre de forma geral e preliminar, para 

demonstrar a necessidade de um novo posicionamento no campo estético que reflita 

filosoficamente sobre a arte contemporânea. 

Mesmo nos dias de hoje, diante de tantas coisas que observamos, não há como negar 

que normalmente o nosso olhar em direção à arte, ainda transpira resquícios 

clássicos. Ora, somos educados entendendo que os gregos eram perfeitos, tal como 

hoje se cultua a perfeição do corpo; fomos educados aprendendo a observar as 

referências renascentistas, tal como hoje nos referenciamos na perspetiva do que é 

certo ou errado. O fato é que, normalmente o tipo de arte que se fez desde o final do 

século XIX até nossos dias, é a arte que primeiro nos causa estranhamento e, 

portanto, nos obriga a aprendermos a olhar tantas novidades e reações diferentes que 

a arte pode nos causar (Araujo, 2006, p. 140-141). 

 

Tal citação, transcrita de uma dissertação de Mestrado em Filosofia, defendida na 

Universidade Federal de Minas Gerais, vai ao encontro da afirmação de Vattimo sobre a 

 
63 Em espanhol: “Si la auténtica exigencia presente en la mentalidad metafísica de la fundamentación es la de la 

apertura a la relación con lo radical e irreductiblemente otro, una ontología del arte consistirá, al fin y al cabo, 

en evidenciar [...] las grietas a través de la cuales el acontecimiento del ser se deja ver, precisamente, como 

acontecimiento del ser”. 
64 Hegel apresenta em seu sistema de artes três grandes classificações históricas: a arte simbólica, cujo elemento 

central são símbolos enigmáticos, como a arte egípcia e a arte hindu; a arte clássica, considerada tecnicamente 

perfeita, sendo a arte grega sua expressão; e a arte romântica, produzida no ocidente, da Idade Média até o 

século XIX, com conteúdo baseado no cristianismo, havendo a produção de grandes obras na pintura, na música 

e literatura (Jimenez, 1999). “O fim da arte e a dissolução da arte romântica coincidem com a conclusão do 

sistema filosófico hegeliano que seu autor assimila à própria filosofia” (Jimenez, 1999, p. 181-182). Portanto, a 

expressão estéticas e poéticas pós-hegelianas refere-se ao momento após o período romântico, quando ocorre o 

encerramento do sistema hegeliano. Isto porque “Hegel ignora o que acontecerá com a arte moderna; ele só 

esboça uma ‘tendência’, a de uma crescente afirmação da liberdade do artista e, portanto, da autonomia da 

estética” (Jimenez, 1999, p. 183). 



48 

 

estética contemporânea, que se mantêm atrelada às concepções metafísicas, como 

anteriormente exposto neste texto dissertativo.  

Além disso, Vattimo trata sobre a condição dos artistas no século XIX diante dos 

efeitos da revolução industrial e da constituição da sociedade de massa, que resultaram na 

“perda do contato direto com o público restrito e conhecido, aquisição de um público muito 

mais amplo, mas, em contrapartida, desconhecido e distante”65 (Vattimo, 1993, p. 39). Com 

isso, o artista que antes tinha uma situação definida e clara no contexto social, vê-se diante de 

uma nova configuração e atuação no âmbito das artes, que resulta na sua integração como 

funcionário da indústria cultural (nas rádios, em editoras, na indústria televisiva ou 

cinematográfica), gerando uma tecnicidade de suas obras (Vattimo, 1993, p. 40).  

Soma-se a isso, o consumo célere e banalizado das produções artísticas pelas 

sociedades de massa, exigindo  

que todo “mercado” da arte lance continuamente novos produtos, novos símbolos, 

novas mitologias; porém, estes novos símbolos, por sua rápida sucessão, necessitam 

de uma espécie de mediação para serem aceitos amplamente pela consciência 

comum, para, dizermos, fazer-se compreender66 (Vattimo, 1993, p. 42).  

 

Nesse contexto, as poéticas desse período desenvolveram-se no sentido de atuarem de 

maneira preliminar e explicativa, tendo como “objeto fazer entrar rapidamente na consciência 

comum certos símbolos que, por si só (pensemos em certas formas de artes visuais), se 

imporiam muito lentamente”67 (Vattimo, 1993, p. 42). 

Vattimo afirma que as poéticas do século XX, mais do que tratarem sobre estilos e 

teorias para a produção de obras, posicionaram-se filosoficamente sobre a arte, buscando 

responder os seguintes problemas: “o significado da arte frente as demais atividades humanas, 

a posição do artista no mundo e o modo de abordagem das obras por parte dos espectadores 

ou leitor”68 (Vattimo, 1993, p. 37). A atitude irônica e contestadora para com a própria arte 

também foi assumida, somando-se ao posicionamento que reivindicava a existência da arte e a 

situação em sua nova posição social, buscando dar-lhe significado. 

Segundo Vattimo, essa tomada de posição pelas poéticas artistas ocorreu em razão da 

tendência das filosofias pós-hegelianas de considerarem a arte como não essencial. “Frente ao 

 
65 Em espanhol: “pérdida del contacto directo con un público restringido y conocido, adquisición de un público 

mucho más amplio pero, por contra, desconocido e lejano”. 
66 Em espanhol: “requiere que al ‘mercado’ del arte se lancen continuamente nuevos productos, nuevos 

símbolos, nuevas mitologías; pero estos nuevos símbolos, por su rápido sucederse, necesitan de una especie de 

mediación para hacerse aceptar ampliamente por la conciencia común para, digamos, hacerse comprender”. 
67 Em espanhol: “por objeto hacer entrar rápidamente en la conciencia común ciertos símbolos que, por sí solos 

(pensemos en ciertas formas de las artes visuales), se impondrían muy lentamente”. 
68 Em espanhol: “el significado del arte frente a las demás actividades humanas, la posición del artista en el 

mundo y el modo de acercarse a la obra por parte del espectador o lector”. 



49 

 

triunfo das filosofias racionalistas, e igualmente o positivismo, para quem a arte é algo não 

essencial e provisória, os artistas se vem obrigados a resolver, previamente, o problema de sua 

própria ‘existência’”69 (Vattimo, 1993, p. 39). 

As doutrinas estéticas pós-hegelianas, sobre as quais Vattimo reitera tratar-se de um 

estudo geral, desenvolvem-se sobre a concepção da arte como jogo, ainda que não utilizem 

explicitamente tal termo (Vattimo, 1993, p. 44). O jogo significa considerar que arte não tem 

um compromisso sério com relação ao mundo ou o ser, mas uma natureza lúdica, sendo 

atividade secundária e desinteressada do homem. Isto se aplica, portanto, às estéticas 

européias do XIX e XX, que identificam a arte fora do sistema hegeliano como não essencial 

e portadora da ideia de morte da arte. 

Nessas perspectivas de origem hegeliana, a não seriedade da arte e seu caráter lúdico 

são representados, então, como inessencialidade, no sentido literal de “falta de 

essência”, de não substancialidade; a arte, pode-se dizer então, ampliando um pouco 

o conceito de jogo, é jogo na medida em que, mesmo quando é algo sério, não 

merece ser “levado a sério” no sentido de que revela sua verdade despojando-se das 

características peculiares que a distinguem da reflexão e da filosofia70 (Vattimo, 

1993, p. 47). 

 

Contrastando-se a tais estéticas pós-hegelianas, Vattimo afirma que as poéticas 

produzidas nesse período, por outro lado, pelas razões já mencionadas acima, opõem-se a 

considerar a arte como jogo ou atividade humana de segunda ordem, e mais: “reivindicam o 

alcance ontológico da arte sobretudo na medida em que se recusam a vê-la e a praticá-la como 

uma atividade ‘desinteressada’, à parte do que é verdadeiro ou falso, bom ou mau, etc.”71 

(Vattimo, 1993, p. 47).  

Assim, ao buscar afirmar a seriedade da arte e identificar nela uma maneira de 

conhecer a realidade, as poéticas séculos XIX e XX apresentam características de uma 

abordagem ontológico da arte, para além de uma proposta de apreciação desinteressada da 

beleza ou que considere a experiência artística como mera distração ou momento lúdico. É o 

caso do programa impressionista72, mais precisamente na pintura, “na medida em que se 

 
69 Em espanhol: “Frente al triunfo de las filosofías racionalistas, e igualmente del positivismo, para quienes el 

arte es algo inesencial y provisional, los artistas se ven obligados a resolver, previamente, el problema de su 

propria ‘existencia’”. 
70 Em espanhol: “En estas perspectivas de origen hegeliano, la no seriedad del arte y su carácter lúdico se 

representan, pues, como inesencialidad, en el sentido literal de ‘falta de esencia’, de no sustancialidad; el arte, 

puede decirse entonces, ampliando un poco el concepto de juego, es juego em cuanto que, aun cuando es algo 

serio, no merece ser ‘tomado en serio’ en el sentido de que revela su verdad despojándose de los caracteres 

peculiares que lo distinguen de la reflexión y la filosofía”. 
71 Em espanhol: “reivindican el alcance ontológico del arte sobre todo en la medida en que rechazan verlo y 

practicarlo como actividad ‘desinteresada’, al margen de lo verdadero o lo falso, lo bueno o lo malo, etc.” 
72 De acordo com Meyer Schapiro, historiador de arte e autor do livro Impressionismo: reflexões e percepções, a 

arte impressionista teve início entre um pequeno grupo de pintores franceses do final do século XIX, alcançando, 

posteriormente, a música e a literatura (Schapiro, 2002, p. 21). O impressionismo corresponde a um período da 



50 

 

apresenta como uma tentativa, não alheia às influências da mentalidade científica e 

cientificista dominante da época, de empreender e representar a experiência em sua fase 

embrionária e constitutiva”73 (Vattimo, 1993, p. 48). Isso porque na pintura impressionista, 

cujo tema recorrente (porém não único) é a paisagem da natureza, o artista buscava imprimir 

na tela a sua experiência visual direta, tendo como fonte fulcral sua percepção. 

Destaca-se, ainda, das análises de Vattimo, que esclarecem o papel de reivindicação e 

busca de valorização da arte por tais poéticas, o que afirma sobre o expressionismo: 

Existe sobretudo no Expressionismo, quaisquer que sejam as reservas que se possam 

fazer quanto à clareza do seu conhecimento político-social, uma forte carga de 

engajamento revolucionário, pelo menos na medida em que, nele, mais claramente 

do que em qualquer outra vanguarda contemporânea, a renovação da arte é 

considerada como um aspecto da renovação mais ampla da vida e da sociedade 

(Vattimo, 1993, p. 52-53)74. 

 

Vattimo afirma que as estéticas do século XX, em sua maioria, desenvolveram 

abordagens de conteúdo atrelado ao kantismo, idealismo e positivismo, veiculando, em maior 

ou menor grau, o que se definiu como estética do jogo e da gratuidade, ao passo que as 

poéticas do mesmo período desenvolveram um movimento mais amplo com diretrizes e 

orientações que possibilitam avançar numa abordagem ontológico da arte no campo filosófico 

(Vattimo, 1993, p. 57). 

 

 

 

 
arte que “não comporta uma definição estrita baseada em características estéticas. O termo surgiu como nome de 

um grupo de expositores em um momento exclusivo da arte ao longo da década de 1870 e, uma década depois, 

mostrou-se menos adequado aos mesmos pintores[...]. No entanto, ao examinar a arte do século XIX como um 

todo e considerar as obras antes e depois da fase chamada impressionista, estudiosos passaram a reconhecer a 

importância desses poucos pintores como um grupo. O que esse grupo tinha em comum não era simplesmente 

um traço singular, mas um conjunto de metas relacionadas, que seus membros concretizavam em graus 

diferentes – todos eles foram fiéis a um ideal de modernidade que incluía imagem do realmente visto como parte 

do mundo comum e abrangente do espetáculo, em oposição à inclinação da época da história, mito e mundos 

imaginados” (Schapiro, 2002, p. 21-22). Ao tratar sobre impressionismo e ciência, Schapirro (2002, p. 239) 

analisa que, quanto ao uso das tintas em telas com a temática da natureza, “os impressionistas não estão 

preocupados com um ideal científico de pureza e essencialidade das cores; quaisquer cores que escolhessem 

eram usadas sutilmente de maneira empírica, experimental”. Para o historiador, enquanto a imagem científica do 

mundo consiste em uma construção teórica sofisticada, a imagem impressionista resulta de como a natureza se 

apresenta ao olhar do artista, à sua percepção (Schapirro, 2002, p. 239). Não se trata de considerar nas pinturas, 

portanto, algum tipo de cálculo pelo artista, mas sim sua percepção espontânea do mundo observado (Schapirro, 

2002, p. 245). 
73 Em espanhol: “en cuanto que se presenta como un intento, no ajeno a las influencias de la mentalidad 

científica y cientifista dominante en la época, de acometer y representar la experiencia en su fase embrionaria y 

constitutiva”. 
74 Em espanhol: “Hay ante todo en el expresionismo, cualquiera que sean las reservas que se hagan sobre la 

claridad de su saber políticosocial, una fuerte carga de engagement revolucionario, por lo menos en la medida 

en que, en él, más claramente que en ninguna otra vanguardia contemporánea, la renovación del arte es 

considerada como un aspecto de la renovación más amplia de la vida y de la sociedad”. 



51 

 

3.1.3 Abertura ontológica da teoria da formatividade de Luigi Pareyson 

No desenvolvimento de seu discurso sobre um fundamento ontológico, Vattimo irá 

também situar sua investigação quanto à situação da estética na época em que produziu a obra 

Poesia e ontologia. 

Como fundamento ontológico entende-se, nas palavras do filósofo italiano, 

preliminarmente, “qualquer esforço de reconhecimento das relações da arte com o ser, isto é, 

não apenas com a consciência do homem, mas com aquilo que transcende a consciência e o 

próprio homem e funda autenticamente a sua possibilidade”75 (Vattimo, 1993, p. 69).  

Nesse sentido, a teoria da formatividade, de seu mestre Luigi Pareyson será aludida, 

apontada como portadora de relevantes aberturas ontológicas, pois “retoma o problema da arte 

em sua raiz, isto é, repõe a questão da obra de arte como um feito enigmático em sua própria 

existência”76 (Vattimo, 1993, p. 69).  

A partir da teoria pareysoniana, a novidade e a legalidade são apontadas por Vattimo 

como base para o fundamento ontológico. Ao mesmo tempo, contrapõem-se às estéticas que 

buscam valorizar a obra pelo fundamento da beleza, que consiste numa regra preexistente que 

busca justificar a obra de arte como tal. Na teoria da formatividade, não há uma regra 

preexistente ou geral como critério de elaboração e avaliação, mas uma lei individualizada e 

que vai sendo constituída ao longo da operação artística, pois a feitura da obra é acompanhada 

da invenção do seu modo de fazer. Ou seja, “a obra é certamente algo novo e não responde a 

nenhuma lei previamente estabelecida. A exigência à qual a obra responde e que ela satisfaz é 

estabelecida pela própria obra”77 (Vattimo, 1993, p. 70). 

A novidade ocorre pela existência de algo novo, que consiste na própria forma 

formada, a qual ao existir atende somente a sua própria lei de formação, sendo tal lei também 

novidade na medida em que vai se constituindo no processo de elaboração da obra. 

Lembrando que a formatividade tem como conceito central “a união inseparável de produção 

e invenção. ‘Formar’ significa aqui ‘fazer’ inventando ao mesmo tempo ‘o modo de fazer’, ou 

seja, ‘realizar’ só procedendo por ensaio em direção ao resultado e produzindo deste modo 

obras que são ‘formas’” (Pareyson, 1993, p. 12-13). 

Portanto, o modo de fazer, que implica na lei de formação da obra, vai sendo 

 
75 Em espanhol: “todo esfuerzo por reconocer las relaciones del arte con el ser; es decir, no sólo con la 

conciencia del hombre, sino con lo que trasciende la conciencia y el hombre mismo y funda auténticamente su 

posibilidad”. 
76 Em espanhol: “retoma el problema del arte en su raíz, es decir, vuelve a proponer la cuestión de la obra de 

arte como hecho enigmático en su existencia misma”. 
77 Em espanhol: “la obra es ciertamente algo nuevo, y no responde a ninguna ley establecida previamente. La 

exigencia a la que la obra responde y a la que satisface está instituida por la obra misma”. 



52 

 

descoberta pelo artista ao passo em que este vai realizando o processo formativo, conduzindo-

se pelas condições da feitura da obra e pelas nuances da matéria. “O conceito de modo de 

formar permite entender o caráter autorreferencial do fazer artístico enquanto um fazer 

originador, que se constitui não somente como fazer algo, mas principalmente, como 

fundador de um mundo próprio que ele se origina” (Uribe, 2021, p. 155, grifo do autor). 

Uma vez finalizada a obra, o seu julgamento pelo espectador envolverá a identificação 

de sua lei intrínseca, pois  

a obra, uma vez terminada, nunca mais pode ser julgada sem que se remeta a 

exigências ou leis que a preexistem. Mesmo na obra acabada, tal como é apresentada 

ao leitor, permanece uma certa transcendência da forma formante em relação à 

forma formada; e o leitor julgará a obra como bem-sucedida, isto é, como bela, se, 

comparando os dois termos, verificar que a obra é verdadeiramente o que ela queria 

e deveria ser. A obra é, portanto, portadora de uma lei que nasce com ela, mas que, 

no entanto, a transcende e a julga78 (Vattimo, 1993, p. 71). 

 

A teoria da formatividade apresenta, portanto, uma abertura ontológica, conforme 

defende Vattimo, na medida em que agrega na sua concepção a existência da obra com forma 

formada e o processo de sua elaboração com a constituição de uma lei própria que a 

justifique, englobando ainda a preocupação em torno da experiência concreta do artista. 

  

3.1.4 Fundamento ontológico da novidade da arte em Heidegger 

 O fundamento ontológico de novidade da obra é encontrado, segundo Vattimo, no 

ensaio A origem da obra de arte, de Martin Heidegger, na qual “a novidade é a força com que 

a obra suspende nossas relações habituais com o mundo, a ‘obviedade’ do mundo em que 

estamos acostumados a viver”79 (Vattimo, 1993, p. 73). 

A obra, assim, não seria apenas mais uma coisa no mundo, mas uma possibilidade de 

deparar-nos com uma outra visão de mundo, inclusive confrontando-o, o que exige uma 

renovação. Trata-se de uma abertura para algo radicalmente novo do mundo, que não ocorre 

de forma puramente acidental e superficial, mas em razão do mundo ser constituído no 

horizonte da abertura histórica instituída pelo Dasein, pelo homem (Vattimo, 1993, p. 73).  

Para Vattimo, a novidade da obra de arte implica em sua originalidade, na medida em 

que é a origem (abertura) de um mundo, fundando-o. Nessa perspectiva, não se sobrepõe uma 

 
78 Em espanhol: “la obra, una vez acabada, nunca puede ser juzgada sin ser referida a exigencias o leyes que 

preexistieron a ella. También en la obra acabada tal y como se presenta al lector permanece una cierta 

trascendencia de la forma formante respecto a la formada; y el lector juzgará la obra como lograda, es decir, 

como bella, si, comparando los dos términos, comprueba que la obra es verdaderamente lo que ella quería y 

debía ser. La obra es, así, portadora de una ley que nace con ella, pero que sin embargo la trasciende y la 

juzga”. 
79 Em espanhol: “la novedad es la fuerza con que la obra suspende nuestras relaciones habituales con el mundo, 

la ‘obviedad’ del mundo en el que estamos acostumbrados a vivir”. 



53 

 

atitude contemplativa para com a obra, que busque uma perfeição ou harmonia de formas que 

resultem numa experiência de conforto e tranquilidade ao espectador. Ao contrário, a validade 

estética reside justamente na experiência artística que estimula um movimento em direção ao 

mundo instituído pela obra de arte. “Neste sentido, devemos entender a expressão 

heideggeriana segundo a qual se trata de permanecer (verweilen) na verdade aberta pela obra, 

isto é, pode-se dizer, de habitar o mundo que ela fundou”80 (Vattimo, 1993, p. 76). 

A obra, assim, pela sua força originária e fundadora tem o potencial para estimular 

uma revisão sobre a maneira como estamos no mundo e como nos relacionamos com as coisas 

ao nosso redor, proporcionando, ainda que inicialmente, um movimento por uma determinada 

abertura histórica. “Pode ser chamada de estética, qualquer experiência que não se limite a 

articular, desenvolver ou modificar nosso pertencimento a um mundo particular, mas que 

questione esse mundo em sua totalidade”81 (Vattimo, 1993, p. 76). 

Ao relacionar o nexo entre a obra como abertura de mundo e a ontologia, Vattimo 

claramente afirma sua adesão “à noção heideggeriana de mundo: as coisas são na medida em 

que vêm ao mundo; mas elas vêm ao mundo somente quando vêm a se colocar na perspectiva 

do ser-aí, do Dasein, uma perspectiva, consequentemente, que não é acidental para ele, mas 

que o constitui em seu próprio ser”82 (Vattimo, 1993, p. 77). 

Portanto, as coisas adquirem sentido não por si mesmas, mas somente com relação ao 

ser-aí, numa abordagem que não considere os entes como concretizados, prontos, mas que 

situe sua abertura ao mundo, seus outros horizontes, sua totalidade desdobrada em novos 

significados e relações, seu acontecimento no tempo. 

A arte, nessa ótica, é concebida como um evento do ser, ao constituir-se na abertura de 

um mundo, um fato ontológico: “a obra de arte representa o momento fundador de épocas 

históricas, a inauguração de uma certa ordem de coisas em que a humanidade vive e faz suas 

escolhas”83 (Vattimo, 1993, p. 78). 

A noção de obra como fundadora de um mundo pode ser prontamente reconhecida nas 

grandes produções, como é o caso da Bíblia e o seu papel central na constituição e 

 
80 Em espanhol: “En este sentido debería entenderse la expresión heideggeriana según la cual se trata de 

permanecer (verweilen) en la verdad abierta por la obra, es decir, diríase, de habitar en el mundo que ella ha 

fundado”. 
81 Em espanhol: “Puede llamarse estética toda experiencia que no se limita a articular, desarrollar o modificar 

nuestra pertenencia a un determinado mundo, sino que pone en cuestión ese mundo en su totalidad”. 
82 Em espanhol: “la noción heideggeriana de mundo: las cosas son en cuanto que llegan al mundo; pero llegan 

al mundo sólo cuando llegan a colocarse en la perspectiva del serahí, del Dasein, perspectiva, por consiguiente, 

que no es accidental para él, sino que lo constituye en su ser mismo”.   
83 Em espanhol: “la obra de arte representa el momento instituyente de las épocas históricas, la inauguración de 

cierto orden de las cosas entre las cuales la humanidad vive y realiza sus eleçciones”. 



54 

 

desenvolvimento da história das civilizações ocidentais de nossa era. Por outro lado, Vattimo 

questiona como a fundação de um mundo, de uma época, poderia ser atribuída às obras 

consideradas de menor expressão, como as pinturas fixadas na parede de um domicílio 

familiar ou um poema de um escritor não conhecido pelo grande público. Para o filósofo 

italiano, a resposta a esse questionamento pode ser encontrada na experiência estética, pois 

tanto obras de maior como de menor ênfase são portadoras de veicular as mesmas 

características junto ao espectador em seu encontro com a arte. O mesmo se aplica à 

experiência da fruição das produções artísticas veiculadas pelas mídias de massa. 

Há também um pertencimento, o qual consiste numa experiência do encontro do 

espectador com uma grande obra, o que pode ocorrer mesmo diante de obras produzidas nas 

mídias de massa, em que esse mesmo sentimento pode ser vivenciado. É o caso, como coloca 

Vattimo, dos filmes do personagem James Bond, cujo pertencimento estético pode ser 

identificado no comportamento do seu público,  

que o toma como modelo para seu próprio comportamento, desde a maneira como 

ele se veste até a maneira como ele trata as mulheres e a maneira geral como ele se 

comporta na vida. Ainda que de uma forma que poderíamos considerar mistificada 

[…], o encontro com o filme de James Bond representa para seu público o encontro 

com um mundo que tem a intenção de habitar, buscando moldar a sua própria 

existência84 (Vattimo, 1993, p. 78-79). 

 

Portanto, a obra institui uma realidade e um conjunto de relações ou mesmo formata 

uma nova configuração de uma realidade já conhecida, o que veicula possibilidades de 

experiências humanas, apresentando aberturas que se desdobram em novos mundos e novos 

horizontes históricos, revelando a vocação ontológica da arte. 

 

3.1.5 A questão da verdade na obra de arte  

Gianni Vattimo, baseado na filosofia de Heidegger, desenvolve a investigação de uma 

estética ontológica “que pense a arte como experiência da verdade” (Uribe Miranda, 2021, p. 

466). A concepção da obra de arte como pôr-em-obra da verdade é definida pelo filósofo 

alemão no escrito A origem da obra de arte.  

A obra põe a verdade em ação no seguinte sentido […]: a obra, de fato, inaugura 

uma nova “época” do ser; como um acontecimento absolutamente original e 

irredutível ao que já era, ele funda uma nova ordem de relações no ser, um autêntico 

mundo novo.85 (Vattimo, 1993, p. 96-97). 

 
84 Em espanhol: “que lo toma como modelo de sus propios comportamientos, desde el modo de vestir al modo de 

tratar con las mujeres y al modo general de comportarse con respecto a la vida. Aunque de un modo que 

podríamos considerar mistificado (está por ver en qué medida y por qué se ha establecido) el encuentro con la 

película de James Bond representa para su público el encuentro con un mundo que intenta habitar, buscando 

conformar en él su propia experiencia”. 
85 Em espanhol: “La obra pone en obra la verdad en el siguiente sentido (o también: en la obra, es la verdad la 

que se pone en obra en el siguiente sentido): la obra, en efecto, abre una nueva ‘época’ del ser; como 



55 

 

Nessa concepção, a obra consiste num acontecimento, num evento com sua própria 

ordem de relações, fundando um novo mundo, uma nova realidade. Ela não consiste num 

elemento secundário capaz de manifestar a verdade universal e estável, e cuja existência 

somente se justifica como meio para revelar essa verdade, tal qual se concebe numa estética 

fundacional (metafísica).  

Corroborando a análise de Vattimo, Benedito Nunes (2009, p. 57) afirma que: “em vez 

de depender de outras verdades, a arte passará a encarnar o fundamento que possibilitou a 

própria abertura do mundo. Possibilidade essencial, confundindo-se com a historicidade, a sua 

origem é um advento que ilumina a história concreta e mundial”. Portanto, a verdade da obra 

correlaciona-se com sua temporalidade, a qual se configura como seu elemento essencial, 

significando que a obra não pode ser dissociada de sua historicidade.  

A expressão possibilidade essencial, utilizada por Benedito Nunes, encontra uma 

correlação com a afirmação de Vattimo, em Introdução a Heidegger, publicado originalmente 

em 1971, na qual “o ser do homem se caracteriza por se encontrar perante um complexo de 

possibilidades, não se realizando necessariamente todas” (Vattimo, 1996, p. 24). Tais 

possibilidades devem ser consideradas não abstratamente, como afirma Vattimo, mas 

considerando a existência concreta do ser do homem no mundo, permeado de relações com as 

coisas ao seu redor e com outras pessoas. Relações que não estão previamente dadas, prontas, 

mas que vão se constituindo no tempo, na medida em que o homem vai constituindo sua 

existência no mundo. A arte, como atividade humana, acompanha esse mesmo raciocínio, 

sendo ela também possibilidade, contingência, cuja realização ocorre dentro de uma 

historicidade concreta. 

A existência no mundo não deve ser compreendida numa perspetiva estática, como 

presença do ser, mas como existência dinâmica que vai realizando-se dentro de um conjunto 

de possibilidades que vão se desdobrando no tempo e no mundo. Portanto, a verdade para 

Heidegger é concebida como evento, um acontecimento que vem a ocorrer no tempo, dentro 

de uma realidade concreta. O filósofo alemão “concebe a verdade como advento. É um 

acontecer, um fazer-se temporal, cujas figuras mundanas variam” (Nunes, 2009, p. 58). Ou 

seja, a verdade tem um caráter eventual em decorrência do horizonte histórico que 

proporciona aberturas nas quais se desdobram os acontecimentos e nas quais os entes se 

constituem.  

 

 
acontecimiento absolutamente originario e irreductible a lo que ya era, funda un nuevo orden de relaciones en 

el ente, un auténtico mundo nuevo”. 



56 

 

Nesse sentido, para Heidegger a experiência artística apresenta-se como acontecer da 

verdade, visto que “a arte é histórica e, enquanto histórica, é salvaguarda criadora da verdade 

na obra” (Heidegger, 1936, p. 62). Nessa concepção, dois traços devem ser analisados na obra 

de arte: a instituição de um mundo e a produção da terra.  

A instituição de um mundo, que já foi tratada anteriormente neste capítulo, refere-se 

ao traço da obra, como acontecimento, de abrir e fundar mundos históricos, de reorganizar a 

existência, instituir um “sistema que os entes constituem dentro de um certo horizonte ou de 

uma abertura do ser86” (Vattimo, 1993, p. 101). A produção da terra consiste na possibilidade 

de atribuir novos sentidos à obra ao longo do tempo e “representa, antes, na obra, a reserva 

permanente de significados, a base ontológica do fato, ao qual nos referimos muitas vezes, de 

que a obra não se deixa esgotar por nenhuma interpretação”87 (Vattimo, 1993, p. 101). Mundo 

e terra são dois aspectos permanentes no encontro com a obra de arte, sendo a relação desses 

dois aspectos, no pensamento heideggeriano, o que permite a realização da verdade na obra. 

A obra é irredutível a uma simples coisa explicável pela ligação matéria-forma, 

porque ela tem esta capacidade de exibir uma verdade. Mas a verdade que a obra de 

arte mostra não é uma verdade abstrata, um horizonte em geral. É uma verdade 

situado no tempo e no espaço, que é, a cada instante, a de um mundo e de uma terra 

determinados (Haar, 2007, p. 85). 

 

No aspecto de fundação de um mundo, devem ser considerados ainda dois elementos, 

conforme a análise heideggeriana realizada por Gianni Vattimo em Poesia e ontologia: a 

linguagem e o Stoss.  

Enquanto seres linguísticos, a linguagem permeia toda a existência humana e social, 

sendo por meio dela que identificamos e compreendemos o mundo ao nosso redor. A 

empregamos como meio de comunicação, utilizando-a cotidianamente, como “um sistema de 

convenções e significados adquiridos. Mas há um tipo de discurso que não pode ser reduzido 

dessa maneira ao que já existe, e que é radicalmente novo: é o discurso poético ou, em geral, a 

linguagem da arte”88 (Vattimo, 1993, p. 124). Na arte, portanto, a linguagem dá existência a 

um novo mundo, constituindo uma nova sistematização de significados, instituindo novas 

relações e reorganização da realidade. 

O Stoss (choque, colisão) é produzido quando o espectador se encontra diante da obra 

de arte. Decorre do fato de que, inseridos no mundo, estamos situados num contexto em que 

 
86 Em espanhol: “sistema que los entes constituyen dentro de un determinado horizonte o una apertura de ser”. 
87 Em espanhol: “representa más bien, en la obra, la reserva permanente de los significados, la base ontológica 

del hecho, al que hemos aludido más veces, de que la obra no se deja agotar por ninguna interpretación”. 
88 Em espanhol: “un sistema de convenciones y de significados adquiridos. Pero hay un tipo de discurso que no 

se deja reducir de ese modo a lo ya existente, y que es radicalmente nuevo: es el discurso poético o, en general, 

el lenguaje del arte”. 



57 

 

tudo ao nosso redor é conhecido, portando significados e condições previamente definidos, e 

sobre os quais estamos acostumados. A realidade à qual estamos familiarizados aparece como 

algo pronto e previsível e, em geral, nos tranquilizamos ao estarmos diante do conhecido. 

Essa situação tranquilizadora e de conforto, por outro lado, tem potencial para ser abalada 

uma vez que estamos diante de uma obra de arte que coloca em questão a ordem e a 

organização das coisas como estão estabelecidas, proporcionando-nos um Stoss com o mundo 

tal qual estamos habituados. Nessa comparação, entre mundo habitual e novo mundo que se 

apresenta na obra, um acontecimento de verdade ocorre, estabelecendo-se um conjunto de 

transformações no espectador. 

Um acontecimento de verdade tem, portanto, uma dimensão negativa. Ele não deixa 

o mundo no estado em que estava antes do evento. A obra de arte compara o 

destinatário com um mundo diferente. Isso, por sua vez, provoca uma mudança em 

seu mundo. Depois de se envolver com a obra de arte, o mundo do destinatário 

parece diferente para ele. Em suma, a arte é uma prática de transformação, e a 

transformação em questão pode ser entendida de uma forma muito concreta: obras 

de arte fazem com que os destinatários vejam de novas maneiras (como as pinturas 

de Manet). Eles fazem os destinatários se moverem de novas maneiras (como a 

música de Stravinsky). Ou alteram as emoções dos destinatários em relação aos 

outros (como nos romances de Flaubert)89 (Bertram, 2016, p. 14). 

 

Ou seja, a arte processa transformações pelo choque produzido, confrontando seu 

observador, ao exigir-lhe uma reavaliação sobre sua própria condição no mundo. 

E, como vimos, é justamente esse o Stoss da obra de arte: quando me deparo com a 

grande obra de arte, o mundo como eu estava acostumado a vê-lo se torna estranho 

para mim, ele é posto em crise em sua totalidade, porque a obra é a proposta de sua 

nova sistematização geral, uma nova época da história90 (Vattimo, 1993, p. 128). 

 

Quanto à produção da terra, este traço da obra de arte pode ser compreendido no 

sentido de que a experiência artística manifesta a “mortalidade constitutiva do homem, seu ser 

terra” (Uribe Miranda, 2019, p. 183). Em outros termos, “[...] o ser terrestre da obra de arte, 

como aparece no exemplo das botas da camponesa de Van Gogh evidenciado por Heidegger, 

não é outra coisa que o acontecimento da mortalidade, do estar presos na finitude da 

temporalidade” (Uribe Miranda, 2019, p. 183). 

Nessa perspectiva, o alcance da verdade na arte exige uma reflexão para além dos 

cânones da estética tradicional, como é o caso das produções artísticas elaboradas durante a 

 
89 No original, em inglês: “A happening of truth thus has a negative dimension. It does not leave the world in the 

state it was in before the event. The artwork confronts the recipient with a different world. This, in turn, brings 

about a change in her world. After engaging with the artwork, the recipient’s world appears differently to her. In 

short, art is a practice of transformation, and the transformation in question can be understood in a very 

concrete way: Works of art make recipients see in new ways (like the paintings of Manet). They make recipients 

move in new ways (like the music of Stravinsky). Or they alter recipients’ emotions towards others (like 

Flaubert’s novels)”. 
90 Em espanhol: “Y, como se ha visto, esto es precisamente el Stoss de la obra de arte: al encontrarme con la 

gran obra de arte, el mundo tal y como estaba acostumbrado a verlo se me hace extraño, es puesto en crisis en 

su totalidad, pues la obra es la propuesta de su nueva sistematización general, una nueva época de la historia”. 



58 

 

pandemia de covid-19, as quais exigem que sejam situadas no contexto histórico de seu 

acontecimento, como fruto da experiência em uma pandemia global, que evidenciou a 

condição humana de mortalidade e finitude. 

A produção da terra exige considerar a temporalidade da obra de arte e sua 

inesgotabilidade de produção de significados ao longo do tempo. Isto porque, a partir de uma 

concepção heideggeriana, a obra consiste num evento histórico, atrelado à existência do 

homem no mundo, ao contexto de uma determinada época e à finitude. “Gadamer, seguindo 

Heidegger, entende a finitude como temporalidade: a interpretação é um acontecimento 

histórico no qual outro acontecimento (as obras a serem interpretadas) se torna presente em 

sua verdade”91 (Vattimo, 1993, p. 133). 

Para Vattimo, embora Hans-Georg Gadamer não tenha desenvolvido um conteúdo 

filosófico eminentemente estético, o problema da interpretação por ele abordado tem 

aplicações importantes para a reflexão sobre a arte. Em sua análise gadameriana, Vattimo irá 

afirmar que a verdade da obra ocorre na ótica da epocalidade do ser-aí, sendo a existência 

humana elemento central para o qual convergem o processo interpretativo, pois em torno dele 

constitui-se o conjunto de relações das coisas no mundo, num determinado momento 

histórico. 

É nesse ponto que a estética se torna hermenêutica, pois o encontro com a obra é o 

encontro com uma verdade dada como acontecimento histórico, que exige ser 

compreendido num ato que a compreenda compreendendo-se antes de tudo: a 

questão da verdade da arte se identifica com a verdade do Geisteswissenschaften92, 

ou seja, precisamente com o problema hermenêutico93 (Vattimo, 1993, p. 135). 

 

Como evento, a obra apresenta-se nos acontecimentos da história da humanidade, e 

sua interpretação não pode ser destoada do tempo, assim como não pode estar atrelada 

somente ao momento de sua elaboração. A obra tem sua própria finitude, sua autonomia 

própria, e ao atravessar o decurso das épocas, mantêm-se aberta a novas interpretações, pois a 

linguagem e signos que a constituem são passíveis de receber novos significados a partir da 

abertura de novos horizontes ao longo da história. Portanto, compreender a verdade da obra 

requer identificar a temporalidade como seu caráter essencial. 

Na leitura gadameriana realizada por Vattimo, a experiência estética apresenta-se 

 
91 Em espanhol: “Gadamer, siguiendo a Heidegger, entiende la ftnitud como temporalidad: la interpretación es 

un acontecimiento histórico en el que se hace presente otro acontecimiento (las obras a interpretar) en su 

verdad”. 
92 Geisteswissenschaften, em alemão, pode ser traduzido para o português como ciências do espírito ou ciências 

humanas. 
93 Em espanhol: “Es en este punto donde la estética se transforma en hermenéutica, pues el encuentro con la 

obra es el encuentro con una verdad dada como acontecimiento histórico, que exige ser comprendida en un acto 

que la comprende comprendiéndose ante todo a sí mismo: la cuestión de la verdad del arte se identifica con la 

de la verdad de las Geisteswissenschaften, es decir, precisamente con el problema hermenéutico”. 



59 

 

simultaneamente como uma experiência hermenêutica, sendo o ato interpretativo constituinte 

da condição humana de buscar a verdade. Portanto, a verdade da obra é alcançada por meio da 

interpretação historicamente determinada, voltada à uma compreensão do sentido da obra, a 

qual também é um evento histórico. Portanto, é o movimento hermenêutico que possibilita 

iluminar o acontecimento na obra, a manifestação de sua verdade. É pela interpretação que a 

obra revela sua realidade, sua condição ontológica. 

O pensamento da arte como experiência da verdade, a relação entre as dimensões 

mundo e terra, e o Stoss produzido na arte serão temas retomados em outros escritos de 

Vattimo, além de Poesia e ontologia, motivo pelo qual serão novamente analisados nesta 

dissertação. 

 

3.2 Torção-distorção para a pós-modernidade 

Em O fim da modernidade, publicado originalmente em 1985, Gianni Vattimo 

desenvolve um pensamento que relaciona as filosofias de Nietzsche e Heidegger no sentido de 

abordar uma teoria que verse sobre o fim da era moderna e os aspectos que configuram o 

início da pós-modernidade, o que inclui a análise sobre a arte.  

O elemento estético está presente em diferentes obras que compõem a bibliografia de 

Vattimo, com maior ou menor ênfase, evidenciando que a experiência estética é dimensão 

integrante da existência humana, não podendo, portanto, ser dispensada como objeto de 

reflexão filosófica. Nesse sentido, O fim da modernidade veicula teses nas quais as 

preocupações sobre a estética são fundamentais, estando em sintonia com os objetivos desta 

dissertação. Dessa forma, a partir da referida obra, lida em sua versão publicada em 2007, em 

idioma português, serão apresentados os seguintes conteúdos: enfraquecimento do ser e dos 

valores supremos, e estetização geral da existência na pós-modernidade. 

 

3.2.1 Enfraquecimento do ser e dos valores supremos 

A arte insere-se num horizonte mais amplo que é a própria existência humana, com 

seus movimentos históricos, formas de viver e concepções de mundo. Nesse sentido, a 

investigação da arte na pós-modernidade perpassa por concepções filosóficas que versam 

sobre as características relativas ao enfraquecimento da tradição metafísica, uma vez que os 

critérios fundacionais, enraizados no pensamento ocidental, mostram-se insuficientes para a 

compreensão da experiência artística na sociedade pós-moderna.  

Os valores supremos, tão caros à tradição metafísica, passam a ser relativizados, 

desvalorizam-se como preceitos fundantes, conforme aponta a tese do niilismo de Nietzsche, 



60 

 

fonte de análise de Gianni Vattimo, juntamente com o niilismo da tese heideggeriana. 

Vattimo analisa que o niilismo nietzschiano anuncia a desvalorização dos valores 

supremos, cujo ápice consiste na constatação de uma mudança na crença dos homens que não 

mais concebem, como antes, a força divina (valor máximo) como guiadora de seus destinos. 

“Em Nietzsche, como se sabe, Deus morre precisamente na medida em que o saber não 

precisa mais chegar às causas últimas, o homem não precisa mais crer-se uma alma imortal, 

etc.” (Vattimo, 2007, p. 9). Portanto, não se trata de uma negação do ser divino, mas a 

constatação de um novo direcionamento no espírito humano, no qual as concepções religiosas 

perdem seu predomínio.  

Em O sujeito e a máscara: Nietzsche e o problema da libertação, publicado 

originalmente em 1974, Vattimo analisa que Nietzsche sinaliza para uma mudança na 

consciência dos homens, não como uma atitude deliberada e consciente deles, mas resultado 

de uma nova configuração histórica da civilização ocidental. “Com a morte de Deus, é o 

próprio mundo do homem que é radicalmente modificado. Não se trata apenas de sentir livres, 

mas de ser livres” (Vattimo, 2017, p. 195).  

No entanto, os valores divinos continuam lançados sobre a humanidade ocidental, 

embora não mais com a mesma autoridade e força determinante de séculos anteriores. O 

mesmo se aplica à metafísica, que chega ao seu fim não porque deixou de existir de fato, o 

que está longe de acontecer, mas porque como sistema de pensamento sobre o mundo e como 

fundamento de um modo de vida individual e social, não se apresenta mais como necessária 

na cultura ocidental (Vattimo, 2017, p. 196). 

No campo estético, as diferentes correntes da tradição filosófica ancoravam-se em 

concepções metafísicas, como os ideais do platonismo e do sagrado, para os quais a arte 

somente encontrava seu fundamento de validade ao buscar reproduzir no mundo sensível (da 

existência dos homens) o ideal de belo advindo do mundo inteligível (constituído pela 

essência imutável das coisas, regido por valores universais, estáveis e divinos).  

A ideia do Bem, essencial à pedagogia socrática, que se nutria, em Platão, da 

esperança na imortalidade, é, depois, substituída pela Boa Nova do reino de Deus 

acima da Terra, garantida, de maneira sangrenta, pela imolação do Cristo. Quando, 

em contato com a consciência moderna, o cristianismo perdeu o seu vigor apostólico 

e a sua autoridade moral, o Reino de Deus transferiu-se para a Terra (Nunes, 2019, 

p. 87). 

 

A filosofia nietzschiana aponta que os valores absolutos se tornam enfraquecidos, não 

tendo mais a mesma função de outrora na condução da história ocidental, o que ocorre pelo 

desenvolvimento técnico-científico e o decorrente contexto de segurança proporcionado aos 

homens. “Para Nietzsche, o desaparecimento da metafísica está ligado ao fim das condições 



61 

 

de dependência do homem das forças naturais, portanto, ao triunfo da técnica em estabelecer 

condições de vida não angustiantes”94 (Vattimo, 2017, p. 360).  

Nietzsche aponta outras possibilidades a serem integradas à atividade artística, para 

além dos ideais e valores supremos95. Para ele, a arte como expressão apenas das faculdades 

espiritualmente elevadas (ordem, equilíbrio, beleza) apresenta um alcance restrito, havendo 

outros elementos da criatividade humana a serem manifestados artisticamente. No aforismo 

152 de Humano, demasiado humano96, o filósofo enuncia: “traça-se à arte limites muito 

estreitos, se se exige que nela só se possa exprimir a alma ordenada, moralmente equilibrada. 

Como nas artes plásticas, assim também na música e na poesia há uma arte da alma feia, ao 

lado das belas almas” (Nietzsche, 2013, p. 176). 

Quanto a Heidegger, Vattimo identifica que o niilismo consiste na redução do ser ou 

na sua transformação total em um valor de troca. Trata-se de uma concepção que considera a 

sociedade capitalista e seu efeito mercadorizador, que transforma todas as coisas em 

mercadoria com valor de compra e venda. Ao mesmo tempo que aponta a desumanização 

característica do mundo capitalista, a filosofia de Heidegger defende que a superação da 

 
94 Apesar dessa concepção positivista, Vattimo também discute as contradições e ambiguidades apontadas pela 

filosofia nietzschiana em relação ao mundo técnico-científico, como a crítica em torno de uma suposta 

objetividade científica e a desumanização do trabalho técnico. O que, no entanto, não deixa de ter uma saída para 

Nietzsche, o qual profetiza o além-do-homem, que na sua existência está sempre criando “modos de vida sempre 

novos [...] porque a sua própria essência consiste em superar continuamente as etapas já alcançadas” (Vattimo, 

2017, p. 404). O além-do-homem de Nietzsche perpassa pela ascensão da ciência e da técnica, que alteraram o 

conhecimento sobre a natureza, tornando o homem não dependente das concepções metafísicas. Superada essa 

fase, o além-do-homem é profetizado como capaz de redefinir seu destino, tomando decisões libertadoras que 

permitam novas relações com o mundo técnico-científico, e que o lancem “contra todas as formas de opressão 

externas e interiorizadas que ainda se opõem ao seu livre desenvolvimento” (Vattimo, 2017, p. 408). 
95 Dito de outro modo, a filosofia de Nietzsche volta-se para a afirmação dos valores da vida, com suas 

contradições e paradoxos, apresentando um pensamento que tem como base a reflexão em torno da materialidade 

da condição do homem e do mundo que o cerca e do qual ele faz parte. Em termos estéticos, a experiência vivida 

passa a ser o elemento potencial para a expressão artística. “O principal caráter do pensamento estético de 

Nietzsche está centrado no processo de criação da obra e do artista, enquanto criador e artista da própria vida que 

se expressa na arte” (Martins, 2011, p. 61). 
96 No livro Introdução a Nietzsche, originalmente publicado em 1985, Gianni Vattimo afirma que a obra 

Humano, demasiado humano marca o segundo período da filosofia de Nietzsche, em uma fase mais madura de 

seu pensamento filosófico (Vattimo, 1990, p. 26), sendo considerado, por parcela dos intérpretes das obras 

nietzschiana, o início da maturidade de sua filosofia que se estenderá até seus últimos escritos (Vattimo, 1990, p. 

58). Conforme o filósofo italiano, Humano, demasiado humano aponta como o papel da arte, no que se refere ao 

conhecimento da verdade, torna-se enfraquecido frente à afirmação da ciência, resultado das novas condições 

gerais da sociedade moderna (Vattimo, 1990, p. 36-37); sendo que “os tempos e os mundos em que a arte 

florescia de modo mais exuberante são os das emoções violentas, da crença dos deuses e demônios, que não 

diziam respeito à ciência (cf. MaM I, 19, 127)” (Vattimo, 19902, p. 37). Ainda sobre a obra nietzschiana, 

Vattimo analisa que, para Nietzsche, a ciência não prevalece por ser considerada um “conhecimento objetivo do 

real, mas na medida em que, pelas atitudes espirituais que comporta, é a base de uma civilização mais madura, 

definitivamente menos passional e violenta” (Vattimo, 1990, p. 37). Para Vattimo, não se trata de considerar os 

aforismos sobre arte e ciência de Humano, demasiado humano como “uma divisão de âmbitos, nem de diferentes 

‘modos’ de abordar o real; ciência e arte são complementares na definição de uma atitude adulta do homem 

perante o mundo [...] a sua ligação mais profunda é dada pela sua origem comum, aquela que faz com que a 

ciência seja um desenvolvimento ulterior, mais maduro, da pulsão de onde nasce também a arte” (Vattimo, 1990, 

p. 41). 



62 

 

metafísica é possibilitada pelas condições e vivências humanas configuradas pela universal 

imposição do mundo técnico97 (Vattimo, 2007, p. 12). 

O mundo da técnica e da instrumentalização engloba também a ascensão e profusão da 

indústria midiática na sociedade pós-moderna que, segundo Vattimo, amplia o niilismo ao 

propagar de forma generalizada e reiterada uma diversidade de narrações e relatos que 

debilitam a noção de realidade, antes considerada única e estática. Dessa forma, a rigidez 

quanto aos valores que fundam a noção de realidade passa a ser substituída não por uma nova 

concepção absoluta, mas por uma mobilidade do simbólico proporcionado pela massificação e 

midiatização (Vattimo, 2007, p. 14). Em outras palavras, a massificação do elemento 

midiático, numa interpretação positiva de seus efeitos, tem o condão de compartilhar 

diferentes valores, crenças e significados, os quais relativizam o predomínio de uma posição 

simbólica unissonante.  

Vattimo irá dedicar-se mais detidamente sobre as mídias de massa, ampliando suas 

teses sobre o assunto, o que será exposto ainda nesta dissertação. No momento, interessa 

apresentar como a mídia integra-se como elemento de enfraquecimento dos pressupostos 

metafísicos, conforme aponta o filósofo italiano. 

Assim, pelo exposto, para Vattimo, o niilismo de Nietzsche e Heidegger não apenas 

indicam a negação dos valores supremos e do próprio ser, mas sinalizam para novas 

possibilidades de existência, ainda que com desafios e ambiguidades. 

 

 

 

 
97 A imposição do mundo técnico, a qual resulta na perda da supremacia dos valores metafísicos, conforme 

Vattimo, pode ser relacionada à análise de Walter Benjamin na nona tese Sobre o conceito de história, relativa 

ao quadro Angelus Novus, de Paul Klee. No quadro há o desenho de uma figura à qual Benjamin nomeia de “o 

anjo da história”, que tem o semblante fixado no passado, enquanto suas asas estão paralisadas por uma forte 

tempestade que o impede de movimentar-se e que o empurra para o futuro, sem que ele possa resistir. “E a essa 

tempestade que chamamos progresso” (Benjamin, 2012, p. 246). O mundo técnico e o progresso, abordados 

pelos referidos filósofos, estão conectados num mesmo evento, conduzindo a humanidade para uma inevitável 

nova configuração de sua história. Vattimo apresenta um caráter otimista, ao sinalizar a possibilidade de 

superação das amarras dos preceitos fundantes, enquanto Benjamin demonstra uma análise mais negativista, ao 

considerar que o anjo da história, mesmo sendo empurrado pelo progresso, mantêm seu olhar fixado no passado. 

Para Benjamin, diante dos acontecimentos que desencadeiam o futuro, o anjo enxerga apenas catástrofe e ruínas, 

acerca das quais “ele gostaria de deter-se para acordar os mortos e juntar os fragmentos” (Benjamin, 2012, p. 

246). A tese de Benjamin sobre o anjo da história requer um estudo mais pormenorizado, como nas dissertações 

de mestrado em filosofia com os títulos Walter Benjamin e a melancolia (2004), de Luís Francisco Fianco Dias, 

e A figura alada de Dürer e o anjo de Klee: sentidos de melancolia em Walter Benjamin (2011), de Benedito 

Elói Rigatto. Sua referência neste texto dissertativo ocorre no sentido de considerar a existência de outras 

perspectivas sobre o mesmo evento histórico, uma vez que tanto Vattimo como Benjamin analisam as mudanças 

decorrentes do desenvolvimento técnico e do progresso, embora apresentem pontos de vista nem sempre 

convergentes, em razão das particularidades de suas respectivas filosofias. 



63 

 

3.2.2 Estetização geral da existência 

Segundo a tese de Gianni Vattimo a concepção de hegeliana de morte da arte efetiva-

se na sociedade tardo industrial com a generalização dos meios de comunicação de massa, que 

impregnam nosso cotidiano de imagens e representações que mudaram nossa percepção de 

realidade. Para Vattimo não se trata de considerar a morte da arte como um evento negativo 

na história da humanidade, mas antes realizar a caracterização desse evento, considerando-o 

juntamente com o enfraquecimento dos valores metafísicos anunciado por Nietzsche. 

Segundo o filósofo italiano, com base em Heidegger, não se deve falar em superação da 

metafísica, mas sim em sua torção. Ou seja, a metafísica é algo que não deixa de existir para 

nós, mas que se altera, muda seu sentido. 

A morte da arte é um daqueles termos que descrevem, ou, melhor, constituem a 

época do fim da metafísica como Hegel a profetiza, como Nietzsche a vive e como 

Heidegger a registra. Nessa época, o pensamento se acha, diante da metafísica, numa 

suposição de Verwindung: com efeito, não se abandona a metafísica como um traje 

que já não se usa, porque ela nos constitui destinalmente: somos remetidos a ela, 

somos remetidos por ela, ela é remetida a nós, como algo que nos é destinado 

(Vattimo, 2007, p. 40). 

 

Ou seja, para Vattimo não abandonamos totalmente a metafísica, pois ela permanece 

como uma constante na vida dos homens. O que ocorre é a sua torção (Verwindung), uma 

mudança na influência exercida pelos valores metafísicos, não mais como a única fonte para 

explicar a realidade e conduzir as ações humanas.  

Vattimo vincula a questão do anúncio hegeliano da morte da arte com o anúncio do 

fim da metafísica, o qual Heidegger retoma a partir de Nietzsche e que o fará 

desembocar na assunção do termo heideggeriano Verwindung, no sentido de 

convalescença e remissão, para pensar a questão da arte na época denominada pós-

moderna (Uribe Miranda, 2021, p. 470). 

 

Para o filósofo de Turim, o termo que melhor indica a situação não é morte, mas ocaso 

da arte (Vattimo, 2007, p. 48), ou seja, um declínio pelo enfraquecimento da metafísica, visto 

que ela não chega ao seu fim, não morre e nem mesmo é abandonada, o que ocorre é uma 

mudança na maneira como acontece na pós-modernidade. Isto porque na tese de Vattimo, o 

que chega ao fim é a experiência da arte como fenômeno específico, em virtude de uma 

“estetização geral da existência” (Vattimo, 2007, p. 41) e da “explosão da estética para fora 

dos limites tradicionais” (Vattimo, 2007, p. 41) 98. 

 
98 O termo ocaso refere-se ao declínio aparente do sol no horizonte, correspondendo também às palavras poente 

ou crepúsculo. Vattimo usa o termo para referir-se ao fim da experiência da arte como fenômeno específico, o 

que é intensificado pela estetização geral da existência e propagação da experiência estética para além dos 

espaços institucionais. Em uma análise no mesmo sentido, Jacques Rancière (2012, p. 9), filósofo francês, 

considera o “crepúsculo contemporâneo de uma realidade devorada pela imagem midiática e de uma arte 

condenada aos monitores e às imagens de síntese (ou digitais)”. Assim como Vattimo, Racière não busca reiterar 

os discursos pessimistas sobre o assunto das imagens na era contemporânea, mas realizar uma reflexão sobre “as 



64 

 

Isso significa dizer que, na sociedade pós-moderna, a arte não acontece somente nos 

espaços tradicionais (museu, galeria, teatro, sala de concerto, biblioteca), mas também em 

outros cenários como ruas, praças, meios de comunicação de massa, estando ao alcance mais 

concreto no cotidiano de todos. 

Além disso, os próprios artistas não possuem mais a pretensão que a arte ocupe 

somente os lugares institucionais e que seja considerada dentro de referenciais tradicionais, 

sendo um de seus objetivos inclusive suscitar discussões sobre o valor artístico das obras e 

sinalizar a autoironização das obras produzidas. O século XX é marcado por movimentos de 

vanguarda99 que produziram obras e discursos sobre arte com o objetivo de serem “modelos 

de conhecimento privilegiado do real e como momentos de eversão da estrutura hierarquizada 

do indivíduo e das sociedades, como instrumento de verdadeira agitação social e política” 

(Vattimo, 2007, p. 41-42). 

Vattimo (2007) afirma que sua tese de estetização geral da existência é proporcionada 

sobretudo pelo desenvolvimento de novas tecnologias, as quais possibilitam e definem novas 

formas de produzir arte, como a fotografia e o cinema, incluindo em suas análises o escrito 

sobre A obra de arte na época de sua reprodutibilidade técnica, de Walter Benjamin.  

Embora a estética não se restrinja às manifestações artísticas, mas ao conjunto de experiências 

relacionadas à percepção sensível dos seres humanos, as obras próprias da era tecnológica têm 

papel central no desenvolvimento da referida tese vattimiana. 

 
imagens da arte e as transformações contemporâneas do lugar que elas ocupam” (Rancière, 2012, p. 9), o que 

aponta para a ocorrência de outras análises filosóficas na mesma direção da pesquisa apresentada nesta 

dissertação, quanto ao aspecto positivo da estética na sociedade tardomoderna. 
99 Nessa discussão sobre o tema do fim da arte e os movimentos artísticos é pertinente considerar o que discorre 

Jacques Rancière sobre o “fim das imagens”, o qual “é antes um projeto histórico que ficou para trás, uma visão 

do devir moderno da arte que teve lugar entre os anos de 1880 e 1920, entre a era do simbolismo e a do 

construtivismo. De fato, foi durante esse período que se afirmou de inúmeros modos o projeto de uma arte liberta 

das imagens [...] Esse projeto assumiu duas grandes formas, algumas vezes misturadas uma à outra: a arte pura, 

concebida como arte cujas performances não fariam mais imagem, mas realizariam diretamente a ideia numa 

forma sensível autossuficiente; e a arte que se realiza ao suprimir-se, que extingue o distanciamento da imagem 

para identificar seus procedimentos às formas de uma vida inteiramente em ato, e que não separa mais a arte do 

trabalho ou da política” (Rancière, 2012, p. 28). Dentre as formas de arte correspondentes à primeira forma, 

Rancière elenca a proposta de “uma arte totalmente separada do comércio social da imageria – da universal 

reportagem de jornal ou do jogo de reconhecimento no espelho do teatro burguês: uma arte da performance, tal 

como simbolizada pelo traçado luminoso autoevanescente do fogo de artifício (Rancière, 2012, p. 28-29). Ainda 

nessa primeira ideia, situa-se “uma arte cujas formas seriam a expressão, em sinais coloridos, de uma 

necessidade ideal interior” (Rancière, 2012, p. 29). Quanto à segunda forma, o filósofo francês trata sobre os 

programas futurista e construtivista, citando artistas com pinturas cujo “dinamismo plástico desposa os 

movimentos acelerados e as metamorfoses da vida moderna; uma poesia futurista em consonância com a 

velocidade dos carros ou o crepitar das metralhadoras” (Rancière, 2012, p. 29). As duas ideais se uniram entre os 

anos 1910 e 1920, quando “os artistas simbolistas e suprematistas puderam se unir aos críticos futuristas ou 

construtivistas da arte para identificar as formas de uma arte puramente arte com as formas de uma vida nova, 

suprimindo a própria especificidade da arte” (Rancière, 2012, p. 30). Ou seja, esse programa ou projeto de fim da 

imagem não teve prosseguimento, resultando numa reanálise do valor das imagens dentro de um novo contexto 

de vida, que considerava as particularidades da arte num novo momento histórico. 

 



65 

 

Com o advento da reprodutividade técnica da arte, não apenas as obras do passado 

perdem a sua aura, o halo que as circunda e as isola do resto da existência, isolando, 

com elas, também a esfera estética da experiência, mas nascem formas de arte em 

que a reprodutividade é constitutiva, como o cinema e a fotografia. Nestas, as obras 

não só não possuem um original, mas sobretudo tende a cair a diferença entre 

produtores e fruidores, mesmo porque essas artes se resolvem no uso técnico de 

máquinas e, portanto, liquidam qualquer discurso sobre o gênio (que é, no fundo, a 

aura vista do lado do artista) (Vattimo, 2007, p. 43-44). 

 

A citação acima demonstra uma análise acerca do referido escrito benjaminiano, a qual 

Vattimo trata em sua teoria sobre a generalização do fenômeno estético. Walter Benjamin 

desenvolve uma exposição sobre a história da arte, apresentando que as obras tinham 

inicialmente valor de culto, consideradas instrumentos ritualísticos acessíveis a pessoas 

específicas (como os sacerdotes). Havia, portanto, um ocultamento dessas imagens, vista sob 

uma ótica mística. Mais tarde, as estátuas divinas passaram a ser expostas, mas estavam 

acessíveis somente dentro dos templos. Outras formas de arte, como a pintura, por sua 

singularidade e unicidade passam a ser disponibilizadas ao público somente em lugares 

específicos de visitação (museus). Portanto, o acesso à obra ocorreu durante muitos anos 

dentro de lugares específicos e exigindo uma certa atitude contemplativa e cerimoniosa. “As 

obras de arte mais antigas surgiram, como sabemos, a serviço de um ritual – primeiramente 

mágico, depois religioso. É, portanto, decisivamente significativo que esse modo de ser 

aurático da obra de arte jamais se liberte totalmente de sua função ritual” (Benjamin, 2023, p. 

61).  

Ou seja, os objetos artísticos tradicionais revestem-se de uma aura (halo ou invólucro 

invisível), que consiste num aspecto decorrente de sua unicidade e autenticidade, que os 

distanciam das pessoas e das demais coisas do mundo. No entanto, na época da 

reprodutibilidade técnica da obra de arte ocorre uma deterioração do valor aurático, conforme 

aponta o ensaio benjaminiano:  

Formulado de outro modo, a técnica reprodutiva desliga o reproduzido do campo da 

tradição. Ao multiplicar a reprodução, ela substitui sua existência única por uma 

existência massiva. E, na medida em que ela permite à reprodução ir ao encontro do 

espectador em sua situação particular, atualiza o reproduzido. Ambos os processos 

levam a um abalo violento do que é transmitido – um abalo da tradição, que é o 

outro lado da crise e da renovação atuais da humanidade (Benjamin, 2023, p. 57-58). 

 

Ademais, as obras na época da reprodutibilidade técnica levam à uma generalização do 

estético ao difundirem-se junto ao público em larga escala, seja por meio de diferentes 

exemplares (como livros de literatura) ou mesmo a exposição coletiva e simultânea em vários 

lugares (como em diferentes salas de cinema). E, mais do que objeto de contemplação, tais 

obras tornam-se formas de entretenimento para as massas, cada vez mais difundidos no 

cotidiano das pessoas. Segundo Vattimo, as ideias benjaminianas desdobram o conceito de 



66 

 

morte da arte em seu sentido tecnológico, em sua conjuntura com a cultura de massa.  

Morte da arte [...] é aquela que de fato já vivemos na sociedade da cultura de 

massa, em que se pode falar de estetização geral da vida na medida em que a 

mídia, que distribui informação, cultura, entretenimento, mas sempre sob critérios 

gerais de “beleza” [...], assumiu na vida de todos um peso infinitamente maior do 

que em qualquer outra época do passado. Identificar a esfera da mídia com o 

estético pode, por certo levantar objeções, mas não é tão difícil admitir semelhante 

identificação, se se levar em conta que, além de e mais profundamente do que 

distribuir informação, a mídia produz consenso, instauração e intensificação de 

uma linguagem comum no social. Ela não é um meio para a massa, a serviço da 

massa; é o meio da massa, no sentido de que a constitui como tal, como esfera 

pública do consenso, dos gostos e dos sentidos comuns. Ora, essa função, que se 

costuma chamar, com um acento negativo, de organização do consenso, é uma 

função por excelência estética (Vattimo, 2007, p. 44-45). 

  

Ou seja, a mídia relaciona-se ao nosso modo de vida, estando cada mais presente nas 

diversas atividades humanas. Ela não somente comunica, propaga informações e notícias, 

além de ser fonte de entretenimento, mas se apresenta como um elemento decisivo na 

formação das massas, conforme a citação do filósofo italiano, na medida em que institui 

consenso, gostos e sentimentos comuns, o que evidencia, apesar das críticas ao seu potencial 

de manipulação, seu papel eminentemente estético. 

Nessa discussão, o filósofo italiano sintetiza suas reflexões sobre a morte da arte, que 

para ele “significa duas coisas: em sentido forte, e utópico, o fim da arte como fato específico 

e separado do resto da experiência, numa existência resgatada e reintegrada; em sentido fraco, 

ou real, a estetização como extensão do domínio dos mass-media” (Vattimo, 2007, p. 45, ipsis 

verbis). Portanto, a morte da arte pode configurar um cenário que reconhece seu fim e que 

busca adotar maneiras para resgatá-la nos moldes tradicionais, como elemento específico e 

com valor aurático, situado o fenômeno artístico longe das demais experiências humanas. O 

que significa, segundo Vattimo, adotar o conceito de morte da arte com um sentido forte, que 

está relacionado às concepções fundantes da mentalidade metafísica.  

Por outro lado, na tese vattimiana, a morte da arte, em sentido fraco, consiste na 

estetização como desdobramento do domínio dos meios de comunicação de massa. Significa 

reconhecer o predomínio dos mass media e sua função estetizante na pós-modernidade. 

Outra nuance da morte da arte na sociedade tardo industrial, apontada por Vattimo, 

consiste na estetização geral da existência pela supremacia das mídias de massa, porém sem 

exclusividade, uma vez que os modos tradicionais de arte continuam a acontecer, como os 

museus, literatura impressa, teatros. Há ainda as formas de arte que não estão nas mídias de 

massa, nem mesmo nos moldes institucionais, como o teatro de rua e os grafites em locais 

públicos.  

 



67 

 

Essa diversificação de expressões artística, que convivem no mesmo período histórico, 

sinaliza para o sentido fraco da morte da arte, pois diante de tantas obras estéticas, inviabiliza-

se a escolha de apenas uma para representar o que significa arte na pós-modernidade. O 

conceito de arte, como um elemento pontual (forte) fragmenta-se, sendo impossível 

determinar o que é ou não arte no mundo pós-moderno. Nesse sentido, definir um conceito 

para identificar se determinados objetos ou expressões podem ou não ser considerados 

artísticos cede lugar à concepção de experiência estética, que está relacionada à esfera 

sensível vivenciada por cada pessoa diante de tais objetos ou expressões. 

Na tese de Vattimo, embora não sejam exclusivas, as mídias de massa são 

preponderantes na experiência estética da atualidade sendo “fácil mostrar que a história da 

pintura, ou, melhor, das artes visuais, e a história da poesia destas últimas décadas não têm 

sentido se não são postas em relação com o mundo das imagens da mídia ou com a linguagem 

desse mesmo mundo” (Vattimo, 2007, p. 48).  

É o caso das redes sociais, que por meio dos variados dispositivos tecnológicos 

(computadores, tablets, smartphones), estão acessíveis a uma significativa parcela da 

população mundial, que pode visualizar diferentes expressões artísticas, disponíveis em 

museus digitais, por exemplo, evidenciando mais ainda a superação dos limites dos espaços 

tradicionais da arte, que em termos de artes visuais, ficou restrita durante séculos aos museus 

físicos. Agora, as produções artísticas estão acessíveis ao grande público, não mais sobre o 

filtro de um crítico de arte, em diferentes locais e ao mesmo tempo e ainda em formato de 

imagem digital.  

Configurando o contexto da vida pós-moderna, os meios de comunicação de massa, 

incluindo os que utilizam os aparatos tecnológicos mais recentes (como internet, redes wi-fi, 

ambientes digitais, redes sociais), exigem novos processos cognitivos e sensoriais, 

evidenciando, não um fim ou morte da experiência estética, mas sua propagação para além 

dos circuitos tradicionais, o que está intimamente relacionado ao sentido fraco da morte da 

arte afirmado por Vattimo, que indica a estetização como extensão do domínio das mídias de 

massa. 

Como forma de ilustrar a tese de Vattimo, existe uma multiplicidade de situações 

cotidianas vivenciadas por parcela significativa da população nas sociedades pós-modernas, 

não somente nos grandes centros urbanos, mas em todos os lugares onde a comunicação 

alcança, situações estas que evidenciam o potencial estético das mídias de massa. 

Assim, estéticas tecnológicas podem se fazer presentes em publicidades, designs de 

hipermídia, vinhetas de televisão, filmes documentários, efeitos especiais no cinema, 

nas novas formas híbridas das imagens em movimento, na moda, nas sonoridades 



68 

 

circundantes e, especialmente, nas infinidades de portais, sites, blogs, de que o 

ciberespaço está povoado, ou ainda, nas telinhas de um celular que nos seduz com 

seus ícones animados e sons, como o acabamento de sua forma e superfície, com a 

sutileza dos seus minúsculos botões (Santaella, 2007, p. 254-255, grifo do autor). 

 

Os diferentes exemplos da citação reforçam a tese de Vattimo de estetização geral da 

existência, na qual o fenômeno estético “se propaga de tal maneira que ultrapassa as fronteiras 

da arte tradicional e se confunde com a própria experiência da vida cotidiana” (Arantes, 2005, 

p. 164). O que, segundo a tese vattimiana, decorre da supremacia das mídias de massa e do 

conteúdo que propagam, apresentando uma influência central no modo de vida na pós-

modernidade. 

 

3.3 Pós-modernidade e estética  

A Sociedade transparente, publicada originalmente em 1989, constitui-se em obra na 

qual Gianni Vattimo continuará a dedicar-se ao campo estético, enfatizando suas análises no 

âmbito da pós-modernidade. A concepção de pós-modernidade no pensamento do filósofo 

italiano refere-se à condição da nossa sociedade, a partir da segunda metade do século XX, ser 

marcada pela generalização dos processos comunicativos, em virtude da difusão e 

massificação dos meios de comunicação, que intensificaram a distribuição e a troca de 

informações, mensagens, ideias, imagens entre as pessoas e as comunidades, sem precedentes 

na história humana. Nesse contexto, os conteúdos distribuídos pelos meios de comunicação 

propagam-se de forma generalizada, configurando uma existência em que o elemento estético 

está reiteradamente presente na vida cotidiana tardomoderna.  

Dessa forma, tendo como fundamento a referida obra vattimiana, lida em sua versão 

publicada em 1992, em idioma português, o texto dissertativo versará sobre a pós-

modernidade como sociedade de comunicação generalizada e o problema da arte em tal 

sociedade. 

 

3.3.1 Pós-modernidade como sociedade de comunicação generalizada 

Gianni Vattimo identifica que a partir dos anos de 1960 verifica-se uma relação entre a 

arte e a vida cotidiana, que segundo ele corresponde a “uma grande difusão de perspectivas 

orientadas para um resgate estético da existência, que nega, mais ou menos explicitamente, a 

arte como momento ‘especializado’” (Vattimo, 1992, p. 67). 

O filósofo italiano considera que a pós-modernidade está relacionada à situação da 

sociedade contemporânea “ser uma sociedade de comunicação generalizada, a sociedade dos 

mass media” (Vattimo, 1992, p. 7). Na defesa de tal tese, o italiano retoma as características 



69 

 

do mundo moderno, demonstrando as transformações que conduzem à formação do mundo 

pós-moderno.  

As reflexões de Vattimo sobre a mídia situam-se em sua reflexão sobre o fim da 

modernidade. Retomando a reflexão sobre o pós-modernismo iniciada por Jean-

François Lyotard em seu texto "A Condição Pós-Moderna", em vários ensaios, mas 

principalmente em seu livro "O Fim da Modernidade", Vattimo descreve a era atual 

como um afastamento da modernidade e da metafísica100 (Angelucci, 2023, p. 128). 

 

Na obra A condição pós-moderna, publicada originalmente em 1979, Jean-François 

Lyotard apresenta a tese de que a partir do final dos anos 50, há uma mudança na produção de 

conhecimento, sob o predomínio das informações tecnológicas, que corresponde com a 

entrada das sociedades na era pós-industrial e das culturas na pós-modernidade (Lyotard, 

2009, p. 3).  

Para Vattimo, a superação da modernidade se processa quando a noção ocidental de 

uma história unitária e centrada no homem europeu, representando um ideal de civilização, 

passa a ser radicalmente criticada pela filosofia entre os séculos XIX e XX (Vattimo, 1992, p. 

8). A história, assim, passa por um processo de fragmentação, decorrente da emergência de 

uma pluralidade de narrativas, produzidas a partir de diferentes povos e universos culturais 

(não somente os europeus), intensificando-se cada vez mais na sociedade de comunicação.  

[...] os povos considerados “primitivos”, colonizados pelos europeus em nome do 

bom direito da civilização “superior’ e mais evoluída, rebelaram-se e tornaram de 

fato problemática uma história unitária, centralizada. O ideal de europeu de 

humanidade revelou-se como um ideal entre outros, não necessariamente pior, mas 

que não pode, sem violência, pretender valer como verdadeira essência do homem, 

de qualquer homem (Vattimo, 1992, p. 10). 

 

A dissolução da ideia de história única e o esvaimento da modernidade tem como 

elemento marcante o “advento da sociedade de comunicação”, que desempenha um papel 

determinante para o nascimento da sociedade pós-moderna (Vattimo, 1992, p. 10). Isto 

porque os meios de comunicação de massa (rádio, televisão, jornais) provocaram “uma 

grande explosão e multiplicação de Weltanschauugen, de visões do mundo” (Vattimo, 1992, 

p. 10). Nesse âmbito, a difusão acelerada da comunicação e a crescente manifestação de 

diferentes subculturas são parte desse processo, conforme pontua Vattimo (1992, p. 12): 

Essa multiplicação vertiginosa da comunicação, este “tomar a palavra” por parte de 

um número crescente de subculturas, é o efeito mais evidente dos mass media, e é 

também o facto que [...] determina a passagem da nossa sociedade à pós-

modernidade. Não só relativamente aos outros universos culturais (o “terceiro-

mundo” por exemplo), mas também ao próprio interior, o Ocidente vive uma 

situação explosiva, uma pluralização que parece irresistível, e que torna impossível 

 
100 No original, em inglês: “Vattimo’s thought on media is situated within his reflection on the end of modernity. 

Resuming the reflection on postmodernism initiated by Jean-François Lyotard in his 1979 text The Postmodern 

Condition, in various essays, but mainly in his book The End of Modernity, Vattimo describes the present age as 

a leave-taking from modernity and metaphysic”. 



70 

 

conceber o mundo e a história segundo pontos de vistas unitários.  

 

Nesse contexto, a ideia de uma realidade como um dado objetivo é questionada, visto 

que muitas são as informações produzidas e a partir de visões diferentes de mundo, como 

pontua Vattimo, para quem, por essa razão, o “mass media desmentiu precisamente o ideal de 

uma sociedade transparente” (Vattimo, 1992, p. 12). Ou seja, a pretensão de que as mídias de 

massa, características da pós-modernidade, trariam maior transparência aos relatos e 

narrativas não se configurou, nem houve uma maior consciência individual e coletiva sobre 

nós mesmos e nem uma maior clareza sobre nossa existência; pelo contrário, com o volume 

de informações e discursos distribuídos nos meios de comunicação de massa tornou-se mais 

complexo e confuso identificar o que pode ser considerado válido. Assim, a realidade na 

sociedade pós-moderna “é mais o resultado do cruzamento, da ‘contaminação’ (no sentido 

latino) das múltiplas imagens, interpretações, reconstruções que, em concorrência entre si ou, 

seja como for, sem qualquer coordenação central, os media distribuem” (Vattimo, 1992, p. 

12). 

Dessa forma, na sociedade do mass media, a ideia de uma realidade unitária e estável 

cede lugar a uma multiplicidade de imagens e visões de mundo, decorrente de um 

desenraizamento, com a “libertação das diferenças, dos elementos locais” (Vattimo, 1992, p. 

14). Em outras palavras, há uma diversificação de micro-narrativas, produzidas a partir de 

universos culturais distintos, e nesse sentido, “os mass media celebram a subida ao palco das 

diferenças, abertura para a manifestação das visões de mundo existentes” (Silva, 2011, p. 

158).  

Trata-se, portanto, de um contexto em que as múltiplas existências humanas e sociais 

são evidenciadas, contrapondo-se à noção de uma realidade totalizadora.  

[...] o mundo da comunicação generalizada explode como uma multiplicidade de 

racionalidades “locais” – minorias étnicas, sexuais, religiosas, culturais ou estéticas 

– que tomam a palavra, finalmente já não silenciadas e reprimidas pela ideia de que 

só exista uma única forma de verdadeira humanidade a realizar, com prejuízo de 

todas as peculiaridades, de todas as caracterizações limitadas, efémeras, 

contingentes (Vattimo, 1992, p. 15). 

 

O pensamento de Vattimo sobre a pós-modernidade tem como base central as 

filosofias de Nietzsche e Heidegger, as quais “oferecem os instrumentos para compreender o 

sentido de emancipação do fim da modernidade e da sua ideia de história” (Vattimo, 1992, p. 

13). Tais filosofias, ao demonstrarem “que o ser não coincide necessariamente com aquilo que 

é estável, fixo, permanente, mas tem antes a ver com o acontecimento, o consenso, o diálogo, 

a interpretação” (Vattimo, 1992, p. 17), viabilizaram o entendimento da experiência no 

mundo pós-moderno, de acordo com o próprio filósofo italiano. 



71 

 

No que se refere à ideia de realidade que passa a ser questionada como um dado 

objetivo, faz-se necessário algumas considerações sobre a hermenêutica no pensamento de 

Gianni Vattimo. 

Para o filósofo italiano, a hermenêutica não consiste num espelhamento, mas numa 

interpretação, na qual aquele que interpreta está envolvido com o objeto interpretado, 

contribuindo para atribuir-lhe sentido. Isto decorre da concepção heideggeriana que não 

considera o ser como simples presença, mas como um evento que acontece dentro de 

determinadas condições históricas. O dar-se do ser, “não deve ser pensado como o ob-jectum, 

como aquilo que está diante de mim e se impõe a mim, ele não pode senão acontecer como 

um evento no qual estou envolvido e que contribuo a determinar” (Vattimo, 2019, p. 15).  

Assim, a noção de objetividade se dissolve, exigindo uma atitude que considere a 

história do ser e sua mudança numa temporalidade. Isso resulta de um pensamento contrário à 

metafísica e que dissolve a noção de verdade como algo estável e homogênea. O que 

demonstra a incidência também da “tese segundo a qual não existem fatos; somente 

interpretações” (Vattimo, 2019, p. 37). 

Nesse sentido, a influência de Nietzsche “caracteriza a hermenêutica de Vattimo como 

tendo uma ‘vocação niilista’, radicalmente antimetafísica, secularizada e voltada sobretudo 

para destacar as implicações emancipatórias da interpretação”101 (Chiurazzi, 2023, p. 95). O 

mesmo pode ser aplicado à arte, a qual integra as atividades humanas, devendo sua 

compreensão ser colocada numa perspectiva de finitude, como não portadora de uma verdade 

estável, uma vez que está relacionada a condições concretas que ocorrem numa dada 

historicidade. 

“Não há provavelmente nenhum aspecto daquilo que se pode pôr sob o nome de 

mundo pós-moderno que não esteja marcado pela pervasividade da intepretação” (Vattimo, 

2019, p. 87). Ou seja, a intepretação é a maneira de dar sentido às diversas e complexas 

relações que compõem a sociedade na modernidade tardia, não havendo mais uma verdade 

hegemônica, mas compreensões que são históricas e condicionadas.  

Até mesmo a referência à objetividade das coisas como são em si mesmas pesa 

somente enquanto é uma tese de alguém contra outro alguém, ou seja, enquanto é 

uma interpretação motivada por projetos, intolerâncias e interesses, inclusive no 

melhor sentido do termo. A realidade “mesma” não fala por si; ela precisa de porta-

vozes (Vattimo, 2019, p. 95). 

 

Ao apontar um enfraquecimento da noção de realidade na pós-modernidade, 

 
101 No original, em inglês: “characterises Vattimo’s hermeneutics as having a ‘nihilistic vocation’, radically 

anti-metaphysical, secularised and aimed above all at highlighting the emancipatory implications of 

interpretation”. 



72 

 

intensificado pelo conteúdo distribuído pelos mass media, Vattimo não visa evidenciar um 

aspecto negativo, mas defender que se trata de uma chance para a convivência de diferentes 

intepretações de mundo, que permite uma atitude dialógica e conciliadora, e não impositiva de 

apenas uma concepção, dita como absoluta, sobre as demais. 

 

3.3.2. O problema da arte na sociedade de comunicação generalizada 

A experiência estética caracteriza o sentido do ser na sociedade pós-moderna, sendo 

que o entendimento de tal experiência permite esclarecer “não só o que pertence à arte, mas 

mais em geral o que pertence ao ser, na existência tardomoderna” (Vattimo, 1992, p. 51). 

Para tanto, Gianni Vattimo dedica-se ao problema da arte na sociedade de 

comunicação generalizada, analisando dois escritos, os quais ele considera serem 

determinantes para o entendimento da estética pós-moderna: A obra de arte na época da sua 

reprodutibilidade técnica, de Walter Benjamin, e A origem da obra de arte, de Martin 

Heidegger, ambos de 1936. 

Quanto ao primeiro escrito, Vattimo afirma que “em Benjamin existem premissas para 

iniciar uma reflexão sobre o novo Wesen da arte na sociedade tardo-industrial, superando 

precisamente a definição metafísica tradicional da arte” (Vattimo, 1992, p. 53). Tal afirmação, 

presente em A sociedade transparente, é uma reiteração da seguinte passagem de O fim da 

modernidade: “É possível, ao contrário, que precisamente na fruição distraída, que parece ser 

a única possível em nossa condição, o Wesen da arte nos interpele num sentido que nos obriga 

a dar também nesse terreno, um passo além da metafísica” (Vattimo, 2007, p. 51).  

O ser da arte, a sua essência (Wesen), resulta da experiência estética na qual há uma 

alteração na forma de perceber a obra, não mais de maneira atenciosa e reverencial como na 

arte tradicional, passando a prevalecer uma atitude distraída decorrente da não identificação 

de um valor aurático integrando a obra, o que é próprio da época da reprodutibilidade técnica. 

A reprodução massiva da arte, como no caso da fotografia e do cinema, formas 

artísticas analisadas por Walter Benjamin, leva a uma perda da unicidade das obras, ou seja, 

uma obra passa a não ter mais uma existência única (Benjamin, 2023, p. 57). Além disso, as 

obras passam a estar próximas das pessoas, das massas, inclusive como um bem possuível, 

como um objeto de consumo, produzido em múltiplos exemplares, sem particularidades que o 

torne especial. 

Isto implica também na mudança de atitude diante do objeto artístico, não mais de 

forma reverencial, como se tivesse uma função mágica ou religiosa, como nas obras de arte 

antigas que surgiram para ser usadas em cultos e somente acessíveis aos responsáveis pelos 



73 

 

rituais. Na Renascença, há uma mudança do culto ao sagrado para o culto à beleza (Benjamin, 

2023, p. 61), mantendo a arte com seu valor aurático por séculos, como experiência humana 

específica, atrelada a ambiente restritos.  

A produção artística inicia-se com figuras que estão a serviço da magia. Nessas 

figuras, é importante somente que elas estejam dadas, mas não que sejam vistas. O 

alcance que o homem da Idade da Pedra retrata nas paredes de sua caverna é um 

instrumento mágico que ele expõe apenas coincidentemente aos seus iguais; é 

importante, no máximo, que os espíritos o vejam. O valor de culto enquanto tal 

tende justamente a manter a obra de arte oculta: certas estátuas de deuses são 

acessíveis somente ao sacerdote na cella, certas imagens da Madonna permanecem 

quase o ano todo veladas, certas esculturas em domos medievais são invisíveis para 

o observador ao nível do solo (Benjamin, 2023, p. 63-64, grifo do autor). 

  

Com a época da reprodutibilidade técnica, conforme aponta Benjamin, há um abalo do 

valor de culto da obra de arte pelo valor de exposição, notadamente a partir da fotografia 

(Benjamin, 2023, p. 67). Esse abalo faz com que a arte na época de sua reprodutibilidade 

técnica e sua massificação (atualmente também pela mídia tecnológica), sobretudo no tocante 

as imagens distribuídas, passe a ser apreciada de outro modo, pois não se encontra envolta por 

uma atmosfera especial, não exigindo uma atenção específica e nenhum tipo de veneração, 

uma vez que está ao alcance de todos, cotidianamente, nos diferentes dispositivos 

tecnológicos, em sua maioria como elemento voltado ao entretenimento. Nesse sentido, a 

partir de Benjamin (2023), pode-se afirmar que a fruição da obra na pós-modernidade 

caracteriza-se não pela concentração, como ocorre com o apreciador da arte, mas pela 

dispersão. 

Infere-se, pois, que “a maneira pela qual a percepção humana se organiza – o meio em 

que ocorre – não é apenas naturalmente, mas também historicamente determinado” 

(Benjamin, 2023, p. 58).  Portanto, havendo uma nova configuração quanto à arte na pós-

modernidade, processada pela reprodução mecânica da arte e sua massificação pela mídia 

tecnológica, com a diluição da aura das obras, modifica-se também a fruição artística, 

passando a ser caracterizada por uma percepção distraída. Isto porque, conforme a análise 

relativa à mesma passagem benjaminiana, transcrita de dissertação de mestrado em filosofia, 

defendida na Universidade Federal Fluminense: “não são apenas os objetos da percepção que 

se alternam com o passar do tempo, como as estampas renováveis de um painel publicitário, 

mas é a própria sensibilidade humana que se altera em conjunto com as modificações do meio 

social em que ela incorre” (Pinto, 2019, p. 14). 

Nesse sentido, o Wesen da arte na pós-modernidade, o modo como ocorre, resulta em 

uma mudança na sensibilidade humana, diversa da vivenciada nos moldes tradicionais, sendo 

caracterizado por uma percepção distraída, como aponta Vattimo, a partir do escrito 



74 

 

benjaminiano. 

A experiência da fruição distraída não encontra mais obras, move-se numa luz de 

ocaso e de declínio e, também, se quiserem, de significações disseminadas, do 

mesmo modo que, por exemplo, a experiência moral não encontra mais grandes 

opções entre valores totais, o bem e o mal, mas apenas fatos micrológicos, com 

respeito aos quais, como no caso da arte, os conceitos da tradição se revelam 

enfáticos (Vattimo, 2007, p. 51). 

  

Para o filósofo italiano, Benjamin aponta para uma abordagem otimista dos recursos 

tecnológicos, “já que o fim do valor cultural e aurático da obra de arte é por ele 

explicitamente entendido como uma chance positiva de libertação da arte em relação à 

superstição, à alienação, enfim às amarras da metafísica” (Vattimo, 1992, p. 60). 

Quanto ao escrito de Heidegger, A origem da obra de arte, Vattimo afirma que o 

filósofo alemão “elabora a sua noção central de obra de arte como ‘realização da verdade’, 

que se processa no conflito entre os dois aspectos constitutivos da obra: a exposição do 

mundo e a produção da terra” (Vattimo, 1992, p. 53). 

A concepção heideggeriana de arte como acontecimento da verdade é objeto de análise 

reiterada por Vattimo, desde Poesia e ontologia, conforme detalhado no item 3.1.5 desta 

dissertação. A obra é um evento da verdade, uma verdade que acontece na arte, que ocorre em 

circunstâncias específicas de uma humanidade histórica, cujo sentido somente pode ser 

alcançado considerando a sua temporalidade. Na perspectiva heideggeriana, a verdade da obra 

está relacionada a sua historicidade, que consiste em seu elemento essencial. 

Em O fim da modernidade, Vattimo retoma a análise sobre a concepção heideggeriana 

de pôr-em-obra da verdade, tratando sobre os dois aspectos da obra apontados por Heidegger: 

a exposição de um mundo e a produção da terra. O que será novamente detalhado em A 

sociedade transparente, demonstrando se tratar de concepção basilar para a compreensão das 

obras artísticas na pós-modernidade, em que se dá o ocaso da arte e a torção (Verwindung) 

dos ditames metafísicos. 

Assim, a exposição de mundo da obra de arte consiste na “função de fundação e 

constituição das linhas que definem um mundo histórico. Um mundo histórico, uma sociedade 

ou um grupo social reconhecem os caracteres constitutivos da sua experiência no mundo [...] 

numa obra de arte” (Vattimo, 2007, p. 51-52). A constatação central, para Vattimo, reside no 

condão da obra de constituir os traços basilares de uma existência histórica, de um grupo ou 

sociedade. Vattimo examina que há um sistema de significados veiculados na obra que funda 

um mundo, instituindo “uma nova abertura histórico-eventual do ser” (Vattimo, 1992, p. 56).  

A tese heideggeriana de fundação de um mundo na obra de arte será objeto de 

investigação presente em outro escrito de Vattimo, referente à aula ministrada em Lovaina 



75 

 

(1998), na Bélgica, que compõe o livro, já publicado em português, Da realidade: finalidades 

da filosofia, na qual o pensador italiano afirma que “vale para aquelas grandes obras ‘epocais’ 

que Heidegger tem em mente: os poemas homéricos para o mundo grego, a Bíblia para toda a 

cultura ocidental, talvez Dante Alighieri, Shakespeare, Hölderlin” (Vattimo, 2019, p. 125). No 

mesmo escrito, Vattimo defende que, mesmo não se tratando de grandes obras, a arte sempre 

traz algo de novo, revolucionário, que processa em quem a experimenta uma mudança na 

visão do mundo e que por isso “nada fica como antes” (Vattimo, 2019, p. 125).  

Quanto à produção da terra, refere-se “tanto à materialidade da obra, como sobretudo 

ao fato de que, em virtude dessa materialidade (nunca ‘física’), a obra se dá como a algo que 

sempre se mantém em reserva” (Vattimo, 2007, p. 53). A terra consiste na dimensão da obra 

de arte que sempre permite novas intepretações ao seu sistema de significados a partir de 

novas configurações do mundo histórico e social.  

Esse segundo aspecto da noção heideggeriana de obra como pôr-em-obra da verdade 

parece-me significativo, porque abre o discurso na direção da temporalidade e 

perecibilidade da obra de arte, num sentido que sempre permaneceu estranho à 

estética metafísica tradicional (Vattimo, 2007, p. 54).  

 

A dimensão terra indica que há uma constante rede de significados em reserva na obra, 

que nunca está totalmente explícita, havendo sempre algo de novo a ser revelado; dito de 

outro modo, há uma verdade a ser identificada na obra conforme o momento histórico em que 

é interpretada. Ainda, conforme assinala Vattimo (2019, p. 129), “a sucessão de gerações é 

também condição da renovação das visões de mundo, isto é, do acontecer da verdade”, como 

a que ocorre na arte, instaurando-se novos paradigmas. 

Segundo Vattimo, a ideia de obra como acontecer da verdade, através de suas 

dimensões de exposição de um mundo e produção da terra, exige a análise do efeito da arte 

sobre seu observador, “que Heidegger define com o termo Stoss – choque, literalmente. No 

ensaio de Benjamin encontramos [...] uma teoria que atribui à arte mais característica da 

época da reprodutibilidade técnica – o cinema – um efeito definido precisamente em termos 

de shock” (Vattimo, 1992, p. 53).  

Na análise dos escritos de Heidegger e Benjamin de 1936, Vattimo analisa os 

conceitos de Stoss (choque) em Heidegger e de shock em Benjamin. Embora com suas 

diferenças, ambos os conceitos se referem ao efeito atribuído pela arte no seu observador na 

sociedade pós-moderna, que se diferencia da experiência tradicional da arte, numa visão 

metafísica102. 

 
102 Alessandro Bertinetto (2025), em sua pesquisa sobre a relevância da estética de Vattimo, discorre sobre o 

poder transformador da arte, que significa que a “experiência estética é uma possibilidade de instituir mundos de 



76 

 

O conceito de Stoss já havia sido analisado por Vattimo em Poesia e ontologia, 

conforme item 3.1.5 desta dissertação, passando a ser novamente retomado em A sociedade 

transparente, juntamente com o conceito de shock, conforme se segue. 

No ensaio de Benjamin, o efeito de shock é característico do cinema, que nesse 

aspecto foi antecipado pelas poéticas dadaísta: a obra de arte dadaísta é de fato 

concebida como um projétil lançado contra o espectador, contra qualquer segurança, 

expectativa de sentido, hábito perceptivo. O cinema é feito, também ele, de projeteis 

de projeções: logo que uma imagem é formada, já é substituída por outra, à qual o 

olho e a mente do espectador se devem readaptar (Vattimo, 1992, p. 55, grifo do 

autor). 

 

Ou seja, há um efeito de choque, ou impacto, proporcionado pelo cinema, que decorre 

da própria característica de seu formato, no qual há uma sucessão acelerada das imagens e 

sons, exigindo uma contínua readaptação do espectador para acompanhar o desenrolar da obra 

cinematográfica. Há de certo modo uma agitação, um certo tipo de inquietação, a depender 

mais ainda do tipo de filme assistido, pois o espectador não tem como prever totalmente a 

próxima imagem que estará diante de seus olhos, nem os rumos que o roteiro irá levar.  

O filme atinge o espectador com um impacto, o qual pode ser explicado comparando-

se a tela de cinema com a tela de uma pintura, em que na primeira há uma modificação de 

imagens e na segunda não. Enquanto a imagem na pintura conduz à contemplação, a tela do 

cinema não fixa uma imagem e, tão logo é visualizada, já é modificada por outra imagem, 

causando o efeito de choque (Benjamin, 2023, p. 93-94).  

Não se pode desconsiderar que o escrito de Walter Benjamin possui quase um século e 

que muitas foram as produções da indústria cinematográfica desde a sua publicação, levando 

a grande massa a habituar-se com esse tipo de arte desde então. No entanto, o espectador que 

se propõe a assistir a um filme, mesmo nos dias atuais, continua diante de um fluxo 

ininterrupto de imagens e sons lançados sobre ele, que exigem dele uma sequência de rápidas 

adaptações mentais, oculares e sonoras para acompanhar cada cena projetada na tela. E, 

embora haja um arsenal de filmes com roteiros presumíveis na pós-modernidade, tendo em 

vista a vultosa quantidade de obras produzidas para o cinema através dos anos, os longa-

metragens podem apresentar ainda certo grau de imprevisibilidade e incerteza, passíveis de 

proporcionar em sua audiência o efeito choque de que tratou Walter Benjamin. 

 
significado” (Bertinetto, 2025, p. 102). Sobre a capacidade transformadora da arte, o pesquisador trata sobre o 

efeito choque, afirmando que “a experiência da arte, portanto, não é de natureza pacificamente contemplativa, 

mas falamos de arte quando – é evidente que aqui Vattimo se baseia em Benjamin e também em Heidegger – 

ocorre um evento de Schock e um Stoss, isto e é, um abalo” (Bertinetto, 2025, p. 102). No original, em italiano, 

as duas citações são respectivamente: “l’esperienza estetica è una capacità di istituire mondi di significazione” e 

“L’esperienza dell’arte, quindi, non è di tipo pacificamente contemplativo, ma si parla di arte quando – inutile 

ricordare che qui Vattimo riprende Benjamin oltre che Heidegger – accade un evento di Schock e Stoß, cioè di 

scuotiment”. 



77 

 

Para Heidegger, o choque (Stoss) é produzido sempre que a arte acontece, produzindo 

um começo ou recomeço na história, com o “despertar de um povo para a sua tarefa, como 

inserção no que lhe está dado” (Heidegger, 1977, p. 62). A noção heideggeriana de Stoss 

relaciona-se à dimensão da obra de instaurar um mundo, devendo ser relacionada “a grandes 

obras que se apresentam como decisivas na histórica de uma cultura ou pelo menos na 

experiência vivida de cada um: a Bíblica, os trágicos gregos, Dante, Shakespeare...” (Vattimo, 

1992, p. 57).  

Por outro lado, sem desconsiderar o significado na concepção heideggeriana, o 

conceito de Stoss é interpretado de maneira extensiva por Vattimo, significando que o 

encontro com a obra coloca o espectador diante de um conflito, decorrente de uma diferença 

nas perspectivas de mundo. Isto porque o espectador possui um conjunto de significados 

previamente definidos, que o permite atribuir sentido ao contexto em que vive, no entanto, ao 

expor um novo mundo, a obra confronta-o, exigindo dele uma reavaliação de sua própria 

existência e das relações das coisas ao seu redor. O Stoss tem como definição “colocar em 

estado de suspensão a evidência do mundo, suscitar um espanto preocupado pelo facto, em si 

insignificante (em sentido rigoroso, que não remete para nada; ou que remete para o nada), do 

mundo existir” (Vattimo, 1992, p. 56-57). 

Para Vattimo, os conceitos de Stoss e shock possuem ao menos um aspecto em 

comum: a insistência no desenraizamento, que pode ser entendido como um estranhamento na 

experiência estética, podendo ocorrer pelas novas formas de percepção sensível exigidas do 

observador ou pelo conflito decorrente de novas perspectivas de mundo que aparecem na obra 

e que quebram o sentimento de familiaridade e conforto do espectador. O desenraizamento 

reside também na contraposição à experiência tradicional de reflexão sobre o belo, que 

segundo Vattimo “parece ter sido sempre descrita em termos de Geborgenheit – de segurança, 

de ‘enraizamento’ ou ‘reenraizamento’” (Vattimo, 1992, p. 58, ipsis verbis). O 

desenraizamento longe de caracterizar um problema na arte, constitui-se como uma 

oportunidade de ultrapassar a metafísica na sociedade da técnica, permitindo novas formas de 

acontecimento do ser, incluindo as possibilidades que as mídias tecnológicas dispõem. Como 

acontecimento do ser, a obra apresentar-se como abertura da verdade, no seu sentido 

histórico. 

Trata-se de uma situação que concerne também à estética filosófica, de modo que as 

reflexões sobre as obras de arte na pós-modernidade possam estar em conformidade com as 

características desse período histórico, que requer uma análise para além dos elementos 

metafísicos. 



78 

 

 

As dificuldades encontradas pelas estéticas filosóficas, não só do ponto de vista dos 

conceitos utilizados, para pensar as obras de arte nas sociedades massificadas ou 

pós-modernas, consistiriam em seguir raciocinando em termos metafísicos e, deste 

modo, continuam pensando as obras de arte em termos de eternidade e 

imutabilidade. Assim, pensar as obras de arte em termos de mortalidade abre uma 

via para seguir realizando uma estética filosófica não metafísica (Uribe Miranda, 

2021, p. 475).  
 

Para Heidegger, “a essência da arte seria então o pôr-em-obra da verdade do ente [...]. 

Até aqui, a arte tinha a ver com o Belo e a Beleza e não com a verdade (Heidegger, 1977, p. 

27). Em outra passagem, o filósofo alemão afirma que “a verdade não existe de antemão 

algures, nas estrelas, para ulteriormente se alojar em qualquer ente” (Heidegger, 1977, p. 49). 

Ou seja, em Heidegger, há uma clara oposição à arte como instância metafísica, possibilitando 

uma investigação para além dos parâmetros do belo e da beleza (e dos demais valores 

supremos), ao conceber que a verdade não está além ou fora da obra, ou em uma instância 

superior para posteriormente retratar-se nela.  

Segundo Vattimo, para a “abordagem heideggeriana, a obra é ‘verdade realizada’ uma 

vez que é sempre mais do que arte, mais do que forma completa e perfeita ou resultado de um 

acto criador ou de uma mestria. A obra funciona como abertura da verdade porque é um 

‘acontecimento’ (Ereignis) do ser” (Vattimo, 1992, p. 61). Na concepção heideggeriana, “a 

arte é essencialmente histórica” (Heidegger, 1977, p. 62) e a verdade que se estabelece na 

forma artística consiste na projeção de uma humanidade histórica, do ser-aí histórico de um 

povo.  

As condições de existência da civilização da era da generalização da comunicação 

exige pensar a arte em termos históricos, considerando as complexidades desta época. 

Portanto, refletir sobre a arte a partir de pressupostos metafísicos vai na contramão das 

próprias características que as obras apresentam, sobretudo nas formas artísticas distribuídas 

pelos mass media, as quais não podem ser consideradas como eternas.  

No caso das imagens digitais, criadas ou disponibilizadas por meio de tecnologia 

digital, as informações e dados visuais apresentam uma fluidez característica, pois ao mesmo 

tempo em que são rapidamente transmitidas, são também consumidas com a mesma 

velocidade pelo espectador, podendo ser substituída por outras imagens rapidamente. Há uma 

dinamicidade efêmera na disponibilização e consumo das imagens digitais, uma vez que se 

inserem no mundo da comunicação generalizada caracterizada por uma multiplicidade de 

participantes que produzem e acessam informações sem que, conforme Vattimo, tenha alguma 

coordenação central. Ao mesmo tempo em que são disponibilizadas nas mídias tecnológicas, 



79 

 

tais imagens podem ser facilmente excluídas pelo seu emissor dos locais em que 

anteriormente poderiam ser encontradas, marcando seu caráter precário e superficial. 

Com efeito, a todos os conteúdos que divulgam, os mass media conferem um 

peculiar caráter de precariedade e superficialidade: este choca duramente contra os 

preconceitos de uma estética sempre inspirada, mais ou menos explicitamente, no 

ideal de obra de arte como “monumentum aere perennius”, e da experiência estética 

como experiência que envolve profunda e autenticamente o sujeito, criador ou 

espectador. Estabilidade e perenidade da obra, profundidade e autenticidade da 

experiência produtiva fruidora são certamente coisas que já não podemos esperar na 

experiência estética da modernidade avançada, dominada pela potência (e 

impotência) dos media (Vattimo, 1992, p. 63, grifo do autor). 

 

Nesse sentido, na pós-modernidade, o centro da abordagem da arte transfere-se da 

obra para a experiência estética. Ainda que as manifestações artísticas não sejam marcadas 

pela permanência da obra, elas continuam com o potencial para sensibilizar seu observador, 

sobretudo pelo efeito choque produzido.  

[…] é preciso reconhecer claramente que o shock é tudo aquilo que resta da 

criatividade da arte na época da comunicação generalizada. E o shock é definido por 

dois aspectos que caracterizámos seguindo as indicações de Benjamin e de 

Heidegger: antes de mais e fundamentalmente, ele não é mais do que uma 

mobilidade e hipersensibilidade dos nervos e da inteligência, característica do 

homem metropolitano (Vattimo, 1992, p. 63, grifo do autor). 

 

Não se trata de pensar em uma experiência forte, que marca a vivência do homem, ou 

que traz grandes implicações no seu destino. Na pós-modernidade, marcada pela fluidez, 

efemeridade, precariedade e superficialidade, o efeito choque da arte sobre o espectador 

também pode ser considerado em termos de impacto mínimo, mas que são reiterados, uma 

vez que há uma explosão do estético na sociedade tardomoderna, que lança o homem a uma 

existência marcada pela estetização da realidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



80 

 

4 ESTÉTICA VATTIMIANA, ARTE E PANDEMIA 

O capítulo anterior contém uma abordagem pormenorizada das concepções estéticas e 

sua relação com a pós-modernidade no pensamento de Gianni Vattimo. No presente capítulo, 

será realizado um compilado sistematizado das principais ideias e conceitos das investigações 

e teses vattimianas, com o intuito de direcionar o exame das imagens artísticas 

disponibilizadas no museu virtual The Covid Art Museum (O Museu de Arte da Covid) 

durante a pandemia do novo coronavírus. Em seguida, será realizada uma descrição sobre o 

referido museu e acerca das principais considerações sobre a crise pandêmica em questão, de 

modo a situar o leitor no contexto no qual será desenvolvido o exame das imagens artísticas. 

Por fim, serão apresentadas as análises de seis imagens visuais, obtidas a partir do 

mencionado museu da covid, localizado no Instagram, aplicativo para dispositivos 

eletrônicos, que pode ser acessado por smartphones, tablets, computadores. 

 

4.1 Estética vattimiana 

Abordar a estética de Gianni Vattimo implica em considerar o conteúdo filosófico de 

sua bibliografia, buscando extrair suas investigações e teses de cunho eminentemente estético, 

como forma de compreender a experiência com a arte na sociedade pós-moderna. Tal 

experiência ainda recebe influência da estética tradicional, o que pode ser identificado sempre 

que se busca avaliar uma obra artística a partir dos critérios de beleza ou atribuir a ela um 

valor de autenticidade ou certa reverência, como algo único e separado do resto da existência. 

Na sociedade da comunicação generalizada, o cotidiano de todos está impregnado de 

experiências estéticas, como o contato com imagens artísticas em meio digital, que podem ser 

acessadas por uma grande parcela da população nos variados dispositivos eletrônicos, como 

nos smartphones de uso pessoal. Nesse contexto, acessar uma obra de arte em um aplicativo 

no celular é inegavelmente uma vivência pós-moderna, é algo pertinente a nossa 

contemporaneidade, com características próprias desta época. A mentalidade estética 

tradicional, pautada em valores metafísicos, não dá conta de explicar satisfatoriamente a 

produção e fruição da arte desse momento histórico, fazendo-se necessário buscar concepções 

que abordem a questão do fenômeno estético, incluindo a experiência com a arte na pós-

modernidade, como se identifica na filosofia de Gianni Vattimo. 

Desse modo, as concepções estéticas no pensamento do filósofo italiano, 

detalhadamente expostas no capítulo anterior, serão sistematizadas a seguir, com a síntese das 

suas principais ideias de conteúdo estético, concernentes à pós-modernidade, visando 

apresentar uma forma de explicar o fenômeno artístico na sociedade tardomoderna. A 



81 

 

sistematização está organizada em cinco tópicos, cujos conteúdos não devem ser considerados 

isoladamente, uma vez que integram o pensamento estético de Vattimo, estando relacionados 

entre si. 

  

a) Estética ontológica: investigação da arte pós-moderna na perspectiva da 

temporalidade da existência humana 

A estética filosófica no pensamento de Vattimo está interligada à experiência artística 

na pós-modernidade, com fundamento em uma perspectiva estética ontológica de base 

heideggeriana que tem como centro a experiência humana histórica, na qual se dá o 

acontecimento do ser, conforme evidenciado no livro Poesia e ontologia. Em suas 

investigações estéticas, a arte pós-moderna pode ser compreendida adotando-se a concepção 

ontológica heideggeriana de diferença entre ser e ente, que considera a retirada do ser e o 

desdobramento do ente numa perspectiva temporal. O ser tem um caráter epocal, não 

correspondendo a uma ideia fixa e imutável a ser identificada, mas está em um contante devir, 

constituindo as diferentes épocas da história. Nessa perspectiva, a filosofia volta-se à reflexão 

sobre o ente, incluindo o campo da arte, que se constitui em um dos âmbitos de manifestação 

do ente. 

A abordagem da estética ontológica, de fundamento heideggeriano, desenvolvida por 

Vattimo situa a experiência artística interligada a um modo de vida, numa perspectiva 

temporal da existência humana. Assim, analisar uma obra de arte significa situá-la dentro de 

um contexto mais amplo, abrangendo-a como um acontecimento da vida humana (Bertram, 

2016, p. 11). Nessa abordagem, a investigação no campo da arte não se pauta em critérios 

metafísicos, ou seja, voltados para identificar elementos estáveis e eternos. Na concepção 

ontológica, o ser tem caráter histórico, portanto a existência desdobra-se eventos que ocorrem 

no tempo, o que exige refletir em termos de finitude e epocalidade (Uribe Miranda, 2024, p. 

126-127). 

Para Vattimo (1993, p. 22), no entanto, mesmo se adotando uma concepção estética 

ontológica, não há um total desvencilhamento da mentalidade metafísica, que perdura no 

ocidente desde a antiguidade clássica, ao buscar explicações que não estão no campo do 

tangível, mas em outros âmbitos, como o mundo das ideias. A experiência estética no mundo 

pós-moderno, incluindo o campo das artes, exige uma análise para além dos critérios da 

tradição metafísica, considerando outras concepções filosóficas que permitam refletir sobre a 

arte não somente em termos de contemplação do belo ou outros parâmetros fundacionais. 

Nesse sentido, na investigação ontológica vattimiana a arte constitui-se como dimensão do 



82 

 

ser, numa perspectiva histórica. A concepção central é a de epocalidade do ser, não havendo 

como compreendê-lo fora de sua história, de sua época. O acesso ao ser só ocorre através de 

seu desdobramento no ente, numa determinada temporalidade, não sendo possível identificá-

lo fora disso.  

Portanto, uma investigação ontológica não propõe encontrar a essência do fenômeno 

da arte, como uma causa suprema ou uma instância imutável e eterna, a ser descoberta através 

da obra. Uma análise estética de caráter ontológico tem como fundamento a concepção de 

epocalidade do ser, o que implica considerar seu contante devir, como evento contínuo que se 

manifesta em seus entes ao longo da história. Ou seja, a reflexão filosófica deve ser guiada no 

sentido de descobrir as maneiras pelas quais os entes ocorrem num determinado momento do 

devir do ser.  

No entendimento de Vattimo, a arte apresenta-se com uma das vias de aproximação ao 

ser, uma vez que são uma das formas pelas quais se manifestam os entes do ser na história. Na 

ontologia heideggeriana, a partir da qual o filósofo italiano realiza sua proposta de 

investigação estética, o homem apresenta função central, sendo por meio dele que se instituem 

as épocas históricas nas quais ocorrem o aparecimento dos entes. Por essa razão, cabe à 

estética ontológica a análise da experiência da arte no sentido de esclarecer a existência 

humana, não para alcançar sua essência estável e universal, mas para identificar que numa 

dada época, o homem acontece desta ou daquela maneira (Vattimo, 1993, p. 29). 

A teoria da formatividade de Luigi Pareyson apresenta contribuições para as 

investigações estéticas de perfil ontológico, conforme analisa Vattimo, na medida em que 

concebe que a obra de arte é produzida ao mesmo tempo em que se inventa o modo de fazê-la, 

não prevalecendo regras pré-existentes que conduza à feitura da obra artística. Desse modo, 

dois fundamentos ontológicos na teoria pareysoniana são apontados: a novidade, identificada 

pela existência de algo novo, de uma nova forma, ao final da operação artística; e a 

legalidade, resultante da lei de formação que vai sendo inventada durante o processo de 

elaboração de cada obra. Nessa concepção, o fundamento da beleza é considerado um critério 

pré-existente, não devendo prevalecer na avaliação do produto artístico, diferentemente das 

estéticas nas quais tal fundamento é essencial para a valorização da obra como arte.  

Vattimo (1993, p. 73) identifica também a novidade da arte como um fundamento 

ontológico em Martin Heidegger, uma vez que a obra artística altera as relações habituais do 

mundo, instituindo novas relações e confrontando-as com as que o espectador está 

acostumado a vivenciar. A obra, dessa forma, além de ser uma coisa nova, veicula uma nova 

visão do mundo, dando origem a uma nova configuração à existência humana. Estar diante de 



83 

 

uma obra de arte, nessa perspectiva, não implica numa contemplação, como numa busca por 

harmonia ou beleza que levem a uma experiencia tranquila e reconfortante. A experiência 

artística tem validade estética ao conduzir o espectador para um novo mundo, fundado pela 

obra de arte. Nesse âmbito, a experiência estética veicula uma dada abertura histórica, um 

novo relacionamento com as coisas ao nosso redor, novos questionamentos sobre o mundo e 

sobre o modo que vivemos nele.  

Vattimo apresenta um avanço quanto ao conceito de novidade na arte, em relação à 

concepção heideggeriana, cujo foco são as grandes obras epocais, uma vez que para o filósofo 

de Turim o conceito abrange também obras de menor ênfase, as quais para ele são 

similarmente capazes de veicular uma experiência estética questionadora sobre o mundo. É o 

caso das produções imagéticas difundidas pelos mass media.  

Ainda na discussão sobre a novidade na arte, Vattimo avalia que a obra tem o condão 

de produzir um sentimento de pertencimento estético no espectador, ao entrar em contato com 

o mundo nela instituído. Como exemplo, o protagonista de um filme, pelo comportamento e o 

modo geral como conduz suas vivências, pode significar para seus espectadores o encontro 

com um mundo ao qual gostariam de pertencer, influenciando suas condutas na realidade 

concreta em que vivem. 

Segundo Vattimo (1993, p. 77), na noção heideggeriana, as coisas estão no mundo, 

porém só adquirem sentido quando colocadas em relação ao Dasein (ser-aí), pois elas não 

ocorrem acidentalmente para ele, sendo instituídas por ele próprio, constituindo-o também. 

Por isso, os sentidos das coisas do mundo não se desvencilham do ser-aí, somente sendo 

possível ser entendidas quando postas na perspectiva dele, desdobrando-se em novos 

significados e vínculos que vão acontecendo no tempo. A arte nessa concepção consiste em 

um evento do ser e também deve ser compreendida na perspectiva do ser-aí, considerando a 

época de seu acontecimento e seu caráter instituidor de uma dada configuração de mundo na 

qual os homens convivem e determinam seus destinos, com nova ordem de relações e arranjo 

das coisas. No entendimento de Vattimo, as obras de arte, tanto de maior como de menor 

expressão, são passíveis de proporcionar no espectador uma experiência estética reflexiva 

sobre novas vivências humanas e sociais ou possibilidades históricas, demonstrando a 

vocação ontológica da arte. 

 

b) Arte como experiência da verdade: a obra pós-moderna como evento 

Gianni Vattimo, com fundamento na concepção heideggeriana de arte como pôr-em-

obra da verdade, propõe investigar uma estética ontológica que tenha como pensamento 



84 

 

orientativo a noção de arte como experiência da verdade (Uribe Miranda, 2021, p. 466). Se na 

estética metafísica, a obra de arte constitui-se como um elemento secundário, um meio para a 

manifestação de uma verdade imutável e universal, com origem no mundo das ideias ou 

esfera sagrada, na estética ontológica, a obra constitui-se num evento com sua própria ordem, 

portadora de uma realidade cujo fundamento essencial consiste em sua temporalidade, não 

podendo a obra ser entendida sem seu caráter histórico. 

Na investigação ontológica vattimiana, pensar a verdade da obra implica correlacioná-

la com a realidade concreta do ser do homem no mundo, no seu constante devir no tempo, que 

vai constituindo e alterando o complexo de situações e coisas ao seu redor. Não há uma 

verdade estável, com uma essência única a ser identificada, mas sim um desdobramento de 

eventos e acontecimentos que vão ocorrendo no tempo, marcados por uma existência 

dinâmica e histórica, nas quais o ser-aí vai se constituindo. Por isso, a arte, por ser uma 

atividade humana, institui uma verdade que tem como fundamento o caráter temporal de cada 

obra, seu viés histórico. 

Nessa concepção, a verdade não se define em termos abstratos, mas acontece 

conforme determinado espaço e tempo, apresentando dois traços a serem analisados na obra 

de arte: a instituição de um mundo, que se refere ao atributo da obra de fundar um mundo 

novo de relações, de instituir uma nova conjuntura na existência humana; e a produção da 

terra, que diz respeito à permanente reserva de significados da obra que possibilita a 

atribuição de novos sentidos a ela com o passar do tempo e novas intepretações.  

A fundação de um mundo pode ser identificada a partir da linguagem da arte, 

caracterizada por seu perfil inovador, ao criar novos significados e relações ao sistema de 

convenções comumente utilizados, propondo novas formas de conceber a existência humana e 

social. Outro elemento relacionado à fundação de um mundo na obra de arte, analisado por 

Vattimo, a partir da filosofia heideggeriana, é o Stoss (choque, colisão) experenciado pelo 

espectador quando uma obra apresenta um rompimento com as condições de mundo habituais 

e previamente definidas. A tranquilidade e previsibilidade do mundo com a qual o espectador 

está acostumado são abaladas quando a obra apresenta um novo arranjo das coisas e uma nova 

ordem de relações, produzindo um choque ou abalo pelo confronto entre a realidade 

conhecida e a realidade apresentada na obra de arte. 

A produção da terra é o traço da obra de adquirir novas interpretações no tempo por 

possuir uma reserva de significados que não estão simultaneamente evidenciados, mas que 

vão sendo descobertos pelas condições históricas, o que demonstra o caráter de temporalidade 

da obra de arte e sua ligação com a finitude do homem. Como analisa Uribe Miranda (2019, 



85 

 

p. 183), o aspecto da produção da terra está atrelado à mortalidade da condição humana, à sua 

finitude no tempo.  

No pensamento estético de Vattimo, a verdade da obra aparece quando ela é 

interpretada, sendo ambas (obra e interpretação) acontecimentos históricos, portanto 

circunscritos a uma temporalidade, com base na concepção de Gadamer. Para o filósofo 

italiano, as teorias gadamerianas sobre o processo interpretativo apresentam aplicações 

relevantes para abordar as questões sobre a arte, uma vez que a verdade da obra transcorre 

dentro da perspectiva da epocalidade do ser-aí, sendo a existência humana o componente 

fundamental a guiar a atividade hermenêutica, em virtude de sua centralidade na qual orbitam 

um conjunto de relações e coisas do mundo, numa determinada época histórica. 

A verdade que a obra revela está atrelada a sua temporalidade, sendo este seu elemento 

essencial, o que permite que ela (a obra) receba novas interpretações ao longo dos anos, a 

partir de novos significados atribuídos à linguagem e ao conjunto de signos que a constituem. 

O ser humano está constantemente buscando explicar o mundo ao seu redor, ocorrendo o 

mesmo com o campo da arte, sendo o contato com a obra uma experiência tanto estética como 

interpretativa, conforme enunciado por Vattimo, em sua abordagem gadameriana.  

A revelação da verdade da obra resulta de uma interpretação historicamente 

determinada, quando se busca entender seu sentido. Dito de outro modo, é a atividade 

hermenêutica que permite desvelar o acontecimento na obra, a verdade que nela se manifesta, 

a sua realidade constitutiva, e, portanto, sua condição ontológica. 

 

c) Torça-distorção da metafísica, domínio das mídias de massa e estetização geral 

da existência: arte pós-moderna integrada ao cotidiano 

Para Gianni Vattimo, a abordagem da arte na pós-modernidade exige considerar o 

enfraquecimento do ser e da tradição metafísica, tendo como base o niilismo desenvolvido nas 

filosofias heideggeriana e nietzschiana, conforme apresenta em O fim da modernidade. Com o 

niilismo nietzschiano, conforme analisa o filósofo de Turim, há o anúncio da desvalorização 

dos valores supremos da tradição metafísica, no qual o elemento divino (valor máximo), passa 

a ser relativizado na crença dos homens, perdendo seu predomínio como força guiadora dos 

rumos da humanidade. Isto resulta das novas condições históricas da civilização ocidental, 

havendo uma mudança na consciência dos homens, sinalizada por Nietzsche, conforme 

examina o pensador italiano em O sujeito e a máscara: Nietzsche e o problema da libertação. 

Essa mudança de consciência não se caracteriza por uma ruptura com os valores divinos, que 

não desaparecem, mas deixam de exercer a mesma autoridade de eras passadas. Para a 



86 

 

filosofia nietzschiana, a metafísica e os valores absolutos deixam de ser preponderantes na 

cultura ocidental, passando a ser enfraquecidos como sistema de pensamento sobre o mundo 

em razão do desenvolvimento do conhecimento técnico-científico, que proporcionou um 

contexto de independência dos homens frente às forças da natureza, possibilitando o 

estabelecimento de condições de vida menos angustiantes e mais seguras, conforme analisa 

Vattimo (2017, p. 360). 

O niilismo heideggeriano, conforme a intepretação de Vattimo, aponta a redução do 

ser ao seu valor de troca, resultante da lógica do sistema capitalista que converte todas as 

coisas em mercadoria, configurando-se uma desumanização própria desse sistema. Apesar 

disso, em Heidegger, conforme a perspectiva vattimiana, o contexto técnico, consolidado pelo 

capitalismo, apresenta-se decisivo para o ser humano superar a metafísica, ao conceber novas 

condições e vivências humanas. 

Vattimo (2007, p. 14) identifica que a ascensão da indústria midiática na sociedade 

pós-moderna integra o domínio da técnica, intensificando o niilismo na medida em que 

propaga de modo generalizado e reiterado uma multiplicidade de narrativas e relatos que 

abalam a noção de realidade, que passa a não ser considerada sob uma ótica única e nem 

corresponde mais a um dado estável e objetivo. Numa perspectiva positiva desse contexto, o 

filósofo italiano advoga que a difusão do acesso aos mass media possibilitou a convivência de 

diferentes valores, crenças e conhecimentos nos dispositivos midiáticos, desestabilizando a 

supremacia de uma posição simbólica pretensamente totalizadora. Por isso, a análise 

vattimiana aponta que tanto o niilismo nietzschiano como heideggeriano, mais do que 

evidenciar a negação dos valores supremos e do próprio ser, permitem apontar novos 

caminhos para a existência humana, apesar das inerentes adversidades da sociedade pós-

moderna. 

Na teoria do pensador italiano, o enfraquecimento dos valores metafísicos é um 

acontecimento característico da pós-modernidade, decorrente do triunfo do mundo da técnica, 

que engloba a generalização dos meios de comunicação de massa. Essa generalização 

configura o cotidiano da sociedade tardomoderna, que passa a ser permeado por imagens, 

representações e demais ocorrências estéticas difundidos pelas mídias de massa, exigindo uma 

reavaliação da concepção de morte de arte de Hegel. Na estética vattimiana, a concepção de 

morte da arte está atrelada à noção de fim da metafísica, que não se constitui em uma noção 

absoluta, uma vez que os preceitos metafísicos não são totalmente abandonados, mas passam 

a ter um peso menos determinante. Por essa razão, na perspectiva de Vattimo, não há uma 

quebra dos valores fundacionais, mas uma torção (Verwindung), uma vez que tais valores 



87 

 

continuam lançados sobre a humanidade ocidental, embora não mais como único modo de 

explicar e guiar a humanidade. 

Assim como os valores metafísicos, que não deixam de existir, mas ocorrem com 

menor incidência na pós-modernidade, a arte também não chega ao seu fim, mas sofre uma 

alteração, sendo o termo ocaso da arte o que melhor explica a sua situação no contexto da 

modernidade tardia, conforme a teoria estética vattimiana. O que ocorre, segundo a tese do 

filósofo de Turim, é o fim da experiência com a arte como fenômeno específico como 

consequência da “estetização geral da existência” (Vattimo, 2007, p. 41) e da saída do estético 

dos espaços tradicionalmente consagrados (como museus e salas de concerto).  

Em sua análise sobre Walter Benjamin, Vattimo (2007, p. 43-44) trata sobre a perda 

do valor aurático da obra de arte, como elemento único e isolado do restante da existência, 

decorrente da reprodutibilidade constitutiva das novas técnicas de produção da arte, como a 

fotografia e o cinema. No pensamento estético de Vattimo, a concepção benjaminiana permite 

atribuir um sentido tecnológico ao conceito hegeliano de morte da arte, uma vez que as obras 

produzidas na época da reprodutibilidade técnica potencializaram a generalização do 

elemento estético ao difundir a arte em grande escala, notadamente como nos cinemas, ao 

mesmo tempo que transforma tais obras em forma de entretenimento (não mais objeto de 

contemplação), estando cada vez mais acessíveis no cotidiano das pessoas. 

Para Vattimo (2007, p. 45), a morte da arte, num sentido forte ou utópico, significaria 

reconhecer o fim da arte e promover seu resgate com base na tradição, restabelecendo o valor 

aurático das obras, com o retorno exclusivo aos espaços institucionais. Em seu sentido fraco 

ou real, corresponde à estetização decorrente do domínio das mídias de massas. 

A incidência da tese vattimiana recai sobre o sentido fraco da morte da arte, na 

constatação da hegemonia dos mass media e de seu potencial estetizante na sociedade pós-

moderna. Embora haja um predomínio das mídias de massa, não se trata de exclusividade no 

que se refere à produção, disponibilização e fruição da arte, coexistindo com formatos 

artísticos diversificados, como a arte de rua, e os moldes tradicionais da experiência artística 

(museus, literatura impressa, teatros), o que reforça o sentido fraco de morte da arte, por não 

haver um modelo único e preponderante a ser considerado arte. 

No contexto da modernidade avançada, a concepção de experiência estética prevalece 

sobre a ideia de um conceito forte que determine quais itens e manifestações são ou não arte, 

sendo mais relevante o contato com a obra e o efeito que causa em cada pessoa, no âmbito 

perceptível e sensível. As mídias de massa, conforme a teoria de Vattimo, desempenham um 

papel central na experiência estética em razão das imagens e linguagem que têm propagado 



88 

 

nas últimas décadas.  

A estetização geral da existência é a tese vattimiana que evidencia o predomínio das 

mídias de massa no modo de vida da sociedade pós-moderna, configurando as diferentes 

situações da vida cotidiana, através de dispositivos e tecnologias de comunicação que 

veiculam uma multiplicidade de experiências estéticas a significativa parcela da população. 

Dessa forma, se evidencia o significado do sentido fraco da morte da arte da tese de Vattimo, 

uma vez que a experiência estética não chegou ao seu fim, pelo contrário, ela está amplamente 

difundida na contemporaneidade, no dia-a-dia de todos, resultado da “estetização como 

extensão do domínio dos mass-media” (Vattimo, 2007, p. 45). 

 

d) Mídias de massa, desenraizamento e possibilidades interpretativas da arte na 

época pós-moderna 

A concepção vattimiana de pós-modernidade reveste-se de viés estético, uma vez que 

Vattimo (1992, p. 67) identifica que a partir dos anos de 1960 há uma correspondência entre 

arte e vida cotidiana decorrente de uma existência estética na qual a arte não ocorre como 

momento particular, conforme exposto em A sociedade transparente. Para o filósofo italiano, 

a pós-modernidade caracteriza-se pela comunicação generalizada na sociedade, o que 

significa, em outras palavras, que a sociedade das mídias de massa configura o contexto 

tardomoderno. 

Segundo Vattimo (1992, p. 8), a modernidade era caracterizada no ocidente pela 

supremacia de uma história unitária e centrada no modelo europeu de civilização. Com as 

mídias de massa e sua propagação na sociedade, emerge uma pluralidade de narrativas, 

advindas de diferentes povos e culturas, fragmentando a noção de história como discurso 

unitário, o que determinou a passagem para a pós-modernidade, marcada por uma 

multiplicidade de visões de mundo, compartilhadas em tais mídias.  

Na teoria do filósofo de Turim, no contexto tardomoderno, a ideia de uma realidade 

como algo objetivo é discutível, tendo em vista a diversidade de informações produzidas, a 

partir de diferentes visões de mundo, o que permite questionar o ideal de uma sociedade 

transparente. Nesse âmbito, a noção de realidade resulta do cruzamento de múltiplas imagens, 

reconstruções e interpretações que convivem simultaneamente nos meios de comunicação, 

sem que haja um gerenciamento central. Para o filósofo italiano, há um desenraizamento dos 

elementos locais, na medida em que as mídias de massa possibilitam a manifestação de 

diferentes formas de existência humanas e sociais, que ao difundirem suas narrativas, 

confrontam a noção de uma realidade unitária e totalizadora.  



89 

 

As análises de Vattimo sobre a pós-modernidade fundamentam-se nas teorias de 

Nietzsche e Heidegger, na medida em que permitem conceber o ser não como algo estável, 

fixo e homogêneo, mas como acontecimento e fruto de intepretação, viabilizando a 

compreensão da experiência na referida época da humanidade (Vattimo, 1992, p. 17).  

Para Vattimo (2019, p. 15), intepretação não corresponde a espelhamento, pois o 

intérprete envolve-se com o objeto interpretado, atribuindo-lhe significado. Tal 

posicionamento tem como fundamento a concepção heideggeriana, para a qual o ser não 

consiste em simples presença, mas um evento que ocorre em uma dada condição histórica, 

assim como a intepretação, que também é histórica. Segundo Chiurazzi (2023, p. 95), a 

hermenêutica de Vattimo recebe influência da filosofia nietzschiana, por seu viés 

antimetafísico, secularizado e emancipatório. Nessa perspectiva, no que se refere ao campo da 

arte, a intepretação não visa identificar uma verdade permanente nas obras, mas alcançar 

compreensões que são históricas e condicionadas.  

A filosofia vattimiana analisa que o enfraquecimento da noção de realidade na 

sociedade pós-moderna, resultado da multiplicidade de narrativas e visões de mundo 

propagadas pelas mídias de massa, não deve ser considerado sob um viés pessimista, mas 

como uma possibilidade de diálogo e coexistência de intepretações diferentes de mundo, o 

que inviabilizaria a hegemonia de uma única e impositiva concepção sobre as demais. Trata-

se de um posicionamento que se deve estender ao âmbito estético, não visando uma análise 

objetiva, de busca por uma verdade única na obra, mas que considere suas possibilidades 

interpretativas. 

 

e) Percepção distraída e efeito choque: peculiaridades da experiência estética na 

pós-modernidade 

Para Vattimo (1992, p. 51), na existência pós-moderna, o sentido do ser está atrelado à 

experiência estética, cuja compreensão possibilita elucidar não somente o que é pertinente ao 

campo da arte, mas o que é pertinente ao próprio ser. 

A percepção distraída trata-se de uma peculiaridade da condição pós-moderna, 

conforme análise de Vattimo, a partir da teoria de Walter Benjamin sobre a reprodutibilidade 

técnica da obra de arte. Isso significa que há uma mudança na maneira como a arte é 

percebida, passando de uma atitude contemplativa diante de obras tradicionais para um 

comportamento distraído perante obras produzidas sob a lógica da reprodutibilidade técnica e 

seu efeito de perda do valor aurático dos objetos artísticos.  

Ao longo da história, a experiência humana com a arte foi restrita e marcada pela 



90 

 

reverência aos objetos artísticos, destinados tanto ao culto ao sagrado, pela função mágica ou 

religiosa a eles atribuída, no contexto da tradição, como ao culto secularizado à beleza, a 

partir do período renascentista (Benjamin, 2023, p. 61). Conforme a teoria benjaminiana, o 

valor de culto é abalado com a reprodução técnica da arte, a partir da fotografia e 

intensificado com o cinema, resultando em obras com existências massivas, disponíveis em 

vários exemplares, não mais envoltas em uma aura especial e destituídas de unicidade. Dessa 

forma, o contato com a obra de arte não ocorre mais num contexto de concentração, mas de 

dispersão, caracterizando uma percepção distraída da arte na pós-modernidade, conforme 

analisa Vattimo, a partir de sua leitura benjaminiana. Além disso, Vattimo (1992, p. 60) 

defende que Benjamin apresenta uma perspectiva positiva em relação aos recursos 

tecnológicos na medida em que estes, ao instituírem o fim do valor aurático da obra, 

apresentam uma possibilidade de libertação da arte das exigências metafísicas. 

Gianni Vattimo também examina os conceitos de Stoss em Heidegger e de shock em 

Benjamin, os quais têm em comum o fato da arte, na sociedade pós-moderna, causar o efeito 

de choque no seu espectador, diferentemente da experiência contemplativa e segura da arte 

tradicional. Na intepretação de Vattimo, o Stoss da concepção heideggeriana está relacionado 

à dimensão da arte de instituir um novo mundo e uma nova rede de relações às vivências 

humanas, o que confronta o espectador com o conjunto de coisas e de significados com os 

quais está habituado, exigindo uma reavaliação de sua própria existência. Quanto à concepção 

benjaminiana de shock, o termo refere-se ao impacto (choque) da arte cinematográfica em seu 

observador, decorrente da sucessão acelerada de imagens e sons na tela que exige uma 

readaptação a cada nova cena projetada, o que caracteriza uma certa agitação com a 

experiência com a arte, em contraposição a uma atitude contemplativa diante de obras 

tradicionais. 

Na tese vattimiana, ambos os conceitos compartilham ao menos um mesmo aspecto: a 

insistência no desenraizamento, cuja compreensão está atrelada a um estranhamento na 

experiência estética no cenário tardomoderno, decorrente de novos moldes de percepção 

sensível demandados do espectador ou do conflito vivenciado por ele ao deparar-se com 

novas visões de mundo veiculadas numa obra, o que fragmenta a sensação de familiaridade e 

conforto no contato com a arte. Segundo o filósofo italiano, há um contraste com a 

experiência tradicional da arte, na qual há um enraizamento, uma segurança, ancorado na 

concepção de beleza. Para Vattimo, o desenraizamento não consiste num problema da arte, 

mas uma chance de ultrapassar os fundamentos metafísicos na modernidade avançada, ao 

oportunizar novas formas de acontecimento do ser. Exatamente como se observa nas 



91 

 

possibilidades que as mídias tecnológicas apresentam. 

Na era da comunicação generalizada, há uma fluidez e dinamicidade resultante da 

rapidez com que as imagens são produzidas, transmitidas e consumidas através das mídias de 

massa. Assim que uma imagem ou informação é disponibilizada, logo há sua substituição por 

outra mais recente. Desse modo, a efemeridade marca os conteúdos distribuídos pelos massa 

media, não sendo cabível julgar as obras artísticas em meio digital, que integram tais 

conteúdos, em termos de permanência e eternidade. Embora não tenham como marca o 

caráter permanente, as imagens artísticas difundidas pelas mídias tecnológicas possuem 

potencial para sensibilizar seu espectador, produzindo o efeito choque característico da pós-

modernidade, o que evidencia um deslocamento do valor estético da obra para a experiência, 

conforme se identifica na filosofia de Vattimo.  

Além de resultar de uma vivência humana permeada pelas mídias tecnológicas, a 

experiência com a arte na pós-modernidade, conforme evidencia Vattimo (1992, p. 63), está 

intimamente relacionada ao modo de vida e características do homem do ambiente 

metropolitano. Nesse ambiente, as relações entre as pessoas e estas com as coisas ao seu 

redor são marcadas por um ritmo frenético e efêmero, não sendo diferente com as obras 

artísticas, cujo impacto sob o observador reveste-se de um caráter superficial e precário, mas 

ainda assim com potencial para sensibilizar.  

O efeito choque não requer experiências fortes ou marcantes para o espectador, 

podendo acontecer de modos mais brandos, porém ocorrem reiteradamente em razão da 

sociedade da comunicação generalizada ser caracterizada por uma explosão do estético e por 

uma história humana e social definida pela estetização geral da existência. 

 

  4.2 Contexto pandêmico e O Museu de Arte da Covid 

Neste texto dissertativo, não se intenciona apresentar um retrato completo da 

pandemia de covid-19, o que seria impossível por várias razões, incluindo a capacidade 

restrita de uma única análise ou relato abranger toda a complexidade que o evento pandêmico 

representou para a atual geração da humanidade. Assim, serão descritos alguns aspectos 

gerais da crise sanitária global deste século, como forma de situar o futuro leitor no contexto 

afeito a esta pesquisa. 

Em janeiro de 2020, a Organização Mundial da Saúde (OMS) declarou uma 

Emergência de Saúde Pública de Importância Internacional, o nível de alerta mais alto da 

organização, para o surto da síndrome respiratória grave causada pelo vírus SARS-CoV 2, um 

novo tipo (cepa) de coronavírus, até então não identificado em humanos. A doença foi 



92 

 

nomeada de covid-19, em razão dos primeiros casos de contaminação pelo coronavírus terem 

sido identificados em dezembro de 2019, na cidade de Wuhan, na China. Em março de 2020, 

a OMS caracterizou o surto da covid-19 como uma pandemia, em razão de sua propagação ao 

redor do planeta. O fim da emergência internacional foi declarado só em maio de 2023, pela 

OMS, após reavaliação periódica da situação da enfermidade no mundo103. 

Em razão da alta velocidade de transmissão e do elevado potencial de contaminação, o 

novo coronavírus disseminou-se rapidamente entre os seres humanos, situação intensificada 

pela inexistência de remédios para seu combate e de vacinas para sua prevenção. A infecção 

pela covid-19 é caracterizada por um quadro gripal, cujos sintomas mais graves e críticos são 

casos de dificuldade respiratória e falta de ar, podendo levar o paciente a óbito. 

As ocorrências de doenças de grandes proporções, como a peste negra no século XIV 

e a gripe espanhola no início do século XX, pareciam, até então, restrita apenas aos livros de 

história, tornando-se uma realidade de todos os seres humanos do século XXI, que 

acostumados a eficácia do conhecimento científico no combate às diversas enfermidades 

depararam-se com um cenário até então improvável: a pandemia de covid-19. 

Sem a existência de um medicamento específico para tratamento ou prevenção, o 

coronavírus foi se alastrando geograficamente pelo planeta, exigindo a adoção de medidas e 

protocolos sanitários para auxiliar no combate à propagação da doença, em nível pessoal e 

comunitário, como a imposição do uso de máscaras de proteção respiratória em locais 

públicos. Outra medida realizada em muitos países foi a adoção do lockdown (confinamento, 

isolamento social), com a paralisação do comércio, escolas e serviços não essenciais, 

suspensão de viagens e proibição do acesso a espaços de uso coletivo, como forma de impedir 

o contágio entre as pessoas e barrar a disseminação do vírus. Os jornais transmitiam notícias 

sobre o avanço da doença no planeta, divulgavam imagens de cidades vazias, informavam 

sobre a quantidade de pessoas infectadas e sobre as rotinas exaustivas de profissionais da 

saúde e de, infelizmente, agentes funerários. Um cenário desolador, marcado por angústia, 

sofrimento, medo e insegurança quanto ao presente e ao futuro. 

Até o surgimento das primeiras vacinas, seguida de ações para imunizar as populações 

ao redor do mundo, os casos de vítimas fatais pela covid-19 alcançaram patamares 

alarmantes. No Brasil, a campanha de vacinação teve início em janeiro de 2021, com 

trabalhadores da área da saúde, forças de segurança e salvamento, além dos demais grupos 

prioritários, como idosos e pessoas com comorbidade. Apesar da corrida para aumentar a 

 
103 Dados obtidos a partir do Histórico da emergência internacional de COVID-19, disponível no sítio eletrônico 

da Organização Pan-Americana de Saúde, pertencente à estrutura da Organização Mundial de Saúde. 



93 

 

cobertura vacinal, a doença continuou a vitimar pessoas, evidenciando seu potencial para 

ameaçar vidas humanas, o que teria sido muito pior sem o desenvolvimento de tais 

imunizantes.  

Conforme Boletim epidemiológico especial de Nº 146, do Ministério da Saúde do 

Brasil104 (2023, p. 2): 

Até o final da semana epidemiológica (SE) 52 de 2022, no dia 31 de dezembro de 

2022, foram confirmados 660.300.641 casos de covid-19 no mundo. Os Estados 

Unidos registraram o maior número de casos acumulados (100.749.731), seguidos 

por Índia (44.679.873), França (39.334.073), Alemanha (37.369.866) e Brasil 

(36.331.281) [...]. Em relação aos óbitos, foram confirmados 6.689.977 no mundo 

até o dia 24 de dezembro de 2022. O país Estados Unidos registrou o maior número 

de óbitos acumulados (1.092.674), seguido por Brasil (693.853), Índia (530.705), 

Rússia (385.789) e México (331.099). 

 

Integram ainda o cenário da crise de covid-19, o negacionismo ou a demora de alguns 

governantes em reconhecer o potencial devastador da doença para a saúde humana, 

dificultando ou retardando a tomada de decisões e medidas sanitárias necessárias. Houve 

ainda um descrédito de parcela da população, em vários países, acerca da segurança e eficácia 

das vacinas desenvolvidas, havendo parcial recusa pela vacinação. Dentre as consequências 

da pandemia, estão as situações de crise econômica e aumento do desemprego em decorrência 

da paralisação das atividades produtivas. E novas questões humanas também surgiram, tendo 

em vista o distanciamento social que reconfigurou as relações entre as pessoas, além do 

enfrentamento de cada indivíduo com sua própria finitude, pelo risco de morte pela doença. 

O Sars-CoV-2 (novo coronavírus) apareceu como um vírus que resgatou uma 

característica marcante da sociedade disciplinar: a questão da circulação. Os 

isolamentos provocados pelo aparecimento e dispersão do vírus podem ser 

comparados a um período de guerra: eventos cancelados, restrição ou impedimento 

total de circulação (lockdown), a ordem de não sair de casa, e tudo isso alimentado 

por medo, temor e pânico. Mas essa guerra é menos uma batalha no sentido 

“guerreiro” e mais uma luta no sentido “biológico”: luta para não ser infectado pelo 

vírus, luta para ser o primeiro laboratório a fabricar uma vacina; ao mesmo tempo, a 

luta pela sobrevivência frente ao pânico criado pela mídia, pela sobrevivência à 

perda dos empregos e à queda dos índices econômicos constitui um verdadeiro 

darwinismo social (Gumiero, 2020, p. 365-366). 

 

A citação acima, que consiste numa análise na área da biopolítica, apresenta uma 

caracterização da atmosfera restritiva e angustiante vivenciada pelas pessoas durante os anos 

da pandemia de covid-19. Por outro lado, o cenário de crise sanitária exigiu uma reavaliação 

 
104 O Boletim epidemiológico especial de Nº 146, do Ministério da Saúde do Brasil, trata-se do último boletim 

referente ao ano de 2022, tendo sido atualizado em janeiro do ano seguinte. A partir de 2023, ano em que a OMS 

declarou o fim da Emergência de Saúde Pública de Importância Internacional pela Covid-19, o referido 

ministério brasileiro continuou a emitir os boletins epidemiológicos, apresentando os dados do avanço da doença 

no âmbito nacional, que, embora não mais sendo reconhecida como pandemia, seguiu afetando a saúde da 

população e exigindo acompanhamentos pelas autoridades sanitárias. 



94 

 

da condição do ser humano no mundo, tanto numa dimensão individual quanto coletiva, 

gerando novas propostas de vivência humanas e de configurações sociais.  

Durante a pandemia, em razão das incertezas quanto ao seu fim e da adoção de 

medidas de isolamento social, houve uma intensificação das atividades realizadas em 

ambientes virtuais, como as rotinas de trabalho de muitas empresas privadas e órgãos 

públicos, as quais foram adaptadas para o formato de teletrabalho (home office), com a 

interrupção da jornada presencial. O mesmo ocorreu com a educação, que passou a ocorrer 

massivamente em formato remoto, com escolas e instituições de ensino superior realizando 

suas atividades totalmente online, após a suspensão das aulas presenciais. Até mesmo os 

eventos culturais passaram a ocorrer em formato virtual, como nas denominadas lives, nas 

quais os artistas se apresentavam sozinhos sobre um palco para uma multidão de 

telespectadores que os assistiam a distância, através das telas de seus dispositivos eletrônicos. 

Esses são alguns exemplos que demonstram os esforços da sociedade para retornar às 

suas atividades durante a pandemia, de modo que as pessoas continuassem interagindo, apesar 

do distanciamento físico, nas diferentes áreas de convívio humano, como trabalho, educação e 

cultura. Tudo isso certamente foi possível em virtude dos avanços tecnológicos, como o 

aperfeiçoamento de aplicativos de informação e comunicação para os variados campos de 

atuação social. 

A produção artística também não foi descontinuada durante a pandemia, evidenciando 

uma humanidade preocupada em desenvolver conhecimento científico para combater o vírus, 

ao mesmo tempo em que recorria à experiência sensível através da arte, como se verifica nas 

imagens digitais publicadas no The Covid Art Museum. Trata-se de um museu virtual criado 

no Instragram, aplicativo acessível com o uso de internet em smartphones ou computadores, 

sendo uma rede social virtual que tem como foco publicações visuais, que permite a interação 

entre seus usuários por meio do envio de mensagens, comentários ou reações aos conteúdos 

postados, além de outras funcionalidades. No aplicativo, os perfis criados (ou contas) podem 

publicar fotos e vídeos, compartilhar postagens e acessar outros perfis, além de outras 

interações disponíveis, que permitem a interconexão no ciberespaço de usuários de diferentes 

regiões do planeta e com diferentes finalidades, como difundir produções artísticas. 

Ao longo dos anos o Instagram deixou de ter somente a função de compartilhamento 

de fotos para agregar outros recursos, como o compartilhamento de vídeos, 

localização e realização de lives. Também, deixou de ser apenas usado para fins 

pessoais e passou a ser instrumento de trabalho e marketing por profissionais de 

empresas em vários nichos. Contudo, a essência não se perdeu, pois os vídeos e 

stories – postagens que duram apenas 24 horas –, ainda assim são variações das 

imagens, a diferença aqui é o local onde se posta imagem e o uso que é dado a cada 

um destes espaços (Rosa, 2022, p. 13, grifo do autor). 



95 

 

Assim, o The Covid Art Museum consiste em um perfil do Instagram, cuja 

autodescrição pode ser traduzida como “o primeiro museu do mundo para arte nascida durante 

a crise de Covid-19” (The Covid Art Museum, 2020). 

 

 

FIGURA 1: Imagem do perfil The Covid Art Museum, obtida a partir de recorte da captura de tela no 

Instagram105 

 

O perfil tem registrados 132 mil seguidores e 932 publicações, com imagens digitais 

relativas ao contexto da pandemia do novo coronavírus, além de disponibilizar uma 

apresentação com a seguinte mensagem: 

Estes dias, a Covid-19 colocou todo o sistema em risco, causando a quarentena de 

milhões de pessoas. Este período de pausa e reflexão está permitindo que as pessoas 

libertem sua criatividade interior. Somos testemunhas do nascimento de um novo 

 
105 A captura de tela da imagem foi realizada em smartphone. 



96 

 

movimento artístico. A arte em tempos de quarentena. A Arte da Covid (The Covid 

Art Museum, 2020)106. 

 

Assim, o The Covid Art Museum, como o próprio nome informa, volta-se para a arte 

produzida durante a crise sanitária da covid-19, constituindo-se em museu ao reunir um 

conjunto de obras artísticas, disponibilizadas ao público, ainda que em ambiente virtual. 

O surgimento dos museus, como instituição destinada aos produtos de arte, acessíveis 

ao público, está ligado ao período da modernidade. Diferente das coleções particulares de 

obras de arte, que existiam em épocas anteriores,  

o que caracteriza o museu moderno [...] é sua fundação em critérios de seleção que não 

refletem mais, ou não querem refletir, um gosto específico (de um indivíduo ou de um 

grupo), mas pretendem ser fundados no puro reconhecimento de uma “qualidade estética” 

de natureza muito geral. A história da ascensão do museu e de outras instituições sociais 

explicitamente delegadas à atividade artística é apenas uma pista para os eventos da arte 

como prática social107 (Vattimo, 2010, p. 16-17). 

 

Enquanto o museu tradicional tem seu surgimento atrelado à modernidade, tendo 

como característica a exposição de obras físicas e a experiência com a arte como momento 

especializado, o museu virtual desdobra-se no contexto da sociedade pós-moderna, 

caracterizada pelo predomínio das mídias de massa, sobretudo com a intensificação das novas 

tecnologias de comunicação. Assim como não há uma superação do mundo moderno, mas 

uma torção-distorção para a pós-modernidade, o museu, como prática social, com finalidade 

educativa, recreativa e cultural, não deixou de existir, apenas passou por um processo de 

redefinição, englobando outras maneiras de acontecer, como em ambientes virtuais. 

Desse modo, como museu virtual, o The Covid Art Museum no Instagram está 

amplamente acessível nas mídias tecnológicas, que disponibilizam e disseminam informação, 

permitindo a apreciação de obras artísticas, produzidas no contexto da covid-19, não como 

momento especializado, mas no dia-a-dia de todos. O que vai ao encontro da tese vattimiana 

de fim da experiência da arte como fenômeno específico, decorrente de uma estetização geral 

da existência e propagação do elemento estético além dos espaços tradicionais (Vattimo, 

2007, p. 41). 

No museu virtual da covid-19, as imagens são publicadas com a informação da 

autoria, constando o perfil do Instagram de cada artista junto a sua respectiva obra. Os artistas 

 
106 No original, em inglês: “These days, Covid19 has jeopardized the entire system. Causing the quarantine of 

millions of people. This time of pause and reflection is allowing people to unlock their inner creativity. We are 

witnesses to the birth of a new artistic movement. The art in times of quarantine. The Covid Art”. 
107 No original, em italiano: “Quel che caratterizza il museo moderno [...] è il suo fondarsi su criteri di scelta 

che non riflettono più, o non vogliono riflettere, un gusto determinato (di un singolo o di un gruppo), ma 

pretendono di fondarsi sul puro riconoscimento di una ‘qualità estetica’ di carattere generalissimo. La storia 

del sorgere del museo e di altre istituzioni sociali delegate esplicitamente all’attività artistica è solo una spia 

delle vicende dell’arte come pratica sociale” 



97 

 

possuem seus próprios perfis no aplicativo digital, apresentando nacionalidades em diferentes 

países do globo, o que evidencia um ambiente virtual composto por universos culturais 

diversos. Como resultado, as quase mil produções de arte reunidas no referido museu virtual 

demonstram o convívio diversificado de visões de mundo, embora relacionadas ao mesmo 

contexto, que é a pandemia do novo coronavírus, permitindo a composição de um cenário 

artístico múltiplo e plural.  

Nesse sentido, o museu virtual da covid evidencia o efeito de pluralização 

característico do predomínio da sociedade do mass media, não sendo possível “conceber o 

mundo e a história segundo pontos de vistas unitários” (Vattimo, 1992, p. 12). Ademais, se 

configura um cenário no qual a concepção de verdade na arte está relacionada às condições 

concretas, que acontecem numa dada historicidade, sendo essa uma marca da pós-

modernidade. 

  

4.3 Imagens artísticas no contexto pandêmico 

As análises de imagens artísticas do contexto pandêmico serão realizadas com base no 

estudo desenvolvido sobre a estética filosófica de Gianni Vattimo. Tratam-se de imagens 

elaboradas no contexto da pós-modernidade, período no qual, conforme a estética vattimiana, 

se dá o ocaso da arte, marcado pela estetização geral da existência como extensão do 

predomínio das mídias de massa. Não se intenciona analisar cada imagem exaustivamente, 

mas evidenciar os aspectos mais relevantes que possibilitem explicar a obra imagética no 

contexto da modernidade avançada, tendo como fundamento o pensamento estético do 

filósofo italiano. 

Para Ross (2023, p. 155), “embora a investigação de Vattimo sobre estética nunca 

perca de vista a arte (dos movimentos de vanguarda do início do século XX às artes visuais, 

literatura, música e cinema da década de 1990), ele não analisa obras de arte; sua abordagem é 

predominantemente estética”108. Na perspectiva adotada neste trabalho dissertativo, o filósofo 

italiano fornece um pensamento estético com investigações e teses nas quais a experiência 

com a arte é tema recorrente e basilar, contendo reflexões que nos permite avançar na análise 

de obras artísticas no contexto pós-moderno, eminentemente porque se tratam de obras que 

exigem uma compreensão cujos cânones tradicionais mostram-se insuficientes. Adotar, 

portanto, a abordagem estética de Vattimo apresenta-se como uma resposta ao problema de 

 
108 No original, em inglês: “although Vattimo’s investigation of aesthetics never loses sight of art (from the early 

twentieth-century avant-garde movements to 1990s’ visual arts, literature, music and cinema), he does not 

analyse artwork; his approach is predominantly aesthetic”. 



98 

 

como explicar as obras artísticas na pós-modernidade, como as imagens produzidas no âmbito 

da pandemia de covid-19. 

Ademais, Bertinetto (2025) afirma que, em um catálogo do pintor contemporâneo 

Andrea Gotti, “Gianni escreveu que acreditava ser impossível não abordar obras de arte 

filosoficamente”109 (Vattimo, 2001, apud Bertinetto, 2025, p. 107), sendo exatamente o 

objetivo a ser alcançado a seguir, que é realizar uma análise de imagens artísticas numa 

abordagem filosófica, tendo como fundamento o pensamento estético de Gianni Vattimo. 

 

4.3.1 Análise da primeira imagem: crise sanitária global 

 

FIGURA 2: Imagem atribuída à @raangul110, obtida a partir de recorte da captura de tela em @covidartmuseum 

 
109  No original, em italiano: “Gianni aveva scritto di ritenere impossibile non avvicinarsi filosoficamente alle 

opere d’arte” 
110 As capturas de tela das imagens analisadas foram realizadas em smartphone. Os perfis informados são do 

Instagram. 



99 

 

A imagem de Rafa Angulo apresenta duas esferas que flutuam no espaço. A esfera 

maior, disposta em primeiro plano, está envolta por máscaras hospitalares descartáveis, 

contendo duas miniaturas de seres humanos, direcionados de frentes para a esfera menor, 

como se observando-a. A esfera maior significa o planeta Terra, onde há vida humana 

representada pelas miniaturas. A esfera menor assemelha-se à lua ou a um planeta menor. A 

Terra, completamente coberta de máscaras, simboliza a crise sanitária de extensão mundial. 

As miniaturas em formato de duas pessoas, que se voltam para outro planeta ou a lua, podem 

ser interpretadas como a busca de uma solução ou de uma saída para a pandemia. 

A obra imagética de Rafa Angulo pode ser abordada a partir da perspectiva na qual a 

arte consiste num fato ontológico, tal como proposta nas investigações de Gianni Vattimo 

(1993, p. 78), ao tratar da relação da obra de arte e com as épocas históricas. Na proposta 

vattimiana, cabe à estética ontológica o exame da experiência da arte como forma de 

compreender a existência humana numa determinada época, tendo como base a ontologia 

heideggeriana para a qual o ser não é simples presença, com caracteres estáveis e universais, 

mas sim um acontecimento, que se manifestam em seus entes ao longo de seus horizontes 

históricos. Nesse sentido, abordar a arte do contexto da pandemia de covid-19 (doravante 

covid) é uma via de aproximação do ser do homem nesse período específico, pela forma como 

se manifesta nas imagens artísticas produzidas. 

O contato com a imagem analisada, numa abordagem ontológica, não busca identificar 

em que medida ela pode ser objeto de contemplação ou como os critérios de beleza nela se 

realizam, nem intenciona verificar seus elementos estilísticos, residindo sua validade estética 

na capacidade de conduzir o espectador para uma nova abertura histórica do mundo e sobre o 

modo que a humanidade vive nele. Assim, a imagem de Rafa Angulo conduz ao mundo 

instituído no momento histórico da pandemia e o modo como a humanidade encarou tal 

momento. A produção imagética está diretamente relacionada a condições concretas que 

ocorreram na época da pandemia de covid, apresentando um mundo em que a humanidade 

viveu circundada pela imposição de medidas preventivas, como uso obrigatório de máscara, 

higienização das mãos e distanciamento social. A Terra, totalmente encoberta de máscaras, 

simboliza um cenário global em que tudo está encoberto e submerso pelo surto viral da covid, 

que lança o homem em busca de novas possibilidade de existência, como simbolizada nas 

miniaturas direcionadas a outra esfera celeste. 

Em outras palavras, a imagem de Rafa Angulo apresenta-se como um evento que 

acontece dentro de uma dada temporalidade, estando associada a uma determinada 

epocalidade do ser, que consiste no contexto da crise sanitária. A produção imagética do 



100 

 

artista, na perspectiva da estética ontológica, não é outra coisa senão uma evidência da 

existência do ser do homem no mundo pandêmico. 

Certamente a análise da imagem de Rafa Angulo consiste numa compreensão 

historicamente condicionada, uma vez que a hermenêutica de Vattimo, segundo Chiurazzi 

(2023, p. 95), influenciada pelo niilismo nietzschiano, apresenta uma proposta secularizada e 

antimetafísica. Trata-se de uma interpretação voltada às condições do mundo, à finitude do 

homem, na qual o processo hermenêutico não tem relação com a busca por uma verdade 

estável, mas uma verdade relativa a situações concretas e temporalizadas. Para Vattimo (2019, 

p. 87), o mundo pós-moderno está marcado pela pluralidade de intepretações, não havendo 

mais uma verdade hegemônica, mas compreensões históricas e condicionadas. Assim, a 

intepretação realizada neste texto dissertativo não busca alcançar uma verdade sobreposta às 

demais, mas consiste numa compreensão realizada sob determinadas circunstâncias, inclusive 

recebendo influência das minhas vivências durante a pandemia da covid-19. 

Ademais, na teoria vattimiana, a intepretação não significa produzir um reflexo, como 

num espelho, mas atribuir um sentido no qual o intérprete encontra-se envolvido com o objeto 

ou situação que interpreta. Isso resulta da concepção heideggeriana para a qual o ser não é 

mera presença, mas um evento que acontece conforme certas condições históricas. Segundo 

Vattimo (2019, p. 15), o objeto a ser interpretado ocorre como um evento no qual o intérprete 

está envolvido e contribui para determinar. Por essa razão, a análise da imagem de Rafa 

Angulo não implica em uma explicação marcada pela objetividade, como se houvesse um 

sentido único a ser descoberto. Esta interprete e a imagem estão envolvidas no mesmo evento 

do devir do ser, resultando na atribuição de um sentido conforme o momento da história em 

que se elabora a análise. O que significa que outras intepretações continuam em aberto e são 

possíveis de serem realizadas. 

Além disso, na leitura gadameriana realizada por Vattimo, as experiências estética e 

hermenêutica não se separam, porque o contato com a obra suscita um questionamento sobre 

seu sentido, o que é respondido através de um ato interpretativo que possibilita elucidar o 

evento na obra, a verdade que manifesta. Assim, a interpretação revela a verdade da obra, 

demonstrando a condição ontológica da arte. É o caso da análise da obra de Rafa Angulo, cuja 

verdade que manifesta está em relação com o contexto da pandemia do novo coronavírus, o 

qual marca sua historicidade. Não se trata de uma verdade essencial e abstrata, mas uma 

verdade temporalizada e concreta, que revela uma humanidade que vivenciou a propagação 

planetária de um vírus letal, configurando um novo cenário, exigindo dos seres humanos 

questionamentos sobre o que fazer, sobre os novos panoramas a serem construídos diante da 



101 

 

proporção da pandemia, exatamente o que se verifica na imagem analisada, com o planeta 

circundado por máscaras e figuras humanas buscando novos horizontes. 

 

4.3.2 Análise da segunda imagem: consequências da pandemia 

 

FIGURA 3: Imagem atribuída à @yellow.victoria, obtida a partir de recorte da captura de tela em 

@covidartmuseum 

 

A imagem de Victoria ilustra uma mulher e uma poltrona dispostas como se fossem 

um só elemento, no qual a cabeça, pescoço, mãos e pés são humanos e as demais partes são 

constituídas pelo assento acolchoado. Na imagem, o corpo humano e o estofado estão 

mesclados, como se em simbiose, termo da biologia usado para descrever a associação ou 

interação entre seres de espécies diferentes, por longa duração. Embora a poltrona não seja 

um ser vivo, é possível deslocar o conceito da biologia para a imagem de Victoria, por se 

tratar de dois seres distintos (humana e estofado), associados entre si. 

https://www.instagram.com/nathanwyburnart/?hl=pt


102 

 

A descrição, apesar de reiterada, busca apresentar uma análise da obra imagética 

quanto às consequências da pandemia de covid, mais especificamente o isolamento social, 

responsável pela mudança em aspectos da vivência humana. A duração da pandemia, de 

dezembro de 2019 a maio de 2023, embora com suas particularidades nas diferentes regiões 

do planeta, impõe um longo período de restrições sanitárias, nas quais as pessoas se viram 

obrigadas, em muitos casos, a se recolherem em suas próprias casas, tendo como único meio 

de entretenimento os conteúdos difundidos pelos meios de comunicação de massa. 

Passar longos períodos sentado em um sofá ou poltrona, na frente de uma televisão, é 

uma característica da sociedade de comunicação generalizada mesmo antes da disseminação 

global do novo coronavírus, no entanto, o hábito foi intensificado durante o confinamento da 

pandemia, pela interrupção das atividades convencionais de lazer e recreação imposta pelo 

lockdown, que resultou no fechamento dos espaços públicos, como cinemas, teatros, praças, 

shoppings, casas de shows. 

O stay at home (em inglês) ou fique em casa (em português) tornaram-se expressões 

de ordem durante a pandemia, como mandamento para que as pessoas ficassem em seus lares, 

como forma de evitar a propagação do vírus da covid, para o qual não existia remédio, nem 

imunizantes, até o desenvolvimento das primeiras vacinas. A imagem de Victoria marca 

muito bem esse momento, em que os corpos humanos estavam restritos ao ambiente 

domésticos, por um tempo significativo. 

Não se trata de diagnóstico difícil de ser identificado para aqueles que vivenciaram a 

pandemia de covid. Por outro lado, abordar o problema da arte na época da pandemia pode 

apresentar alguns desafios, ainda mais se o fundamento da beleza se mostra como parâmetro 

central. Nesse sentido, a estética ontológica investigada por Vattimo apresenta-se como uma 

forma de abordar as imagens artísticas no contexto pandêmico, ao conceber o mundo da arte 

como corresponde a uma região do ente e ao demonstrar que a estética filosófica permite 

refletir sobre a vida humana, em sua estrutura e valor, através da experiência do contato com a 

obra (Vattimo, 1993, p. 20-21). 

Com base na concepção heideggeriana, Vattimo (1993, p. 28) afirma a centralidade do 

conceito de epocalidade do ser, sendo a história ou época do ser, a via para acessá-lo, 

compreendê-lo. Não se trata de uma compreensão estática, fechada, mas que considera a 

manifestação do ser numa determinada temporalidade. A ontologia investigada por Vattimo 

aborda a finitude constitutiva da existência, não se tratando de um pensar para sempre, mas 

refletir pelo agora, de acordo com Uribe Miranda (2024, p. 126-127). A arte, como atividade 

humana, não se separa do ser, sendo um acontecimento que permite revelar situações e refletir 



103 

 

filosoficamente como o ser do homem (ser-aí) aparece, numa dada historicidade. Dessa 

forma, as imagens artísticas produzidas durante a crise de covid, numa abordagem da estética 

ontológica, permitem compreender não somente as obras por elas mesmas, mas a própria 

condição do homem durante a pandemia. Para Vattimo, a obra de arte apresenta “uma certa 

ordem de coisas em que a humanidade vive e faz suas escolhas” (Vattimo, 1993, p. 78), o que 

pode ser identificado na imagem de Victoria, ao apresentar um aspecto de como as coisas 

estiveram estabelecidas na pandemia, como a humanidade viveu e fez escolhas durante esse 

período, configurando vivencias marcadas pelo sedentarismo, estado de apatia e inatividade 

do corpo, resultado da imposição de medidas sanitárias como forma de enfrentar a propagação 

do vírus, mas que simultaneamente tiveram impacto na condição de existência das pessoas. 

Temas como sedentarismo podem ser discutidos em outros âmbitos da sociedade pós-

moderna, mas foram acentuados durante a crise sanitária. 

Acerca da produção imagética de Victoria cabem ainda duas análises, a partir da 

estética filosófica vattimiana, uma relativa ao efeito choque e outra sobre o papel dos mass 

media na sociedade pós-moderna. A imagem, ao apresentar a fusão de uma pessoa com uma 

poltrona, tem um potencial para gerar algum estranhamento na experiência estética, um efeito 

choque, quebrando a familiaridade com que as coisas estão convencionalmente postas no 

mundo ao nosso redor. Pode ser gerado um desconforto, numa experiência negativa de 

pertencimento estético, pois somos todos humanos, sendo estranho se deparar com uma figura 

em que o corpo humano se transmuta, como se tivesse sido sugado ou absorvido por outro ser, 

não humano. Pode haver um efeito choque em termos mínimos, uma vez que, conforme a 

estética vattimiana, não podemos esperar profundidade da experiência estética na pós-

modernidade, dominada pelo conteúdo distribuído pelos mass media, como no caso das 

imagens artísticas do museu virtual da covid, aos quais, inclusive pela grande quantidade de 

publicações, apresentam uma fluidez característica, podendo ser rapidamente consumidas pelo 

espectador num simples deslizar de tela no dispositivo eletrônico.  

Quanto ao papel do mass media na sociedade pós-moderna, a imagem de Victoria 

apresenta em um dos detalhes da poltrona o termo Netflix, em referência ao serviço por 

assinatura que disponibiliza vídeos e filmes em dispositivos com acesso à internet. Trata-se de 

um dos incontáveis exemplos de meio de comunicação de massa que distribui conteúdo em 

larga escala, estando ao alcance de uma parcela significativa de usuários domésticos, 

cotidianamente, o que se relaciona com a tese vattimiana de “estetização geral da vida na 

medida em que a mídia, que distribui informação, cultura, entretenimento, mas sempre sob 



104 

 

critérios gerais de ‘beleza’ [...], assumiu na vida de todos um peso infinitamente maior do que 

em qualquer outra época do passado” (Vattimo, 2007 p. 44). 

 

4.3.3 Análise da terceira imagem: afetos e sexualidade na pandemia 

 

FIGURA 4: Imagem atribuída a @johnson_tsang_artist, obtida a partir de recorte da captura de tela em 

@covidartmuseum 

 

A produção imagética de Johnson Tsang apresenta duas máscaras de proteção sanitária 

com contornos de dois rostos que se beijam. A obra expressa o contato físico entre duas 

pessoas com a interposição de máscaras, elemento símbolo da pandemia do novo coronavírus. 

Segundo Vattimo (1993, p. 76-77), com fundamento na filosofia de Heidegger, a obra 

coloca a verdade em ação ao veicular um novo momento do ser, como um acontecimento 

novo e original com relação ao que era, fundando uma nova ordem de relações e um mundo 

novo. Assim, nas investigações vattimianas no campo da estética ontológica, com base na 

concepção heideggeriana, a verdade é compreendida como evento, um acontecimento que 

ocorre em uma historicidade concreta. Dessa forma, a obra imagética sob análise é um 



105 

 

acontecimento que se desdobra no contexto da crise sanitária do novo coronavírus, cuja 

verdade que põe em ação é justamente referente a esse mesmo contexto. Além disso, na 

concepção heideggeriana de arte como acontecimento da verdade, abordada por Vattimo, dois 

traços ou aspectos da obra devem ser identificados: a instituição de um mundo e a produção 

da terra.  

Buscando apresentar a arte como experiência da verdade, verifica-se que a imagem de 

Johnson Tsang, quanto ao primeiro aspecto, expõe uma abertura para o mundo histórico do 

contexto da pandemia de covid. Tal aspecto, na intepretação vattimiana, permite a uma 

sociedade ou grupo social reconhecer as marcas constitutivas da sua experiência no mundo, o 

que na obra imagética de Tsang significa as marcas específicas da existência humana na crise 

sanitária do novo coronavírus. Isso porque há, nessa época específica do ser, uma nova 

condição do homem no mundo, que veio a se constituir com a propagação do vírus da covid, 

sendo a obra imagética a exposição de uma realidade na qual as relações sociais estiveram 

marcadas por uma alteração no modo como ocorrem os contatos humanos, em termos de 

afetividade e sexualidade. Durante a pandemia, o contato físico direto entre seres humanos 

ficou restrito ao círculo familiar mais próximo, geralmente entre as pessoas que coabitavam a 

mesma moradia. As interações sociais, incluindo a sexualidade, foram impactadas, tornando-

se restritas durante o lockdown, uma vez que o confinamento se apresentou como uma das 

principais medida para evitar a propagação do vírus da covid. 

Quanto ao traço de produção da terra, na perspectiva de Vattimo, corresponde à 

permanente reserva de significados da obra e sua inesgotável possibilidade de novas 

interpretações ao longo do tempo. Isso porque, numa abordagem heideggeriana, a obra 

consiste num evento histórico, atrelado à existência humana no mundo, numa dada época e 

finitude. Segundo Vattimo (1993, p. 135), com base em Gadamer, a atividade estética é 

também hermenêutica na medida em que o contato com a obra possibilita encontrar uma 

verdade dada como evento histórico. Para tanto, a verdade da obra resulta de um processo 

interpretativo cujo elemento central é a existência humana, situada na epocalidade do ser-aí.  

Assim, compreende-se que a interpretação da imagem de Johnson Tsang consiste na 

possibilidade de encontrar uma verdade de um momento histórico, não se tratando de uma 

explicação única, nem que deva se sobrepor às demais, o que seria impossível frente ao 

aspecto de produção da terra da obra de arte, o qual consiste na sua inesgotabilidade de 

produção de significados. Outras interpretações, voltadas a compreender o sentido da obra e a 

manifestação de sua verdade, permanecem historicamente em aberto, como possibilidades de 

revelar sua condição ontológica.  



106 

 

Numa correlação com o entendimento de Uribe Miranda, para quem o aspecto da 

produção da terra da obra de arte manifesta a “mortalidade constitutiva do homem, seu ser 

terra” (Uribe Miranda, 2019, p. 183), pode-se afirmar que tal aspecto na obra de Johnson 

Tsang é identificado no beijo interposto entre máscaras, que simboliza a corporeidade do ser 

humano, as limitações do próprio corpo e a contenção dos afetos e da sexualidade em tempo 

de pandemia. É pela corporeidade que o homem marca sua presença no mundo e o vírus, ao 

ameaçar nosso corpo, evidencia nossa finitude. A morte constitui-se em acontecimento 

destinal de todos nós, podendo ocorrer por causas diversas, porém a pandemia da covid 

intensificou essa possibilidade, tornando-a iminente e escancarando nossa própria finitude. 

 

4.3.4. Análise da quarta imagem: o homem responsável pelo seu próprio destino 

 

FIGURA 5: Imagem atribuída a @nathanwyburnart, obtida a partir de recorte da captura de tela em 

@covidartmuseum 

 

https://www.instagram.com/nathanwyburnart/?hl=pt


107 

 

A imagem de Nathan Wyburn apresenta o enquadramento do rosto de uma 

profissional da área da saúde, com o olhar atento e peças hospitalares (máscara branca e touca 

azul), constando na parte de baixo do quadro a expressão em inglês Thank you (Agradeço 

você). A imagem é composta em formato de mosaico em que as peças constitutivas são 

diversas fotografias de trabalhadores da mesma área. 

O contexto da crise sanitária de covid foi marcado pela atuação dos profissionais de 

saúde, com o reconhecimento da necessidade e esforços desses profissionais no combate à 

pandemia. O respeito e reverência a médicos, enfermeiros, fisioterapeutas e demais 

especialista representa a confiança depositada no conhecimento científico e na instrumentação 

técnica como saída da crise sanitária, o que significa, em termos mais gerais, a ênfase na 

ciência como fator decisivo para o enfrentamento de um evento desolador na história humana. 

A salvação estava, portanto, no tratamento e instrumentos médico-hospitalares, nos 

procedimentos desenvolvidos a partir do conhecimento adquirido sobre o patógeno, e na 

descoberta de uma substância imunizante (vacina) para aplacar a devastação provocada pela 

doença, em nível mundial.  

Além disso, a retratação de uma figura humana e seu agradecimento evidencia o papel 

central do ser do homem para guiar seu próprio destino. Por isso, a imagem de Nathan 

Wyburn expõe a abertura de um mundo no qual a humanidade evidencia o potencial científico 

como meio para sua libertação (no caso específico, libertação do cenário imposto pelo novo 

coronavírus), o que demonstra a vocação ontológica da arte ao mostrar a realidade da 

sociedade pós-moderna pautada em respostas advindas da ciência, o que se intensificou 

durante a pandemia.  

De acordo com Vattimo (2017, p. 9), o niilismo nietzschiano, ao anunciar a 

desvalorização dos valores metafísicos e religiosos, constata a mudança na crença dos 

homens, decorrente da nova configuração da civilização ocidental com o desenvolvimento 

técnico-científico, a partir do qual o homem vê a si mesmo como condutor de seu próprio 

destino. 

O mosaico, ao retratar uma figura humana da área da saúde, elaborado a partir de 

inúmeras fotografias de profissionais da mesma área, pode ser interpretado como um lembrete 

da coletividade, do trabalho conjunto, no enfrentamento do novo coronavírus, que vitimou 

milhões de pessoas no planeta. Outras imagens do mesmo museu virtual corroboram a análise 

acima, ao retratar médicos e enfermeiros como heróis ou anjos de combate na guerra 

biológica contra o vírus da covid. Numa leitura na perspectiva da estética ontológica, 

conforme investigada por Vattimo, a imagem demonstra uma experiência histórico-cultural 



108 

 

tanto na época pós-moderna, na qual a ciência tem relevante papel como conhecimento 

orientativo da sociedade, quanto no acontecimento específico da pandemia de covid, na qual 

há uma intensificação desse papel na figura dos profissionais da área de saúde. Portanto, 

numa compreensão de caráter ontológico, conforme Vattimo investiga, a partir das 

concepções heideggerianas, a imagem veicula o caráter epocal do ser do homem na crise 

sanitária do novo coronavírus do século XXI.  

Nesse sentido, a interpretação da imagem de Nathan Wyburn, numa abordagem 

ontológica proposta por Vattimo, conforme entendimento de Bertram (2016, p.11), exige 

conceber seu pertencimento à existência humana que lhe deu origem, evidenciando o contexto 

de uma forma de vida que extrapola a própria imagem. Portanto, a imagem apresenta uma 

experiência com a arte que expõe os valores relativos às vivências dos seres humanos na 

pandemia de covid, na qual os trabalhadores da área médica têm função central no cuidado e 

salvamento de vidas humanas. 

 

4.3.5 Análise da quinta imagem: sobrevivência em tempos de crise viral, fé e ciência  

 

FIGURA 6: Imagem com fotografia atribuída a @edu_ramorim e mural atribuído a @kobrastreetart, obtida a 

partir de recorte da captura de tela na conta @covidartmuseum 



109 

 

A imagem trata-se da fotografia de Eduardo Amorim, que registra um homem 

passando em frente a uma parede111, que contém uma pintura criada por Eduardo Kobra.  A 

fotografia registra duas nuances da pandemia de covid: no primeiro plano um homem, a 

passos largos, movimenta-se na cidade que já vivencia a crise sanitária, sendo a máscara em 

seu rosto um indício disso; no segundo plano, a pintura de uma criança com as mãos unidas 

em posição de oração, vestindo uma máscara hospitalar branca com o desenho centralizado de 

uma cruz, símbolo do cristianismo. 

O registro fotográfico de um transeunte exige considerar os motivos que levaram as 

pessoas a transitarem durante o lockdown, medida sanitária imposta durante a pandemia, 

indicando que nem todos puderam aderir ao isolamento social, por razões diversas, como 

trabalhadores de serviços essenciais, pessoas em tratamento de saúde (como hemodiálise, 

radioterapia, quimioterapia) e pessoas em situação de vulnerabilidade econômica (como 

moradores de rua). Há ainda os casos de pessoas que precisaram procurar atendimento de 

saúde diante de algum sintoma suspeito de infecção pelo vírus. Em outras situações, ainda que 

temporariamente, as pessoas precisavam deixar o confinamento para buscar por alimentos, 

remédios, itens de higiene, o que significa a necessidade de manutenção da própria 

sobrevivência mesmo em tempos de crise viral. 

A pintura em via pública é um testemunho da saída da arte dos espaços institucionais, 

estando ao alcance concreto no cotidiano de todos, como é o caso do homem fotografado, 

cujo caminho é constituído pela presença de um mural na cidade. Tal cenário remonta a tese 

vattimiana de estetização geral da existência, com a “explosão da estética para fora dos limites 

tradicionais” (Vattimo, 2007, p. 41), tese duplamente evidenciada, tanto na pintura de 

Eduardo Kobra como na fotografia de Eduardo Amorim, que integram a arte ao cotidiano pós-

moderno, através da propagação das imagens, respectivamente, em logradouro público e em 

mídia de massa. 

O mural de Eduardo Kobra, reproduzido na fotografia de Eduardo Amorim, expõe 

duas concepções de mundo: a científica e a religiosa. O conhecimento científico é 

simbolizado pela máscara de proteção no rosto da criança, uma vez que o item exigido 

durante a pandemia se justifica como medida de prevenção da síndrome respiratória. O uso da 

máscara dificulta a propagação do vírus através de gotículas expelidas pela boca e nariz de 

pessoas infectadas ao tossirem, espirrarem ou falares, conforme informação disponibilizada 

 
111 A pintura de Eduardo Kobra foi produzida em uma parede em via pública, na cidade de São Paulo, no Brasil. 

Trata-se de um mural com o título Coexistência (2020), formado pela pintura de cinco crianças com máscaras, de 

diferentes nacionalidades, dispondo as mãos em postura religiosa. O mural completo é disponibilizado no site 

https://www.eduardokobra.com/projeto-sp/12/coexistencia. 



110 

 

na página eletrônica do Instituto Butantan, instituição brasileira que realiza pesquisas e 

estudos nos campos da biologia e da biomedicina. A crença religiosa é expressa pelo desenho 

da cruz (símbolo do cristianismo), na máscara usada pela criança, e pela posição de oração 

com as mãos unidas e olhar voltado ao alto, o que pode ser interpretado como clamor a Deus 

pelo fim da pandemia.  

Para Vattimo, o niilismo de Nietzsche anuncia a desvalorização dos valores supremos, 

dentre os quais o ser divino significa o valor máximo. Isso porque a cultura ocidental passa a 

vivenciar uma fase da história caracterizada pela perda do predomínio da metafísica, como 

sistema de pensamento sobre o mundo, e das concepções religiosas, como direcionamento dos 

destinos dos homens. Não se trata do fim da metafísica, nem tão pouco da crença divina, mas 

de seu enfraquecimento em razão do desenvolvimento técnico-científico, do “triunfo da 

técnica em estabelecer condições de vida menos angustiantes” (Vattimo, 2017, p. 360). Para o 

filósofo italiano, de fato, não se deve falar em superação da metafísica, mas sim em sua 

torção. O mesmo se aplica às concepções religiosas, que, embora não sejam consideradas tão 

determinantes ou com a mesma autoridade de séculos passados, continuam a existir para nós. 

Para Vattimo (1993, p. 20), o mundo da arte corresponde a uma região do ente, o que permite 

compreender que o mural veicula o ser do homem (Dasein), que na sociedade pós-moderna 

acontece compondo uma realidade complexa, na qual o espírito humano entende a ciência 

como saída para enfrentar momentos de crise, como a descoberta de vacinas contra o 

coronavírus, ao mesmo tempo em que busca se manter conectado ao sagrado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



111 

 

4.3.6 Análise da sexta imagem: distanciamento social 

 

FIGURA 7: Imagem atribuída a @jurjenbertens, obtida a partir de recorte da captura de tela em 

@covidartmuseum 

 

A imagem de Jurjen Bertens apresenta uma sala de teatro tradicional, com ornamentos 

clássicos ao redor do palco e cadeiras retráteis compondo a arquibancada. No entanto, uma 

nova interpretação desse espaço é demonstrada com a substituição da convencional cortina do 

palco por uma cortina azul clara com detalhes como dobraduras, aspecto de tecido leve e 

poroso, que remetem à mascara hospitalar, amplamente utilizada pelas pessoas durante a crise 

de covid. Há, portanto, um deslocamento de um elemento amplamente usado durante a 

pandemia, que é a máscara, para um novo contexto, que é o teatro, somando-se à disposição 

da cortina fechada e da arquibancada completamente vazia, simbolizando a paralização dos 

espetáculos públicos e das atividades culturais e recreativas durante a crise sanitária. 

https://www.instagram.com/nathanwyburnart/?hl=pt


112 

 

A obra imagética em análise apresenta uma maneira de conhecer a realidade da crise 

sanitária, o que somente é possível identificar numa abordagem ontológica da arte, que não 

avalia por critérios de beleza, mas no que tange à dimensão ativa e histórica da estética, 

conforme identifica Uribe Miranda (2021, p. 465), a partir do pensamento de Gianni Vattimo. 

A investigação estética de caráter ontológico dedica-se a apontar os modos pelos quais 

os entes acontecem num dado momento do devir do ser. Tal investigação não busca 

identificar uma essência do homem, como algo estável, mas identificar que “na época dada do 

ser em que estamos o homem é (é, tornar-se essencial, acontece) deste ou daquele modo” 

(Vattimo, 1993, p. 29). A imagem sob análise, que como obra está enraizada na existência 

humana, permite identificar que durante a época da pandemia de covid o homem alterou seu 

modo de acontecer, marcado por vivências isoladas, uma vez que houve um esvaziamento dos 

espaços públicos decorrentes das medidas sanitárias de distanciamento social. O convívio, 

pelo contato físico, é responsável pelas dinâmicas das sociedades humanas, marcadas pelo 

encontro de pessoas para as mais variadas finalidades, como estudo, trabalho, lazer. A 

pandemia de covid veio abalar essa condição humana, havendo incertezas quanto ao tempo de 

duração dos confinamentos.  

O fechamento de lugares de lazer, cultura e entretenimento, como teatros e salas de 

cinema, durante o lockdown, como medida para evitar a propagação da síndrome respiratória, 

caracterizada pelas altas taxas de transmissibilidade do vírus e mortalidade da população, 

contribuiu ainda mais para a intensificação dos sentimentos vivenciados durante a pandemia, 

como tristeza, solidão, angústia e tédio.  

Tratam-se de situações absorvidas pela arte produzida durante a pandemia, que 

possibilitam uma análise para além da obra, uma vez que evidenciam questões do próprio ser 

do homem na mesma época, o que só é possível identificar numa abordagem sob a 

perspectiva da estética ontológica. 

A imagem de Jurjen Bertens aponta para a tese de Vattimo do sentido fraco de morte 

da arte, na medida em que se trata de obra digital, que evidencia o predomínio das mídias 

tecnológicas e sua função estetizante na pós-modernidade, mas que, ao retratar uma sala de 

teatro, aponta para uma não exclusividade dos mass media e para a continuidade dos modos 

tradicionais da arte acontecer, caracterizando uma diversificação das expressões artísticas na 

sociedade tardomoderna.  

A produção imagética de Jurjen Bertens também pode ser analisada quanto ao aspecto 

do desenraizamento, concepção da estética vattimiana, que se caracteriza por um 

entranhamento na experiência estética. Trata-se de concepção desenvolvida pelo pensador 



113 

 

italiano ao analisar os conceitos de Stoss de Heidegger e de shock de Benjamin, os quais têm 

em comum o fato de tratarem sobre o efeito atribuído pela arte no espectador na sociedade 

pós-moderna, podendo ser traduzidos como choque ou impacto. O desenraizamento na 

imagem analisada tem como principal elemento o tecido da máscara hospitalar constituindo a 

cortina do teatro, que quebra o sentimento de familiaridade que temos com relação ao 

ambiente teatral, que convencionalmente apresenta um tecido pesado, em cor vermelha. 

Como resultado, o telespectador depara-se com uma nova rede de relações na obra, que o 

lança para reflexões para além do âmbito das artes, exigindo-o repensar sua própria condição 

no contexto da pandemia, dentre as quais a solidão, a liberdade restrita e o risco de morte pela 

infecção do vírus. 

Tal reflexão depende da sensibilidade individual e do efeito choque que cada obra 

pode vir a produzir. Isso porque na pós-modernidade, o contato com a arte é marcado pela 

percepção distraída, não havendo mais uma atitude atenciosa ou contemplativa como na arte 

tradicional, uma vez que a reprodutibilidade técnica e massificação das obras resultaram na 

perda de seu valor aurático. Na sociedade de comunicação generalizada, as obras estão 

amplamente propagadas no cotidiano de todos, sobremaneira nas mídias tecnológicas, como 

no aplicativo do Instagram, a exemplo do perfil The Covid Art Museum, cujas quase mil 

imagens podem ser acessadas pelo simples deslizamento de tela no smartphone. Nesse 

contexto, a validade estética transfere-se das obras para a experiência individual, tendo a ver 

com o momento e disposição sensível de cada um em seu encontro com a arte, o que se aplica 

à imagem de Jurjen Bertens e às demais produções imagéticas difundidas pelos mass media. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



114 

 

5 CONCLUSÕES 

O estudo dos antecedentes estéticos de Gianni Vattimo desenvolvido nesta dissertação 

reitera a análise de Uribe Miranda, realizada em A estética filosófica de Gianni Vattimo, 

quanto ao posicionamento estético inicial do filósofo italiano, filiado a uma perspectiva que 

considera a produção da arte em seu condicionamento histórico e concreto, resultando das 

condições humanas em uma determinada época. A teoria da formatividade de seu mestre 

Luigi Pareyson constitui-se numa abordagem que incide sobre o processo artístico conduzido 

pela operatividade do ser humano, responsável por fazer a obra e inventar o modo de fazê-la, 

encontrando uma forma exitosa quando esta corresponde às exigências de seu intelecto e 

sendo o conteúdo expresso na obra fruto da espiritualidade do artista. Ou seja, trata-se de uma 

teoria estética centrada na obra e no ser humano, sem incidência de fundamentos metafísicos 

ou abstratos, que irá repercutir nas análises estéticas de Gianni Vattimo, que desenvolverá o 

estudo do conceito de fazer em Aristóteles, contrapondo-se às concepções de arte voltadas à 

contemplação e definição de belo. Assim, o caráter histórico e concreto da arte é evidenciado 

por Vattimo, conforme seu primeiro livro de conteúdo estético Il concetto di fare in 

Aristotele, publicado em 1961, que expõe uma análise que situa a produção artística entre as 

demais atividades humanas, a partir da definição do termo grego τέχνη constante do Livro VI 

da obra aristotélica Ética a Nicômaco. O estudo do conceito de produção em Aristóteles, 

realizado por Vattimo, revela a influência da teoria da formatividade pareysoniana, na medida 

em que ambas incidem sobre a operação artística, conduzida pela razão humana, e refletem 

sobre a experiência concreta do artista. Vattimo analisa o termo grego τέχνη ou techné 

(técnica, arte), que na concepção aristotélica significa ato de fazer/produzir, conduzido pela 

racionalidade humana, que resulta em um produto que se dissocia de seu produtor. A arte 

consiste em uma atividade humana de caráter contingente, podendo ser diferente daquilo que 

é ou não existir, dependendo de quem a produz e de uma finalidade fática. Ou seja, a 

produção dos objetos artísticos está voltada à vida prática, para servir a uma utilidade no 

mundo dos homens, o que evidencia mais uma vez seu caráter histórico e concreto. As belas 

artes, a partir do disposto em Poética, de Aristóteles, também são consideradas por Vattimo, 

que trata da imitação poética como um procedimento técnico, realizado em razão de um fim 

(o prazer e a catarse). Portanto, assim como as artes úteis, Vattimo identifica que as artes 

belas também apresentam uma preocupação com o fazer, o que requer uma disposição 

produtiva (techné) do artista, sendo elaboradas na busca de uma finalidade.  

Vattimo desenvolve um estudo filosófico sobre a arte como produção, demonstrando 

que a estética aristotélica está relacionada às condições concretas, uma vez que a obra é 



115 

 

produzida conforme as demandas da vida humana, a qual o artista busca satisfazer, fazendo 

um produto, portanto, em razão de uma finalidade. As artes úteis, tal como no estudo de 

Vattimo, a partir da filosofia aristotélica, evidencia uma disposição produtiva atrelada ao 

desenvolvimento do mundo material, uma vez que a produção de itens e objetos para suprir as 

necessidades das pessoas e da cidade permitiu a qualificação da existência humana. Nesse 

sentido, a arte na filosofia aristotélica, conforme analisada por Vattimo, demonstra que a 

realidade não se reveste de um carácter estático, mas está em permanente movimento, 

desenvolvendo-se continuamente. Como disposição produtiva (techné), a arte permite ao 

homem constituir seu mundo, ao lado do natural, composto por itens e objetos que vão se 

acumulando ao longo das épocas, estando fortemente interligados à vida prática, como se 

constituíssem uma realidade pronta e não produzida. Assim, ao buscar atender as demandas 

que se apresentam, o homem vai configurando suas condições de vida pela arte. Portanto, 

conclui-se que o conceito de fazer aristotélico e a teoria da formatividade pareysoniana 

constituem-se nos antecedentes estéticos de Gianni Vattimo, indicando sua dedicação ao 

desenvolvimento de um pensamento estético cujo centro é a dimensão humana e a condição 

do homem no mundo em que vive. 

A teoria da formatividade de Luigi Pareyson, no que tange à materialidade da forma 

artística, suscita reflexões no âmbito das obras artísticas em meio digital. Para Pareyson, em 

Estética: teoria da formatividade, a arte como operação específica do artista requer uma 

matéria que possibilite a existência de uma forma, pois de outro modo haveria somente uma 

abstração e não uma obra existente. A materialidade é um aspecto essencial da forma artística, 

não somente um meio pelo qual a arte pode ser manifestada. É pela matéria física que a obra 

se constitui em forma e expressa um conteúdo. O filósofo da teoria da formatividade, ao tratar 

sobre a materialidade da arte, nos anos cinquenta do século XX, considerou as possibilidades 

ilimitadas da arte, questionando quais formas artísticas o homem desenvolveria além das 

tradicionais. É o caso das obras em meio digital, ocorrência constante no século XXI. A 

concepção pareysoniana de materialidade na arte possibilitou concluir que as obras em meio 

digital, embora não se constituam em objetos físicos em si, precisam de um suporte tangível 

para serem produzidas pelo artista e acessadas pelos espectadores. Há, portanto, uma 

materialidade necessária em tais obras, pois sem o aparato tecnológico concreto não poderiam 

ser captadas pelos sentidos humanos. Conclui-se também que no âmbito da arte digital não 

deve prevalecer uma concepção dual quanto à relação entre materialidade e virtualidade, uma 

vez que tal arte existe como integrante da realidade, complementando-a, sem perder seu 

estatuto de arte, sua capacidade de sensibilizar e possibilitar uma experiência estética, apenas 



116 

 

por ocorrer no ambiente virtual. Etimologicamente, inclusive, a palavra virtual deriva do 

termo latino virtus, que pode ser traduzido por virtude, força, poder, potência, permitindo 

concluir que algo virtual, ainda que não seja um objeto, pode apresentar potencial para 

impactar a vida humana e nossa visão de mundo, ainda que em termos mínimos, como a arte 

digital própria do mundo pós-moderno. 

Quanto ao estudo do pensamento filosófico de Vattimo, relativo à relação da estética 

com a pós-modernidade, conclui-se que o pensador italiano apresenta em Poesia e ontologia 

uma investigação no campo da ontologia estética, tendo como base a filosofia de Heidegger, 

no sentido de desenvolver uma análise não metafísica do ser, como portador de uma essência 

estável e eterna, mas que considere a finitude que constitui sua existência, como se identifica 

em Uribe Miranda, em Ontología y pensamiento em Gianni Vattimo. Nesse sentido, Vattimo 

propõe uma investigação no campo estético não pautada em fundamentos metafísicos, como o 

ideal de beleza ou sagrado, colocando o problema da arte como dimensão do ser (não como 

mera presença, mas histórico). Assim, conclui-se que a investigação estética de base 

ontológica, tal como realizada por Vattimo, apresenta pertinência às abordagens que visem 

compreender a experiência estética na sociedade pós-moderna, na qual os critérios fundantes 

são insuficientes como modelo explicativo. A epocalidade do ser torna-se concepção basilar, 

pois na perspectiva vattimiana, o ser não pode ser compreendido fora de sua história, de sua 

época. Uma investigação estética de caráter ontológico, como no caso das análises de obras 

em meio digital, ocorre no sentido de distinguir os modos pelos quais os entes ocorrem em 

uma determinada época do devir do ser. A obra não é uma abertura somente dela mesma, mas 

do modo de existência do ser, tendo o ser do homem um papel central. Portanto, a ontologia 

estética possibilita compreender como numa determinada época, a existência do homem 

acontece desta ou daquela maneira. A arte, nessa perspectiva, é um caminho para aproximar-

se do ser, da própria condição humana no mundo, numa dada temporalidade, cabendo seu 

desvelamento à estética ontológica. Vattimo, ao abordar o fundamento ontológico da 

novidade da arte em Heidegger, demonstra que a validade estética de uma obra não resulta de 

sua contemplação, mas de sua capacidade de, pela experiência artística, veicular um novo 

mundo nela instaurado e estimular uma atitude questionadora sobre as coisas que nos 

rodeiam, numa dada abertura histórica. Isto porque, na concepção heideggeriana de mundo, 

investigada por Vattimo em Poesia e ontologia, as coisas só existem no mundo em relação ao 

ser-aí (Dasein), não ocorrem acidentalmente e nem aquirem sentido por elas mesmas, mas se 

constituem na perspectiva do ser do homem, ao mesmo tempo em que o constitui. Apesar de 

ter como base a teoria de Heidegger, que trata sobre a fundação de mundo na arte, mais 



117 

 

precisamente nas grandes obras epocais, conclui-se que Vattimo avança em sua análise, 

apresentando uma nova interpretação à teoria heideggeriana, uma vez que para o filósofo 

italiano tanto obras consideradas de grande expressão artística quanto as de menor ênfase são 

capazes de produzir uma experiência estética questionadora, alterando a visão de mundo de 

quem entra em contato com a arte. O pertencimento estético é outra análise apresentada por 

Vattimo, consistindo no sentimento vivenciado pelo espectador em seu encontro com a obra, 

identificando-se com o mundo nela instaurado, por exemplo: um personagem que tem uma 

forma de ser ou portar-se; ou uma cena num lugar que o espectador gostaria de habitar. 

A arte como experiência da verdade é objeto de investigação da estética ontológica de 

Vattimo, com base na filosofia heideggeriana. A verdade na arte, nessa perspectiva, implica 

em ter como elemento central a temporalidade da obra, sendo este seu elemento essencial, 

uma vez que a obra não pode ser separada de sua historicidade. O ser, para Heidegger, não se 

constitui numa noção estática, de simples presença, sendo marcado por uma dinamicidade, 

que vai desdobrando-se em um rol de possibilidade num horizonte temporal. A verdade, 

assim, é um evento que vai acontecendo numa epocalidade concreta. A arte, como atividade 

humana, também é histórica, uma concretização de uma possibilidade, sendo um acontecer da 

verdade que se desdobra em dois aspectos da obra: a instituição de um mundo, na qual a obra 

abre um mundo histórico e reorganiza a existência, e a produção da terra, que consiste na 

reserva de significados na obra e a possibilidade de interpretações ao longo do tempo. Assim, 

a obra desdobra-se como acontecimento, estando sujeita a interpretações no decurso do 

tempo. Portanto, a principal conclusão nesse âmbito consiste em identificar que buscar a 

verdade da obra exige situá-la em sua temporalidade, sendo este seu caráter essencial. 

Conclui-se também que, com base na hermenêutica gadameriana, Vattimo irá verificar que a 

experiência estética é também uma experiência interpretativa, resultado da busca humana pela 

verdade. É o processo hermenêutico, historicamente determinado, que permite compreender o 

sentido da obra, o acontecer da verdade que nela se manifesta, evidenciando sua condição 

ontológica. 

A partir da obra O fim da modernidade, conclui-se que Vattimo desenvolve uma 

filosofia voltada à compreensão da pós-modernidade, na qual a dimensão estética apresenta-se 

entrelaçada às vivências humanas de forma indissociável. O filósofo italiano, com base em 

Heidegger e Nietzsche, aborda o enfraquecimento do ser e dos valores da tradição metafísica, 

uma vez que estes não se mostram suficientes para o entendimento da experiência artística no 

mundo da modernidade tardia, ao mesmo tempo aponta que tais valores não foram 

inteiramente dissolvidos, tendo em vista sua forte influência na cultura ocidental. Nesse 



118 

 

âmbito, o mundo da técnica e da instrumentalização, do qual a indústria midiática faz parte, 

difundiram uma pluralidade de narrativas no mundo pós-moderno, desencadeando um 

enfraquecimento da noção de realidade, diferentemente da modernidade marcada por uma 

narrativa única, elaborada pelo homem europeu. Por outro lado, numa perspectiva positiva, 

apontada pela teoria vattimiana, a mídia permitiu também o compartilhamento de diferentes 

valores e visões de mundo, pondo em questão a supremacia de uma única posição 

pretensamente absoluta. Em O fim da modernidade, Vattimo apresenta sua importante tese de 

estetização geral da existência, resultante da massificação dos meios de comunicação que 

inundam o cotidiano de imagens e representações, de tal modo que é quase impossível 

dissociar a vida pós-moderna das mídias de massa. Vattimo reinterpreta a concepção 

hegeliana de morte da arte, juntamente com a noção de enfraquecimento do ser e dos valores 

metafísicos, ao identificar que a experiência estética não deixou de existir, pelo contrário, está 

impregnada no contexto da pós-modernidade, sobremaneira pelos conteúdos difundidos pelas 

mídias de massa. Na perspectiva de Vattimo, não há um abandono da metafísica, mas uma 

torção de seus valores, pois eles continuam a influenciar a vida dos homens, porém sem 

constituir-se em única fonte de explicação da realidade e guia da humanidade. Dessa forma, 

se reitera a análise de Uribe Miranda, em A estética filosófica de Gianni Vattimo, para a qual 

na teoria do filósofo italiano assim como não há um fim da metafísica, também não há um fim 

da arte na pós-modernidade. Na estética vattimiana, a expressão que melhor indica a situação 

da arte, na sociedade tardomorderna, não é morte e sim ocaso, uma vez que a experiência 

artística não chegou ao fim e continua a ocorrer, porém sob novos parâmetros, agora num 

cenário marcado pela estetização geral da existência e pela difusão reiterada do elemento 

estético para além dos limites tradicionais. Isso significa que a arte permanece nos espaços 

institucionais, como museus, mas também ocorre nas ruas, nas praças, nas salas de cinema e, 

sobretudo, nas mídias de massa, marcando o cotidiano das pessoas na modernidade avançada. 

Além disso, Vattimo demonstra como a concepção benjaminiana de reprodutibilidade técnica 

da arte, com a perda do valor aurático e a reprodução massiva das obras, está atrelada à sua 

tese de generalização do estético, ao possibilitar a aproximação da arte ao grande público, 

como no cinema e na literatura impressa. Mais do que item de contemplação, a arte torna-se 

um modo de entretenimento, que juntamente com outras formas de experiências estética, está 

amplamente difundida no cotidiano de todos, situação potencializada pela reprodutibilidade 

técnica, pela difusão dos meios de comunicação e pelo surgimento de novas tecnologias 

midiáticas. Para Vattimo, como exposto em O fim da modernidade, a morte da arte, no seu 

sentido fraco, significa a estetização geral da existência como decorrente da supremacia das 



119 

 

mídias de massa, que exercem um papel estetizante na pós-modernidade. Diante de uma 

profusão de ocorrências estéticas, marcada pelo conteúdo distribuído pelas mídias de massa, 

que convivem na mesma época histórica com formas tradicionais de arte e outras 

manifestações não tradicionais (como o teatro de rua), torna-se inviável a definição de uma 

concepção de arte a prevalecer sobre as demais e que possa classificar objetos como artísticos 

ou não. Assim, no contexto tardomoderno, a concepção de experiência estética torna-se 

central, prevalecendo a vivência sensível subjetiva de cada espectador em seu contato com 

determinado objeto ou expressão. Ainda que a experiência estética não se restrinja às mídias 

de massa, para a teoria vattimiana, elas têm função central na distribuição de imagens e 

formação da linguagem no mundo nas últimas décadas. Assim, conclui-se que o mesmo se 

aplica às redes sociais da atualidade, disponíveis em diversos aparelhos tecnológicos ao 

grande público, que pode acessar diferentes conteúdos, informações e imagens, incluindo as 

expressões artísticas, como as divulgadas nos museus digitais. A partir do pensamento 

filosófico de Vattimo, conclui-se que as mídias de massa, incluindo as novas tecnologias de 

interconexão social em ciberespaços, configuram o contexto da vida pós-moderna ao 

veicularem mudanças cognitivas e sensoriais no homem, marcando uma existência na qual o 

fim ou morte da experiência estética não se concretiza, sinalizando para o sentido fraco de 

morte da arte e a estetização geral pela supremacia das mídias de massa da tese do filosófico 

italiano. 

A partir de A sociedade transparente, conclui-se que no pensamento filosófico de 

Gianni Vattimo a sociedade pós-moderna tem como marca a generalização das mídias de 

massa, em que o conteúdo que tais mídias propagam, sem haver um gerenciamento central, 

configuram uma existência na qual o componente estético não se dissocia da nossa vida 

cotidiana. Em termos temporais, o filósofo italiano indica, em A sociedade transparente, que 

a partir dos anos de 1960, a pós-modernidade caracteriza-se como sendo uma sociedade dos 

mass media, na qual as vivências estéticas não ocorrem mais como momento especializado, 

estando profundamente relacionadas às condições de existência individual e coletiva. 

Enquanto a modernidade é caracterizada por uma história unitária, produzida pelo homem 

europeu, na qual a civilização europeia é apresentada como um modelo de progresso, Vattimo 

apresenta que a sociedade de comunicação é marcada por uma pluralidade de narrativas, 

elaboradas por diferentes povos e culturas, resultado de uma supremacia das mídias de massa 

que provocaram uma explosão e multiplicação de diferentes visões de mundo, inviabilizando 

a existência de uma única narrativa. Nesse cenário, a noção de uma sociedade transparente, 

com uma realidade objetiva, é impraticável porque as mídias enchem a pós-modernidade de 



120 

 

informações diversas, produzidas a partir de diferentes origens e universos culturais, 

inviabilizando qualquer pretensão de transparência quanto à realidade que nos cerca. Há um 

grande e complexo volume de conteúdo produzido, tornando o conhecimento sobre a 

realidade como fruto do cruzamento das muitas imagens e informações distribuídas nos meios 

de comunicação de massa. Conclui-se, portanto, que a pós-modernidade, no pensamento de 

Vattimo, é caracterizada pelas múltiplas histórias, em contraposição a uma realidade 

totalizadora, configurando-se um cenário que possibilita a manifestação de diferentes 

existências humanas e sociais, decorrente de um contexto de comunicação generalizada.  

Conclui-se também que, para Vattimo, tratar sobre a realidade não implica em uma 

busca pela objetividade, inclusive porque a hermenêutica para o filósofo italiano não significa 

espelhamento, mas é fruto de um processo de intepretação no qual o intérprete está envolvido 

com o objeto interpretado, contribuindo para atribuir-lhe sentido. Essa noção de interpretação, 

com fundamento heideggeriano, considera a história do ser e suas mudanças no devir do 

tempo, não se tratando de buscar uma verdade estável, mas compreensões sobre um evento no 

qual há simultaneamente o acontecer de quem interpreta e do que vai ser interpretado. A 

hermenêutica de Vattimo, voltada à compressão do contexto pós-moderno, apresenta, 

conforme afirma Chiurazzi, em The Vattimo dictionary, uma vocação niilista, influenciada 

pela filosofia nietzschiana, por sua característica antimetafísica e implicações emancipatórias, 

ao apontar que não há uma única verdade fundamental a ser descoberta e que não existe 

somente um modo de interpretar a realidade, não devendo prevalecer apenas um entendimento 

sobre o mundo, pretensamente superior aos demais. Conclui-se, assim, que o mesmo se 

estende à compreensão das obras de arte, para além de uma análise metafísica, não como 

portadoras de uma verdade universal, mas como integrantes das atividades humanas e sujeitas 

a condições concretas que acontecem numa determinada temporalidade. Nesse sentido, a 

intepretação é uma forma de atribuir significado às variadas e complexas situações da 

sociedade tardo moderna, não visando identificar uma verdade hegemônica, mas produzindo 

entendimentos que são históricos e condicionados, o que inclui a análise da experiência 

estética.  

Ademais, conclui-se que para Vattimo, conforme analisado em A sociedade 

transparente, a experiência estética na sociedade pós-moderna não diz respeito somente ao 

âmbito da arte, mas permite o entendimento do próprio ser em tal época. Com base em Walter 

Benjamin, Vattimo irá afirmar que a experiência estética tardomoderna não ocorre em termos 

de contemplação da arte, mas prevalecendo uma atitude distraída diante de obras 

tecnicamente reproduzidas, como no caso da fotografia e do cinema, destituídas de valor 



121 

 

aurático e unicidade. As obras de arte se aproximam das massas, reproduzidas em vários 

exemplares como itens de consumo. Dessa maneira, os objetos de arte, que por muito tempo 

da história tiveram função mágica ou religiosa, destinados ao culto do sagrado ou da beleza, 

extrapolam os limites dos lugares restritos, como templos e museus, e passam a ocorrer ao 

alcance de todos, como nas salas de cinema, abalando a atmosfera especial antes atribuída ao 

contato com a arte. Nesse sentido, conclui-se que com as mídias tecnológicas a massificação 

da experiência estética intensifica-se, sem requer qualquer atenção especial dos espectadores 

que cotidianamente, através dos diferentes dispositivos eletrônicos, têm contato com as obras 

de arte, não visando a apreciação, mas o entretenimento. Dessa forma, diante de tantas 

manifestações estéticas a que o homem pós-moderno está sujeito, a experiência com o 

estético, incluindo o contato com itens artísticos, dá-se numa atitude de dispersão ou 

percepção distraída, que caracteriza o modo como ocorre a sensibilidade humana na época do 

ocaso da arte. Para Vattimo, os conceitos de Stoss de Heidegger (produzido quando a arte 

acontece e instaura um novo mundo que confronta o espectador devido às expectativas e 

significados prévios que possui) e de shock de Benjamin (impacto produzido pela sucessão 

acelerada das imagens e sons do filme, que exigem uma readaptação sensorial e mental do 

espectador para acompanhar o desenrolar da obra cinematográfica) têm em comum o fato de 

tratarem sobre o efeito choque da arte no espectador na sociedade tardomoderna, 

contrapondo-se à experiência tradicional da arte. A partir de ambos os conceitos, o filósofo 

italiano desenvolve sua tese de desenraizamento, que significa a ocorrência de um 

estranhamento na experiência estética, na qual a percepção sensível do espectador é marcada 

pelo sentimento de perda da familiaridade e conforto com o contato com a obra. Há o 

desenraizamento também da experiência tradicional em torno do belo, sempre considerada em 

termos de segurança, de enraizamento, no contato com a arte, de acordo com Vattimo, em A 

sociedade transparente. Para o pensador italiano, o desenraizamento permite novas formas de 

acontecimento do ser, ultrapassando os modelos metafísicos, o que inclui as possibilidades 

que as mídias tecnológicas dispõem. Para além disso, conclui-se que, a partir de Heidegger, 

Vattimo propõe pensar a obra de arte não como algo relacionado ao belo e à beleza, mas 

como verdade realizada, abertura de um acontecimento que projeta uma humanidade 

histórica, do ser-aí temporal de um povo, de uma cultura. Conceber a arte em sua 

essencialidade histórica, como proposto por Vattimo, a partir da filosofia heideggeriana, 

apresenta-se inerente à sociedade de comunicação generalizada, na qual os pressupostos 

metafísicos não são suficientes para a compreensão das manifestações artísticas difundidas 

pelas mídias de massa, que não podem ser reconhecidas em termos de eternidade. Conclui-se, 



122 

 

a partir do pensamento filosófico vattimiano, que as imagens digitais, distribuídas nas mídias 

tecnológicas, apresentam como características a fluidez e a efemeridade, bem como o caráter 

precário e superficial, podendo ser rapidamente disponibilizadas, consumidas e mesmo 

suprimidas dos ambientes virtuais, convivendo com uma multiplicidade de outras imagens da 

mesma natureza no ciberespaço, sem que exista a intermediação de um núcleo de 

gerenciamento. Ou seja, a permanência não constitui uma característica das obras artísticas na 

pós-modernidade, sobretudo as veiculadas nas mídias de massa, o que, no entanto, não 

implica na inexistência do potencial de tais obras para sensibilizar e produzir o efeito choque, 

ainda que em termos mínimos, a depender da experiência estética de cada espectador. Tal 

experiência não é concebida em termos forte, mas no contexto em que se concretiza o sentido 

fraco de morte da arte da tese vattimiana, na qual o estético ocorre de forma enfraquecida, 

porém reiterada, numa existência humana configurada por uma estetização geral da realidade, 

intensificada pelo predomínio das mídias de massa. 

A principal conclusão concernente à presente pesquisa consiste na identificação da 

estética vattimiana, possibilitando a abordagem filosófica de obras de artes na pós-

modernidade, mais especificamente as imagens artísticas em meio digital produzidas no 

contexto da pandemia de covid-19. Assim, tal conclusão desdobra-se na sistematização das 

principais concepções estéticas de Vattimo, concernentes à pós-modernidade: a estética 

ontológica a partir da investigação da arte pós-moderna na perspectiva da temporalidade da 

existência humana; a arte como experiência da verdade na qual a obra pós-moderna deve ser 

analisada como um evento de caráter histórico; a ideia de torção-distorção da metafísica e do 

domínio das mídias de massa e da estetização geral da existência, na qual a arte pós-moderna 

apresenta-se integrada ao cotidiano pós-moderno; o predomínio das mídias de massa, o 

desenraizamento como possibilidade da manifestação das diferentes formas de existência 

humanas e sociais e as possibilidades interpretativas da arte na época tardomoderna; a 

percepção distraída e o efeito choque como peculiaridades da experiência estética na 

modernidade avançada. Por fim, tal conclusão significa que o pensamento estético de Gianni 

Vattimo consiste sim numa forma de explicar a produção artística na pós-modernidade, na 

qual se dá o ocaso da arte, o que fica evidenciado na análise de seis imagens digitais 

produzidas no contexto da pandemia do novo coronavírus e disponibilizadas em O Museu de 

Arte da Covid, na rede social do Instagram.  

Enquanto o museu tradicional surgiu no contexto da modernidade, para a exposição de 

obras físicas e o contato com a arte como momento especializado, conclui-se que o museu 

virtual está atrelado às característica pós-modernas, como resultado do desenvolvimento e 



123 

 

massificação das mídias tecnológicas, disseminando conteúdos artísticos acessíveis nos 

aparelhos eletrônicos de uso cotidiano, o que vai ao encontro da tese vattimiana de estetização 

geral da existência. 

As análises das seis obras imagéticas demonstraram como a estética ontológica, como 

proposta por Vattimo, permite situar a arte como um fato ontológico, evidenciando a relação 

entre produção artística e momento histórico. Tratar filosoficamente da arte produzida na 

pandemia consiste numa via de aproximação do próprio ser do homem durante a crise 

sanitária, no modo como a humanidade enfrentou as dificuldades e sentimentos próprios dessa 

época e como fez suas escolhas. Ou seja, abordar as imagens artísticas do museu virtual da 

covid-19 é tratar sobre a própria condição da existência humana no contexto pandêmico, 

como o isolamento social processou mudanças nas vivências humanas, pelo medo e incertezas 

quanto ao futuro, ao mesmo tempo que reforçou a estetização generalizada da existência com 

a intensificação do uso dos meios de comunicação frente ao confinamento imposto a todos. 

As obras demonstram as restrições impostas aos corpos humanos, como o aumento do 

sedentarismo durante os anos de propagação do vírus em escala global. A arte, como 

disposição produtiva humana, apresenta aberturas históricas do ser do homem, significando 

que as obras imagéticas produzidas durante a crise de covid-19 não tratam apenas das obras 

por elas mesmas, mas da própria condição humana, o que somente é possível identificar numa 

investigação no campo da estética ontológica.  

As análises também demonstraram como o efeito choque pode ser produzido, ainda 

que em termos mínimos, nas obras produzidas na pós-modernidade, com o potencial para 

gerar certo estranhamento na experiência estética ao quebrar a habitualidade de como as 

coisas convencionalmente são postas ao redor do espectador. Se para Vattimo, com base em 

Heidegger, a obra coloca em ação um novo acontecimento do ser, uma nova ordem de 

relações, cuja verdade pode ser compreendida em termos de historicidade, conclui-se que as 

obras imagéticas produzidas no âmbito da covid-19 põem em evidencia justamente a condição 

humana em tal época, residindo nisso sua validade estética. As obras analisadas são 

experiências da verdade, instituindo a abertura de um mundo histórico no momento específico 

em que o homem aconteceu na pandemia, o que significa que as obras permitem reconhecer 

as marcas que constituíram a experiência individual e dos grupos humanos durante esse 

período, como a alteração nos contatos humanos, incluindo mudanças nos modos de 

expressão da afetividade. Assim, a verdade das obras imagéticas da covid-19 situa-se em 

termos de epocalidade do ser-aí, visto que revelam a ameaça da vida pelo novo coronavírus, 

que intensificou a possibilidade de morte e colocou em evidência a finitude humana.  



124 

 

Com base na estética ontológica investigada por Vattimo, verificou-se que as imagens 

analisadas veiculam o caráter epocal do ser do homem durante a pandemia, evidenciando uma 

humanidade que em momentos de crise recorre à ciência e ao próprio ser humano, na figura 

dos profissionais de saúde, para seu salvamento, o que está relacionado ao contexto da própria 

pós-modernidade, na qual o conhecimento técnico-científico sobrepõe-se às concepções 

metafísicas, sem que estas tenham desaparecido por completo no espírito humano.  

Assim, as análises das seis obras imagéticas demonstram que a abordagem ontológica 

da arte se distancia da avaliação das obras em critérios de beleza, sobressaindo-se o caráter 

ativo e histórico da estética, conforme afirma Uribe Miranda, a partir da filosofia vattimiana, 

em A estética filosófica de Gianni Vattimo. 

Conclui-se, por fim, que os objetivos propostos nesta pesquisa dissertativa foram 

alcançados, uma vez que fica evidente que a estética filosófica de Vattimo é uma forma de 

explicar a produção artística na pós-modernidade, não somente em termos gerais, mas se 

constituindo em arcabouço teórico para o exame de obras artísticas, como no caso das seis 

imagens digitais do contexto da pandemia de covid-19, às quais foram singularmente 

analisadas com base na estética vattimiana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



125 

 

REFERÊNCIAS 

  

ABBAGNANO, NICOLA. Dicionário de filosofia. Trad. de Alfredo Bossi. São Paulo: 

Martins Fontes, 2007. 

 

ANGELUCCI, Daniela. Media. In: MORO, Simonetta (Edit.). The Vattimo dictionary. 

Edinburgh (UK): Edinburgh University Press Ltd, p. 128-130, 2023.  

 

ARANTES, Priscila. @rte e mídia: perspectivas da estética digital. São Paulo: Editora Senac, 

2005. 

 

ARAUJO, Katia Silva. Morte da arte? O tema do fim da arte nos cursos de estética de 

Hegel. Dissertação (Mestrado em Filosofia) - Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, 

Universidade Federal de Minas Gerais. Belo Horizonte, p. 149. 2006. Disponível em: 

<https://repositorio.ufmg.br/bitstream/1843/ARBZ-6XWDZZ/1/_microsoft_word___ 

katia.pdf>.  Acesso em 04 mai. 2025. 

 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Trad. de Luciano Ferreira de Souza. São Paulo: Martin 

Claret, 2016. 

 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômacos. Trad. de Mário da Gama Kury. Brasília: Editora 

Universidade de Brasília, 1985.  

 

BENJAMIN, Walter. A obra de arte na era de sua reprodutibilidade técnica. Trad. de 

Gabriel Valladão Silva. Porto Alegre: L&PM, 2023.  

 

BENJAMIN, Walter. Sobre o conceito da história. In: Magia e técnica, arte e política: 

ensaios sobre literatura e história da cultura. Trad. de Sérgio Paulo Rouanet. 8 ed. São 

Paulo: Brasiliense, 2012. p. 241- 252. 

 

BERTINETTO, Alessandro. L’attualità dell’estetica di Vattimo. Trópos. Rivista di 

ermeneutica e critica filosófica. v. 17, n. 1, p. 96 -109, jun. 2025. Disponível em: 

<https://ojs.unito.it/index.php/tropos/issue/view/931>. Acesso em 08 out. 2025. 

 

BERTRAM, Georg. In defence of a hermeneutic ontology of art. Trópos. v. 9, n. 1, p. 11-24, 

jan. 2016. Disponível em:  <https://ojs.unito.it/index.php/tropos/article/view/8112>. Acesso 

em 27 out. 2024.  

 

CAUQUELIN, Anne. Teorias da arte. Trad. de Rejane Janowitzer. São Paulo: 

Martins, 2005. 

 

CHAUÍ, Marilena. Convite à filosofia. São Paulo: Editora Ática, 1999. 

 

CHIURAZZI, Gaetano. Compreensão, história, contingência: ensaios sobre Heidegger e a 

hermenêutica. Trad. de Íris Fátima da Silva Uribe e Luis Uribe Miranda. Jundiaí, SP: Paco, 

2022. 

 

CHIURAZZI, Gaetano. Hermeneutics. In: MORO, Simonetta (Edit.). The Vattimo 

dictionary. Edinburgh (UK): Edinburgh University Press Ltd, p. 95-97, 2023.  

 



126 

 

DIAS, Luís Francisco Fianco. Walter Benjamin e a melancolia. Dissertação (Mestrado em 

Filosofia) – Universidade do Vale do Rio dos Sinos, São Leopoldo, p. 99, 2004. Disponível 

em: 

<https://repositorio.jesuita.org.br/bitstream/handle/UNISINOS/2013/Walter%20Benjamin%2

0e%20a%20Melancolia.pdf?sequence=1&isAllowed=y>. Acesso em 19 out. 2025. 

 

GUMIERO, Gustavo Bissoto. Covid-19 e o estado de guerra permanente. In: CASTRO, 

Bárbara (ORG.). Covid-19 e sociedade: ensaios sobre a experiência social da pandemia. 

Campinas, SP: Portal de livros de acesso aberto, p. 364-379, 2021. Disponível em: 

<https://econtents.bc.unicamp.br/omp/index.php/ebooks/catalog/book/139>. Acesso em 26 

set. 2025.  

 

HAAR, Michel. A obra de arte: ensaio sobre a ontologia das obras. Trad. de Maria Helena 

Kühner. Rio de Janeiro: Difel, 2007. 

 

HEIDDEGER, Martin.  A origem da obra de arte. Trad. de Maria da Conceição Costa. 

Lisboa, Portugal: Edições 70, 1977. 

 

INSTITUTO BUTANTAN. Por que precisamos usar máscara para nos proteger contra a 

Covid-19? São Paulo: 2021. Disponível em: <https://butantan.gov.br/bubutantan/por-que-

precisamos-usar-mascara-para-nos-proteger-contra-a-covid-19>. Acesso em 03 out. 2025. 

 

JIMENEZ, Marc. O que é estética? Trad. de Fulvia M. L. Moretto. São Leopoldo: Ed. 

Unisinos, 1999. 

 

JOLY, Martine. Introdução à análise da imagem. Trad. de Marina Appenzeller. Campinas, 

SP: Papirus, 1996.  

 

KANT, Immanuel. Crítica da faculdade de julgar. Trad. de Fernando Costa Mattos. 

Petrópolis, RJ: Vozes; Bragança Paulista, SP: Editora Universitária São Francisco, 2016. 

 

LIBARDI, Guilherme. A materialidade das novas tecnologias no contexto da recepção 

transmidiática. Dispositiva. v.7, n. 11, p. 99-107, out.2018. Disponível em: 

<https://periodicos.pucminas.br/index.php/dispositiva/article/view/18575>. Acesso em out. 

2024. 

 

LYOTARD, Jean-François. A condição pós-moderna. Trad. de Ricardo Corrêa Barbosa. Rio 

de Janeiro: José Olympio, 2009. 

 

MARTINS, Jasson da Silva. Nietzsche e a prioridade do artista sobre a arte. Griot – Revista 

de Filosofia, Amargosa, BA, v.4, n.2, p.60-73, dez. 2011. Disponível em: 

<https://www3.ufrb.edu.br/seer/index.php/griot/article/view/504/226>. Acesso em: 05 

jun.2023. 

 

MINISTÉRIO DA SAÚDE. Secretaria de Vigilância em Saúde e Ambiente. Boletim 

Epidemiológico nº 146 - Boletim COE Coronavírus. Brasília, 2023. Disponível em: 

<https://www.gov.br/saude/pt-br/centrais-de-

conteudo/publicacoes/boletins/epidemiologicos/covid-19/2022/boletim-epidemiologico-no-

146-boletim-coe-coronavirus/view>. Acesso em: 26 set. 2025. 

 

https://econtents.bc.unicamp.br/omp/index.php/ebooks/catalog/book/139
https://periodicos.pucminas.br/index.php/dispositiva/article/view/18575
https://www.gov.br/saude/pt-br/centrais-de-conteudo/publicacoes/boletins/epidemiologicos/covid-19/2022/boletim-epidemiologico-no-146-boletim-coe-coronavirus/view
https://www.gov.br/saude/pt-br/centrais-de-conteudo/publicacoes/boletins/epidemiologicos/covid-19/2022/boletim-epidemiologico-no-146-boletim-coe-coronavirus/view


127 

 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Humano, demasiado humano. Trad. de Antonio Carlos 

Braga. São Paulo: Escala, 2013. 

 

NUNES, Benedito. O dorso do tigre. São Paulo: Editora 34, 2009. 

 

NUNES, Benedito. Filosofia contemporânea. Belém: Editora UFPA, 2019. 

 

ORGANIZAÇÃO PAN-AMERICANA DA SAÚDE. Histórico da emergência 

internacional de covid-19. [Entre 2023 e 2025]. Disponível em: 

<https://www.paho.org/pt/historico-da-emergencia-internacional-covid-19>. Acesso em 26 

set. 2025. 

 

PAREYSON, Luigi. Estética: teoria da formatividade. Trad. de Ephraim Ferreira Alves. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 1993. 

 

PINHEIRO, Paulo. Introdução. In: Aristóteles. Poética. Trad. de Paulo Pinheiro. São Paulo: 

Editora 34, 2017. 

 

PINTO, Matheus Fernandes. As experiências estéticas de secularização em Walter 

Benjamin. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Instituto de Ciências Humanas e Filosofia, 

Universidade Federal Fluminense. Niterói, p. 91. 2019. Disponível em: <https://sucupira-

legado.capes.gov.br/sucupira/public/consultas/ 

coleta/trabalhoConclusao/viewTrabalhoConclusao.jsf?popup=true&id_trabalho=770585>. 

Acesso em 21 mai. 2025. 

 

PRODANOV, Cleber Cristiano; FREITAS, Ernani Cesar de. Metodologia do trabalho 

científico: métodos e técnicas da pesquisa e do trabalho acadêmico. Novo Hamburgo: 

Feevale, 2013. 

 

RANCIÈRE, Jacques. O destino das imagens. Trad. de Mônica Costa Netto. Rio de Janeiro: 

Contraponto, 2012. 

 

RIGATTO, Benedito Elói. A figura alada de Durer e o anjo de Klee: sentidos de 

melancolia em Walter Benjamin. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Universidade 

Estadual do Ceará. Fortaleza. p. 126, 2011. Disponível em: 

<http://siduece.uece.br/siduece/trabalhoAcademicoPublico.jsf?id=67883> Acesso em: 19 de 

out. de 2025. 

 

ROSA, Victor Leandro Silva. O fenômeno instagram: o especular e seu avesso. Dissertação 

(Mestrado em Psicanálise, Saúde e Sociedade) – Universidade Veiga de Almeida. Rio de 

Janeiro, p. 99. 2022. Disponível em: < https://sucupira-

legado.capes.gov.br/sucupira/public/consultas/coleta/trabalhoConclusao/viewTrabalhoConclu

sao.jsf?popup=true&id_trabalho=11751955>. Acesso em 27 set. 2025. 

 

ROSS, Christine. Postmodern art/aesthetics. In: MORO, Simonetta (Edit.). The Vattimo 

dictionary. Edinburgh (UK): Edinburgh University Press Ltd, p. 154-158. 2023. 

 

SANTAELLA, Lucia. Linguagens líquidas na era da mobilidade. São Paulo: Paulus, 2007.  

 

 

https://www.paho.org/pt/historico-da-emergencia-internacional-covid-19
http://siduece.uece.br/siduece/trabalhoAcademicoPublico.jsf?id=67883


128 

 

SCHAPIRO, Meyer. Impressionismo: reflexões e percepções. Trad. de Ana Luiza Dantas 

Borges. São Paulo: Cosac & Naify, 2002. 

 

SILVA, Íris Fátima da.  Fazer-inventar-encontrar. A tese fundamental da Estética de Luigi 

Pareyson. Jundiaí: Paco Editorial, 2014. 

 

SILVA. Reginaldo Oliveira. O pós-moderno explicado às diferenças: a sociedade 

dos mass media em Gianni Vattimo. Argumentos - Revista de Filosofia. n. 6, p. 

149-160, 2011. Disponível em: <https://repositorio.ufc.br/handle/riufc/51358>. 

Acesso em 27 mai. 2025. 

 

THE COVID ART MUSEUM. About. 2020. Disponível em: 

<https://www.instagram.com/stories/highlights/17886215023516181/?hl=pt>. Acesso em: 15 

out. 2025. 

 

URIBE, Iris F. S. O ser que acontece em Luigi Pareyson. Anais... Toledo: Instituto Quero 

Saber, 2024, p. 47- 64. Disponível em: <https://anpof.org.br/wlib/arqs/publicacoes/113.pdf>. 

Acesso em 14 jan. 2025. 

 

URIBE, Iris F. S. Ontologia e estética em Luigi Pareyson. Jundiaí, SP: Paco, 2021. 

 

URIBE MIRANDA, Luis. A estética filosófica de Gianni Vattimo. Kriterion, Belo 

Horizonte, n.149, p. 459-480, ago.2021. Disponível em: <https://periodicos.ufmg.br/ 

index.php/kriterion/article/view/35090/28818>. Acesso em 04 mai. 2025. 

 

URIBE MIRANDA, Luis. Formatividad y producción em las estéticas de Luigi Pareyson e 

Gianni Vattimo. Hermenéutica intercultural. n. 34, p.185-206. 2020. Disponível em: 

<https://revistaschilenas.uchile.cl/handle/2250/179145>. Acesso em: 23 abr. 2024. 

 

URIBE MIRANDA, Luis. Niilismo, verdade e conflito na hermenêutica filosófica de Gianni 

Vattimo. Especiaria: cadernos de ciências humanas. v.19, n. 34, p. 179-191, jan/jun. 2019. 

Disponível em: <https://periodicos.uesc.br/index.php/especiaria/article/view/2549>. Acesso 

em 15 out. 2025. 

 

URIBE MIRANDA, Luis. Ontología y pensamiento en Gianni Vattimo. In: ZUBIA, Teresa 

Oñate Y; MURILLO, Alejandra Toro (Org.). La fuerza del pensamiento débil: el último 

homenaje a Gianni Vattimo en el verano de su muerte. Madrid: Dykinson, S.L., p. 123-

138, 2024. 

 

VATTIMO, Gianni. A sociedade transparente. Trad. de Hossein Shooja e Isabel Santos. 

Lisboa: Relógio D’Água Editores, 1992. 

 

VATTIMO, Gianni. Da realidade: finalidade da filosofia. Trad. de Klaus Brüschke. 

Petropólis, RJ: Vozes, 2019.  

 

VATTIMO, Gianni. Introdução a Heidegger. Trad. de João Gama. Lisboa: Instituto Piaget, 

1996. 

 

VATTIMO, Gianni. Introdução a Nietzsche. Trad. de António Guerreiro. Lisboa: Editoria 

Presença, 1990. 



129 

 

 

VATTIMO, Gianni. Introduzione all’estetica. Pisa: Edizione ETS, 2010. 

 

VATTIMO, Gianni. O fim da modernidade: niilismo e hermenêutica na cultura pós-

moderna. Trad. de Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

 

VATTIMO, Gianni. O sujeito e a máscara: Nietzsche e o problema da libertação. Trad. de 

Silvana Cobucci Leite. Petropólis, RJ: Vozes, 2017. 

 

VATTIMO, Gianni. Poesía y ontología. Trad. de Antonio Cabrera. Valéncia: Universitat de 

Valéncia, 1993. E-book. 

 

VATTIMO, Gianni. Il concetto di fare in Aristotele. In: Opere Complete. Vol.I, Tomo 1, 

Roma: Meltemi, 2007. 

 

 


