
 

 
 
 
 
 
 
 

LEANDRA LUIZA GOMES DE MENEZES 
 
 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 
CENTRO DE CIÊNCIAS SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM GESTÃO DE ENSINO DA EDUCAÇÃO 
BÁSICA 

 
 
 
 

LEANDRA LUIZA GOMES DE MENEZES 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

EDUCAÇÃO ESCOLAR QUILOMBOLA: diálogos entre saberes escolares e 

saberes tradicionais em uma escola municipal de Juçatuba 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

São Luís – MA 
2025 



 

LEANDRA LUIZA GOMES DE MENEZES 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

EDUCAÇÃO ESCOLAR QUILOMBOLA: diálogos entre saberes escolares e 

saberes tradicionais em uma escola municipal de Juçatuba 

 
Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
graduação em Gestão do Ensino da Educação 
Básica (PPGEEB) como requisito obrigatório para a 
obtenção do Título de Mestre em Educação – 
Gestão de Ensino da Educação Básica. 
 

Orientadora: Profa. Dra. Clenia de Jesus Pereira 
dos Santos 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

São Luís – MA 
2025  



Ficha gerada por meio do SIGAA/Biblioteca com dados fornecidos pelo(a) autor(a).
Diretoria Integrada de Bibliotecas/UFMA

Luiza Gomes de Menezes, Leandra.
   EDUCAÇÃO ESCOLAR QUILOMBOLA : diálogos entre saberes
escolares e saberes tradicionais em uma escola municipal
de Juçatuba / Leandra Luiza Gomes de Menezes. - 2025.
   195 f.

   Orientador(a): Clenia de Jesus Pereira dos Santos.
   Dissertação (Mestrado) - Programa de Pós-graduação em
Gestão de Ensino da Educação Básica/ccso, Universidade
Federal do Maranhão, São Luís-ma, 2025.

   1.  Educação Quilombola. 2.  Educação Escolar
Quilombola. 3.  Saberes Tradicionais. 4.  Saberes
Escolares. I.  de Jesus Pereira dos Santos, Clenia. II.
Título.

Imagem da Capa: Fotos da comunidade de Juçatuba – Arquivo pessoal da pesquisadora



 

LEANDRA LUIZA GOMES DE MENEZES 
 
 
 
 
 

EDUCAÇÃO ESCOLAR QUILOMBOLA: diálogos entre saberes escolares e 

saberes tradicionais em uma escola municipal de Juçatuba 

 
Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
graduação em Gestão do Ensino da Educação 
Básica (PPGEEB) como requisito obrigatório para a 
obtenção do Título de Mestre em Educação – 
Gestão de Ensino da Educação Básica. 
 

Orientadora: Profa. Dra. Clenia de Jesus Pereira 
dos Santos 

 

Aprovada em: _/ _/   

 

BANCA EXAMINADORA 

 

_____________________________________________________________ 

Profa. Dra. Clenia de Jesus Pereira dos Santos (Orientadora) 
Doutora em Educação – PPGEEB (UFMA) 

 

_____________________________________________________________ 

Prof. Dr. Rosenverck Estrela Santos (1º examinador) 
Doutor em Políticas Públicas – PPGPP (UFMA) 

 
_____________________________________________________________ 

Profa. Dra Belijane Marques Feitosa (2ª examinadora) 
Doutora em Educação –UFCG 

 

_____________________________________________________________ 

Profa. Dra Adlene Silva Arante (1ª suplente) 
Doutora em Educação –UPE 

 

_____________________________________________________________ 

Profa. Dra Marileia Santos Cruz da Silva (2ª suplente) 
Doutora em Educação –PPGEEB (UFMA) 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Deus, que me ampara e me fortifica 

diariamente.  



 

AGRADECIMENTOS 

 

Ao Deus soberano, criador dos céus e da Terra, que me colocou no mundo 

com um propósito único – o qual acredito que seja contribuir com uma educação 

transformadora, onde também se insere a educação antirracista – sou grata a Deus 

por meus pais, que foram instrumentos dele para que eu estivesse aqui, e por ter me 

presenteado com uma profissão que tem uma linda missão: a de espalhar boas 

sementes. 

À minha mãe, Yara de Jesus Gomes Martins, que deu o melhor de si e se 

empenhou ao máximo para pagar minha escola, meus uniformes, livros didáticos e 

tantos outros recursos enquanto foi possível, fator que foi essencial para a 

consolidação dos conhecimentos basilares na minha fase escolar. 

Minha gratidão mais bonita à minha avó materna, Maria José Santana 

Gomes, “Dona Zeca”, um ser humano que é a mais perfeita expressão de alento na 

minha vida. Ela é o meu maior referencial de amor e onde encontro refúgio nos seus 

miúdos braços e grandes abraços. 

Ao meu irmão e sua família, que me deu sobrinhos que amo e aos quais 

quero ser exemplo de superação e conquistas. 

À minha prima, Raphysa, por ceder seu escritório para a minha pré-

qualificação e pelo carinho de suas filhas, minhas sobrinhas lindas. 

À minha orientadora, Professora Dra. Clenia de Jesus Pereira dos Santos, 

que foi compreensiva, humana e uma pessoa amiga, sempre me encorajando e não 

me deixando desistir. Cada palavra dela foi de incentivo, fortalecimento e de impulso 

para me fazer ir adiante. 

À escola que serviu como lócus para esta pesquisa, em especial à gestora 

Ednalva Cascais, pela sua acolhida, apoio e dedicação ao processo. Agradeço 

também a toda a comunidade de Juçatuba, cujos saberes, histórias e vivências foram 

fundamentais para a realização deste trabalho. 

Ao Programa de Pós-Graduação em Gestão do Ensino da Educação 

Básica (PPGEEB), à Coordenação, que se mostrou solidária em meio ao momento 

difícil que enfrentei. Em especial, ao Professor Dr. Antônio de Assis Cruz Nunes, que 

foi meu orientador na Graduação em Pedagogia e a quem tenho grande estima, assim 

como às professoras Dra. Vanja Dominice e Dra. Hercília Vituriano, coordenadoras no 

período em que estudei. 



 

Às/os colegas do PPGEEB e docentes, que me proporcionaram trocas de 

experiências e vivências que enriqueceram meu olhar sobre o tema abordado neste 

trabalho. Em especial à minha amiga Tereza, à Arteane e à minha amiga Joselma, 

que, com seu jeito meigo e sereno, foi minha colega de produção, minha amiga 

preferida do mestrado, dedicada e estudiosa, e com quem não quero perder a 

parceria. 

Aos amigos que surgiram na residência estudantil: Renatinha, que me 

apresentou ao Diego Rabelo e ao David, os quais me ajudaram na primeira tentativa, 

na Casa dos Estudantes da UFMA, contribuindo com o projeto e me dando todo o 

suporte que podiam, assim como outros colegas da casa. 

Ao amigo Joallysson Bayma, que me deu todo o suporte para minha 

entrevista e sempre tinha uma palavra de incentivo. 

Ao Curso LIESAFRO, que mudou minha visão de mundo, para além de 

uma formação docente, e aos colegas e docentes da Licenciatura em Estudos 

Africanos e Afro-brasileiros, que compartilharam conhecimentos comigo. 

Ao GEMS-QI – Grupo de Estudos sobre Movimentos Sociais, Questão 

Social e Identidade, que me forneceu embasamento teórico com estudos, através dos 

quais obtive conhecimentos para ser aprovada na seleção deste programa. 

Ao GIPEAB – Grupo de Estudo e Pesquisa de Investigação Pedagógica de 

Estudos Afro-brasileiros –, que me permitiu estar conectada com saberes 

emancipatórios e me impulsionou a elaborar produções acadêmicas. 

Agradeço também à minha liderança, que sempre esteve a orar por mim e 

a me abençoar, assim como aos irmãos da minha congregação. 

Deixo aqui os meus agradecimentos a todas e todos que contribuíram, 

direta ou indiretamente. Khanimambo! 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Porque mesmo que queimam a escrita, 

Não queimarão a oralidade. 

Mesmo que queimem os símbolos, 

Não queimarão os significados. 

Mesmo queimando o nosso povo 

Não queimarão a ancestralidade”. 

 

Antônio Bispo dos Santos  



 

RESUMO 

 

A presente dissertação trata sobre educação escolar quilombola: diálogos horizontais 
entre saberes escolares e saberes tradicionais em uma escola municipal de Juçatuba. 
A instituição fica localizada em uma comunidade de mesmo nome, em São José de 
Ribamar, no estado do Maranhão, e possui como herança uma diversidade cultural de 
seus ancestrais africanos. Então, o objetivo da pesquisa é investigar como os saberes 
tradicionais dessa comunidade podem dialogar com os saberes escolares, 
constituindo-se em ferramentas pedagógicas, capazes de valorizar a história e a 
memória ancestral, dos(as) estudantes dos anos iniciais da Escola Municipal 
Professora Rosa Raimunda Paixão Garcez. Esta pesquisa tomou como aportes 
teóricos os seguintes estudiosos: Gomes e Garcês (2012), Vergara (2006), Akkari e 
Santiago (2015), Clóvis Moura (1989), Carvalho (2020), além de documentos legais. 
Este estudo tem caráter qualitativo e adotou como métodos de pesquisa o 
bibliográfico, o exploratório e a pesquisa de campo, utilizando como instrumentos de 
coleta de dados a observação, as entrevistas e os questionários. O trabalho está 
organizado em cinco seções: na primeira, apresenta-se a introdução; na segunda, 
situa-se a pesquisa a partir de teses e dissertações atualizadas; na terceira, abordam-
se os aspectos históricos dos quilombos, seus marcos legais e as leis da Educação, 
além da conceituação e investigação dos saberes tradicionais e escolares. Na quarta 
seção, apresentam-se as conexões entre saberes tradicionais e saberes escolares: 
necessidade preemente de efetivação. Na quinta seção, evidenciam-se os percursos 
metodológicos adotados para se percorrerem os caminhos históricos e culturais, a fim 
de se compreender a implementação desses saberes na educação formal da 
comunidade de Juçatuba. A sexta seção apresenta o produto educacional, fruto da 
pesquisa realizada na comunidade. Por fim, a sétima seção traz as considerações 
finais desta pesquisa. Dessa forma, espera-se que este estudo contribua para uma 
educação antirracista, que valorize e considere os saberes tradicionais das 
comunidades no ambiente escolar. Além disso, promove-se uma reflexão crítica sobre 
a importância da inclusão desses saberes no currículo, reconhecendo a diversidade 
cultural como um elemento fundamental para a formação de uma sociedade mais justa 
e equitativa. A pesquisa não apenas identificou e analisou os diálogos existentes, mas 
também propôs caminhos para a efetiva integração dos saberes quilombolas na 
educação, fortalecendo a identidade cultural e a autoestima dos alunos. Os resultados 
obtidos serviram como uma fonte de pesquisa valiosa para outras comunidades 
quilombolas e para o desenvolvimento de práticas educacionais que respeitem e 
valorizem a diversidade cultural em contextos escolares mais amplos. 
 
Palavras-chave: Educação Quilombola. Educação Escolar Quilombola. Saberes 
Tradicionais. Saberes Escolares. 
 

 

 

 

  



 

ABSTRACT 

 

This dissertation addresses Quilombola school education: horizontal dialogues 
between school knowledge and traditional knowledge in a municipal school in 
Juçatuba. The institution is located in a community of the same name, in São José de 
Ribamar, in the state of Maranhão, and has as its heritage a cultural diversity from its 
African ancestors. Therefore, the objective of the research is to investigate how the 
traditional knowledge of this community can dialogue with school knowledge, 
constituting pedagogical tools capable of valuing the history and ancestral memory of 
the students in the initial years of the Municipal School Professora Rosa Raimunda 
Paixão Garcez. This research took as theoretical contributions the following scholars: 
Gomes and Garcês (2012), Vergara (2006), Akkari and Santiago (2015), Clóvis Moura 
(1989), Carvalho (2020), in addition to legal documents. This study has a qualitative 
character and adopted bibliographic, exploratory, and field research methods, using 
observation, interviews, and questionnaires as data collection instruments. The work 
is organized into five sections: the first presents the introduction; the second situates 
the research based on updated theses and dissertations; the third addresses the 
historical aspects of quilombos, their legal frameworks and education laws, as well as 
the conceptualization and investigation of traditional and school knowledge. The fourth 
section presents the connections between traditional and school knowledge: a 
pressing need for implementation. The fifth section highlights the methodological 
approaches adopted to explore the historical and cultural paths, in order to understand 
the implementation of this knowledge in the formal education of the Juçatuba 
community. The sixth section presents the educational product, the result of the 
research carried out in the community. Finally, the seventh section presents the 
concluding remarks of this research. It is hoped that this study will contribute to an anti-
racist education that values and considers the traditional knowledge of communities in 
the school environment. Furthermore, it promotes critical reflection on the importance 
of including this knowledge in the curriculum, recognizing cultural diversity as a 
fundamental element for the formation of a more just and equitable society. The 
research not only identified and analyzed existing dialogues but also proposed 
pathways for the effective integration of Quilombola knowledge into education, 
strengthening the cultural identity and self-esteem of students. The results obtained 
served as a valuable research source for other Quilombola communities and for the 
development of educational practices that respect and value cultural diversity in 
broader school contexts. 
 
Keywords: Quilombola Education. Quilombola School Education. Traditional 
Knowledge. School Knowledge. 
 
 
 
 

  



 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 – Município de São José de Ribamar .......................................................... 99 

Figura 2 – Comunidade de Juçatuba ...................................................................... 100 

Figura 3 – Festejo na igreja principal da comunidade ............................................. 102 

Figura 4 – Escola Municipal Professora Rosa Raimunda Paixão Garcez ............... 105 

Figura 5 – Capa do Produto Educacional ................................................................ 123 

Figura 6 – Sumário do Produto Educacional ........................................................... 124 

Figura 7 – Capítulo 1 do Produto Educacional ........................................................ 125 

Figura 8 – Capítulo 2 do Produto Educacional ........................................................ 126 

Figura 9 – Capítulo 3 do Produto Educacional ........................................................ 127 

Figura 10 – Capítulo 4 do Produto Educacional ...................................................... 128 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

LISTA DE QUADROS 

 

Quadro 1 – Dissertações sobre Educação Quilombola (2017-2023) ........................ 23 

Quadro 2 – Dissertações sobre educação escolar quilombola (2017-2023) ............. 32 

Quadro 3 – Dissertações sobre Saberes Tradicionais (2017-2023) .......................... 39 

Quadro 4 – Colaboradoras da Pesquisa ................................................................. 110 

Quadro 5 – Concepções de saberes dos(as) professores(as) do Ensino Fundamental

 ................................................................................................................................ 111 

Quadro 6 – Integração dos Saberes Tradicionais no Currículo Escolar .................. 113 

Quadro 7 – Diálogo entre Saberes e Formação Identitária dos Estudantes ........... 115 

Quadro 8 – Interação entre escola e comunidade e impactos na autoestima dos 

estudantes ............................................................................................................... 117 

Quadro 9 – Perfil dos moradores entrevistados ...................................................... 118 

Quadro 10 – Comunidade Quilombola e educação: a visão dos(as) moradores(as)

 ................................................................................................................................ 119 

 

  



 

LISTA DE SIGLAS 

 

ADCT  – Ato das Disposições Constitucionais Transitórias  

BNCC  – Base Nacional Comum Curricular 

ECA   – Estatuto da Criança e do Adolescente  

IBGE   – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística  

INCRA  – Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária 

ITERMA  – Instituto de Colonização e Terras do Maranhão  

LDB   – Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 

LIESAFRO  – Licenciatura Interdisciplinar em Estudos Africanos e Afro-Brasileiros  

MOQUIBOM – Movimento Quilombola do Maranhão 

OIT   – Organização Internacional do Trabalho 

SEPPIR  – Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial  

STF   – Supremo Tribunal Federal  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ....................................................................................................... 13 

2 O QUE AS PESQUISAS DIZEM SOBRE O DIÁLOGO ENTRE SABERES 

TRADICIONAIS E ESCOLARES NA EDUCAÇÃO ESCOLAR QUILOMBOLA? .... 21 

2.1 Análises das dissertações sobre educação escolar quilombola (2017-

2023) ........................................................................................................ 31 

2.2 Análise das dissertações sobre saberes tradicionais (2017-2023)......... 38 

3 HISTÓRIA E DEFINIÇÃO DOS QUILOMBOS NO BRASIL E NO MARANHÃO .. 47 

3.1 Quilombos: definições conceituais ........................................................... 48 

3.2 História dos quilombos: início e o percurso ............................................ 52 

3.3 Marcos legais .............................................................................................. 59 

3.4 Educação, educação quilombola e educação escolar quilombola......... 67 

3.4.1 Conceito de educação quilombola e educação escolar quilombola ................. 73 

3.4.2 Caracterização da etapa ensino fundamental .................................................. 77 

3.5 A formação identitária quilombola de crianças e jovens ........................ 80 

4 CONEXÕES ENTRE SABERES TRADICIONAIS E SABERES ESCOLARES: 

necessidade preemente de efetivação .................................................................. 84 

5 PERCURSO METODOLÓGICO ............................................................................ 97 

5.1 Comunidade Juçatuba ................................................................................ 99 

5.2 Escola Municipal Rosa Raimunda Paixão Garcez.................................. 103 

5.3 Análise dos dados e discussão dos resultados .................................... 109 

6 PRODUTO EDUCACIONAL ................................................................................ 122 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................. 130 

REFERÊNCIAS ................................................................................................ 132 

APÊNDICES ..................................................................................................... 151 

APÊNDICE A: INSTRUMENTO PARA CARACTERIZAÇÃO DA ESCOLA .... 152 

APÊNDICE B: ROTEIRO DE ENTREVISTA PROFESSORAS E GESTORA. 154 

APÊNDICE C: ROTEIRO ENTREVISTA COM MORADORES....................... 156 

APÊNDICE D: PRODUTO EDUCACIONAL ................................................... 158 

ANEXO ............................................................................................................. 194 

ANEXO A: TERMO DE CONSENTIMENTO ................................................... 195 

 



13 

1 INTRODUÇÃO 

 

A educação escolar quilombola é uma modalidade educacional que se 

destaca por sua singularidade e importância na promoção da igualdade e na 

valorização da diversidade cultural no contexto educacional. Ela se refere ao processo 

de ensino e aprendizagem desenvolvido nas comunidades quilombolas, grupos 

étnicos afrodescendentes com uma história rica e única no Brasil. Nessa área, 

reconhece-se a necessidade de respeitar, preservar e promover os saberes 

tradicionais dessas comunidades, conhecimentos ancestrais transmitidos ao longo de 

gerações. Essas comunidades possuem particularidades, com dimensões 

educacionais, sociais, políticas e culturais significativas (Brasil, 2020). 

Para compreender a importância da valorização desses saberes, é preciso 

retornar aos percursos históricos das comunidades quilombolas, originadas a partir da 

escravização no Brasil. Essas comunidades formaram-se como espaços de refúgio e 

resistência contra a opressão e hoje são reconhecidas como quilombolas, com direitos 

específicos garantidos pela Constituição Federal de 1988. Nesse contexto, a 

educação escolar quilombola emerge como um instrumento importante para preservar 

e fortalecer a cultura e a identidade dessas comunidades (Souza, 2021). 

A legislação brasileira reconhece a importância da educação escolar 

quilombola como uma modalidade específica e diferenciada dentro do sistema 

educacional do país. Diversos documentos legais e diretrizes nacionais foram 

estabelecidos para garantir e promover essa educação, considerando os saberes, 

tradições e a história das comunidades quilombolas. A Constituição Federal de 1988 

reconhece a proteção e promoção das culturas das comunidades quilombolas, 

assegurando-lhes o reconhecimento de suas terras e o respeito à sua organização 

social, costumes, línguas, crenças e tradições. A Lei de Diretrizes e Bases da 

Educação Nacional (LDB), Lei nº 9.394/96, estabelece a garantia de uma educação 

escolar específica e diferenciada para as comunidades quilombolas (Teixeira; Lima; 

Silva, 2022). 

Vale destacar que essa diretriz garante que a informação e o conhecimento 

sobre as comunidades quilombolas alcancem o maior número possível de brasileiros. 

No Brasil, há 1.327.802 pessoas quilombolas, o que equivale a 0,65% da população 

total do país, distribuídas em 1.696 municípios brasileiros. O Nordeste concentra 

68,19% (ou 905.415 pessoas) do total de quilombolas do país, sendo que o estado da 



14 

Bahia abriga 29,90% dessa população, e o Maranhão vem em seguida, com 20,26%. 

Juntos, os dois estados reúnem 50,16% da população quilombola do país. (Brasil, 

2023) 

De acordo com Cimar Azeredo, presidente em exercício do IBGE, essas 

populações são as que mais necessitam de estatísticas, de modo a possibilitar uma 

reparação histórica pelas injustiças cometidas contra essas comunidades. (Brasil, 

2023) Como medidas de reparação, podemos citar a inclusão da cultura quilombola 

nas diretrizes curriculares. 

Os Saberes Tradicionais das Comunidades Quilombolas são transmitidos 

intergeracionalmente por meio da tradição oral1 e outros modos, sustentados pela 

memória coletiva, pela história e pela identidade étnica. Esses conhecimentos 

promovem uma reinterpretação dos usos, práticas e saberes, entrelaçados com uma 

cosmovisão étnico-territorial ancestral que fundamenta uma práxis revolucionária, 

valorizando a segurança e a autonomia da vida em territórios coletivos. Assim, esses 

saberes abrangem práticas agrícolas sustentáveis, medicina tradicional, religiosidade, 

culinária e outras manifestações culturais, constituindo um patrimônio ancestral 

essencial (Américo; Dias, 2019). 

A integração da educação formal aos saberes tradicionais é fundamental 

para uma educação efetiva nas comunidades quilombolas. Ela permite que crianças 

e jovens tenham acesso a uma educação formal de qualidade, ao mesmo tempo em 

que valoriza e mantém os saberes tradicionais, garantindo a continuidade das 

tradições culturais (Carvalho, 2020). 

Apesar dos avanços na educação escolar quilombola, ainda existem 

desafios significativos a serem superados. A falta de recursos adequados, a formação 

de professores(as), a produção de materiais didáticos contextualizados e a garantia 

de uma educação de qualidade são questões que demandam atenção contínua. A 

valorização da cultura quilombola e a integração dos Saberes Escolares e Tradicionais 

contribuem para o fortalecimento das comunidades, para o resgate de identidades 

culturais perdidas e para o empoderamento de crianças e jovens quilombolas (Carril, 

2017). 

Os estudos de José Jorge de Carvalho, antropólogo brasileiro, professor da 

                                            
1 Hampâté Bâ “tradição oral é a escola da vida, e dela recupera e relaciona todos os aspectos”. (1982, 

p. 183) 



15 

Universidade de Brasília e idealizador do projeto Encontro de Saberes, apresentam 

contribuições significativas para compreender a relação entre os saberes tradicionais 

e os saberes escolares. Ele destaca a importância de reconhecer e valorizar os 

saberes enraizados nas práticas cotidianas das comunidades, ressaltando que esses 

conhecimentos são fundamentais para a identidade cultural e social dos grupos. 

Carvalho (2020) enfatiza a necessidade de integrar os saberes tradicionais, 

transmitidos pela tradição oral e pela vivência comunitária, aos saberes escolares, 

possibilitando uma educação que dialogue e respeite a diversidade cultural. Para o 

autor, essa integração não apenas enriquece o processo educativo, mas também 

promove a valorização da cultura local, contribuindo para uma educação mais 

inclusiva e contextualizada. 

O referido autor inaugurou, na Universidade de Brasília, uma discussão 

inovadora, que teve como expoente a aprovação das Cotas Universitárias. Esse 

evento trouxe para a universidade uma diversidade de pessoas que, em sua análise, 

não estavam incluídas no currículo. Nesse sentido, tem-se, como marco, a criação de 

uma disciplina intitulada Encontro de Saberes, cujo propósito é: 

[...] inovar tanto pelos temas trazidos com ineditismo ao universo acadêmico, 
quanto pelo contraste ou choque epistêmico e metodológico entre os 
processos pedagógicos correntes nas universidades e os modos de 
transmissão do conhecimento próprios dos mestres e mestras das tradições 
(Carvalho, 2020, p. 32-33). 

Estudar os saberes tradicionais e escolares das comunidades quilombolas 

é essencial para reconhecer e valorizar a riqueza cultural e histórica desses grupos. 

Os saberes transmitidos oralmente ao longo das gerações carregam conhecimentos 

únicos sobre a relação harmoniosa com a natureza, técnicas agrícolas, medicina 

tradicional, mitologia e práticas ancestrais, fundamentais para compreender a 

identidade e a cosmovisão dessas comunidades (Carvalho, 2020). Além disso, 

integrar esses saberes com o conhecimento escolar amplia as perspectivas 

educacionais, promovendo a valorização da diversidade, o respeito à pluralidade 

cultural e contribuindo para uma educação mais inclusiva e representativa. O diálogo 

entre os saberes é um recurso transformador. Segundo Freire (1987), o diálogo é uma 

exigência existencial, já que: “A conquista implícita no diálogo é a do mundo pelos 

sujeitos dialógicos, não a de um pelo outro. Conquista do mundo para a libertação dos 

homens e das mulheres” (p. 79). 

Assim, este estudo justifica-se pela necessidade de desenvolver um 



16 

trabalho acadêmico que valorize os saberes tradicionais e estabeleça uma conexão 

entre esses saberes e os saberes escolares na escola municipal da comunidade de 

Juçatuba, em São José de Ribamar, localizada no estado do Maranhão. A escolha do 

local deve-se ao fato de ser uma comunidade pertencente à grande ilha, mas que, no 

entanto, não é tão reconhecida com a relevância que uma comunidade quilombola 

merece. Nesse lugar, encontra-se a beleza das praias locais e pode-se contemplar a 

atividade pesqueira com produtos naturais, evidenciando-se a diversidade da flora e 

da fauna, além da diversidade religiosa e dos muitos saberes compartilhados pelos 

anciãos da comunidade. Compartilhar é um termo que se utiliza a partir do livro A terra 

dá, a terra quer, de autoria de Antonio Bispo dos Santos (2023). Para o autor, as 

relações que se estabelecem nas comunidades quilombolas não são de troca, mas de 

compartilhamento.  “Uma ação por outra ação, um gesto por outro gesto, um afeto por 

outro afeto. E afetos não se trocam, se compartilham” (p. 26). 

Diante das discussões supracitadas, este estudo tem como questão 

inicial: como os saberes tradicionais da comunidade Juçatuba, em diálogo com os 

saberes escolares, podem constituir-se em ferramenta pedagógica, com o intuito de 

valorizar a história e a memória ancestral para os/as estudantes do ensino 

fundamental anos iniciais da Escola Municipal Professora Rosa Raimunda Paixão 

Garcez.  

Esse questionamento desdobra-se em: 

● Que concepções de saberes possuem os(as) professoras(es) do ensino 

fundamental anos iniciais da Escola Municipal Professor Rosa 

Raimunda Paixão Garcez? 

● A escola tem incluído os saberes da comunidade Juçatuba no currículo?  

● De que modo o diálogo entre os saberes tradicionais e escolares 

poderão contribuir para e valorização da formação identitária quilombola 

dos(as) estudantes? 

● Como se efetiva a aproximação da Escola Municipal Professora Rosa 

Raimunda Paixão Garcez com a comunidade Juçatuba? 

A partir desses questionamentos, temos como objetivo geral: investigar 

como os saberes tradicionais da Comunidade Juçatuba podem dialogar com os 

saberes escolares, constituindo-se em ferramentas pedagógicas, capazes de valorizar 

a história e a memória ancestral, para os/as estudantes dos anos iniciais da Escola 

Municipal Professor Rosa Raimunda Paixão Garcez.  



17 

Os objetivos específicos são: 

● Investigar as concepções de saberes dos(as) professores(as) do ensino 

fundamental anos iniciais da Escola Municipal Professor Rosa 

Raimunda Paixão Garcez;  

● Analisar a presença e a integração dos saberes tradicionais da 

comunidade Juçatuba no currículo da Escola Professora Rosa 

Raimunda Paixão Garcez;  

● Compreender de que modo o diálogo entre os saberes tradicionais e 

escolares poderão contribuir para e valorização e a formação identitária 

dos(as) estudantes;  

● Identificar as formas de interação entre a Escola Municipal Professora 

Rosa Raimunda Paixão Garcez e a comunidade Juçatuba. 

Nesse contexto, o presente trabalho caracteriza-se como uma pesquisa de 

natureza aplicada e abordagem qualitativa, com o objetivo de integrar saberes 

tradicionais ao currículo escolar. O método adotado envolve pesquisa bibliográfica, 

que busca explorar, dedicar-se profundamente e analisar dados históricos, e pesquisa 

participante, que promove a interação direta entre o pesquisador e os sujeitos 

envolvidos, possibilitando um aprofundamento nas vivências e saberes 

compartilhados.  

A coleta de dados foi feita por meio de entrevistas semiestruturadas, 

realizadas na Escola Municipal Professora Rosa Raimunda Paixão Garcez, na etapa 

dos anos iniciais, com a colaboração da gestora, de professores(as) e membros da 

comunidade, onde examinou-se a interação entre Saberes Tradicionais e Saberes 

Escolares, observando impactos na formação humana e nas dimensões prescritiva e 

perceptiva do processo educativo. 

A análise dos dados foi dividida em três fases. Na primeira, foram 

realizadas perguntas, questionários e entrevistas. Na segunda, foi oferecida uma 

formação continuada aos docentes sobre o ensino dos saberes tradicionais, em 

alinhamento com o currículo escolar. Na última etapa, houve a produção do caderno 

intitulado “Caminhos de Saberes: Tradição e Formação em Trilhas de Aprendizagem”, 

que consolidou as práticas e as discussões da pesquisa, servindo especificamente 

como um recurso prático para facilitar a inclusão dos saberes quilombolas e promover 

a preservação cultural. O interesse pelo objeto de estudo e o campo de pesquisa 

escolhido se devem à experiência docente dos anos iniciais, que revelou uma 



18 

deficiência sobre a aplicabilidade de políticas de igualdade racial no âmbito escolar, 

como as legislações de nº 10.639/2003 e 11.645/2008 e as resoluções nº 

08/2012/MEC e 189/2020 CEEMA. Sobre esse aspecto, destaca-se a formação da 

identidade dos alunos dos anos iniciais, pois é nessa fase que, para a maioria das 

crianças, inclusive, das comunidades quilombolas, inicia-se o acesso à escola.   

De acordo com Cavalleiro (2003), a identidade é concebida como um 

processo dinâmico que permite a construção gradual da personalidade ao longo da 

vida do indivíduo. Portanto, é possível encontrar dinamismo no processo educacional 

escolar, com foco em garantir uma educação antirracista, que valorize a formação da 

identidade das crianças. 

Através da luta por esse tipo de educação, buscou-se sempre uma relação 

de proximidade com as temáticas africanas e étnico-raciais, no intuito de lutar contra 

as desigualdades que nos acompanham desde a colonização e determinam a 

educação escolar. Neste contexto, ingressou-se na Licenciatura Interdisciplinar em 

Estudos Africanos e Afrobrasileiros (LIESAFRO) na qual foi possível vislumbrarem-se 

muitos conhecimentos antirracistas e contatar direto com vivências relacionadas aos 

saberes tradicionais. Também houve a oportunidade de participar-se de um 

intercâmbio em Maputo, no ano de 2022, visitar uma escola local, as universidades e 

os espaços que propuseram a edificação do conhecimento e a desconstrução de 

paradigmas. Devido a essa experiência, foram ministradas formações com a temática 

da educação antirracista em escolas da Rede Municipal de São Luís, em 2023, através 

do convite de pessoas da área e também para o PROERD – Polícia Militar do 

Maranhão em 2024. Também houve apresentações de trabalhos sobre questões 

étnico-raciais no XXVI Encontro de Pesquisa Educacional do Nordeste (EPEN). 

Por meio da LIESAFRO, obteve-se a oportunidade de conhecer a escola 

que é lócus desta pesquisa, possibilitando compreender-se a necessidade que o 

docente tem de desenvolver práticas pedagógicas que abordem as questões étnico-

raciais. Além disso, foi possível adquirir-se uma perspectiva acerca da formação de 

identidades do estudante no cotidiano escolar, o que permitiu a aproximação do 

território de uma escola quilombola, de maneira a conhecer um pouco mais da 

relevância diaspórica e sua importância em ser trabalhada em sala de aula. Assim, 

tornou-se viável uma contemplação dos saberes tradicionais, o que contribui para o 

fortalecimento da identidade étnica dos estudantes quilombolas e para a construção 

de um ambiente escolar mais acolhedor, inclusivo e respeitoso com a cultura e as 



19 

tradições locais. Esta pesquisa tem como fundamentos teóricos: Clóvis Moura (1989), 

Theodoro (2005), Stuart Hall (2006), Vergara (2006), Gomes e Garcês (2012), 

Furtado, Pedroza e Alves (2014), Akkari e Santiago (2015), Carril (2017), Petit (2016), 

Krenak (2019), Carvalho (2020), além de documentos legais. 

O presente trabalho está organizado da seguinte forma: na primeira seção, 

apresentam-se a Introdução, que oferece uma visão geral da pesquisa, o problema, 

os objetivos geral e específicos, bem como a justificativa para a escolha do tema. Na 

segunda seção, intitulada O que as pesquisas dizem sobre o diálogo entre saberes 

tradicionais e escolares na educação quilombola?, apresentam-se resultados de 

pesquisas com base em teses e dissertações atualizadas – entre os anos de 2017 a 

2023 – sobre a educação quilombola no Brasil, enfatizando-se a importância dos 

saberes tradicionais e sua preservação a partir de seu estudo no ensino básico. 

Na terceira seção, denominada História e Definição dos Quilombos no 

Brasil e no Maranhão, aborda-se o contexto histórico dos quilombos, dos principais 

marcos legais impulsionados pelo movimento negro e quilombola e das contribuições 

desses marcos para a Educação. As subseções abordam: Quilombos: definições 

conceituais; conceito de educação quilombola e educação escolar quilombola; história 

dos quilombos: início e o percurso; marcos legais; educação, educação quilombola e 

educação escolar quilombola; conceito de educação quilombola e educação escolar 

quilombola; caracterização da etapa ensino fundamental; a formação identitária 

quilombola de crianças e jovens. Esse percurso é relevante para contextualizar a 

trajetória quilombola no âmbito legislativo e educacional. 

A quarta seção, por sua vez, aborda as Conexões entre Saberes 

Tradicionais e Saberes Escolares: necessidade preemente de efetivação. Na quinta 

seção, intitulada Percurso Metodológico, são abordados a natureza da pesquisa, seu 

tipo, método, instrumentos de coleta de dados, colaboradores(as), local de pesquisa, 

técnica de análise dos dados e a discussão dos resultados. A sexta seção apresenta 

o Produto da Pesquisa, materializado em um Guia de Formação Pedagógica voltado 

para os docentes dos Anos Iniciais. E a sétima seção apresenta as considerações 

finais do presente trabalho. 

Esta pesquisa, portanto, espera contribuir como referência para escolas 

situadas em territórios quilombolas, bem como para aquelas que atendem estudantes 

oriundos dessas comunidades. A intenção é subsidiar práticas pedagógicas que 

valorizem os saberes tradicionais, promovam a equidade racial e fortaleçam a 



20 

identidade étnico-racial no espaço escolar. Busca-se, assim, ampliar o compromisso 

com uma educação antirracista, plural e inclusiva. Ao reconhecer as especificidades 

culturais e históricas desses sujeitos, a pesquisa propõe caminhos para a construção 

de currículos mais representativos e dialógicos. 

  



21 

2 O QUE AS PESQUISAS DIZEM SOBRE O DIÁLOGO ENTRE SABERES 

TRADICIONAIS E ESCOLARES NA EDUCAÇÃO ESCOLAR QUILOMBOLA? 

 

Esta seção se pauta no levantamento bibliográfico de pesquisas realizadas 

entre os anos de 2017 a 2023 sobre a Educação Quilombola, Educação Escolar 

Quilombola, Saberes Tradicionais e Saberes Escolares. Um levantamento 

bibliográfico é uma parte crucial do processo de pesquisa em qualquer campo 

acadêmico ou científico. Trata-se de uma investigação extensiva e sistemática de 

fontes de informação disponíveis, como livros, artigos, teses, periódicos e outras 

publicações relevantes sobre um tema específico. Essencialmente, é um método para 

reunir, examinar e avaliar a literatura existente relacionada a um tópico particular 

(Andrade, 2010). 

Primeiramente, um levantamento bibliográfico demanda habilidades de 

busca e seleção criteriosa. Pesquisadores(as) usam bancos de dados, bibliotecas 

digitais e físicas, além de outras ferramentas especializadas para encontrar materiais 

pertinentes à sua área de estudo. Isso envolve o uso de palavras-chave relevantes e 

a aplicação de filtros para garantir a precisão e a abrangência dos resultados. A 

pesquisa bibliográfica é uma: 

habilidade fundamental nos cursos de graduação, uma vez que constitui o 
primeiro passo para todas as atividades acadêmicas. Uma pesquisa de 
laboratório ou de campo implica, necessariamente, a pesquisa bibliográfica 
preliminar. Seminários, painéis, debates, resumos críticos, monográficas não 
dispensam a pesquisa bibliográfica. Ela é obrigatória nas pesquisas 
exploratórias, na delimitação do tema de um trabalho ou pesquisa, no 
desenvolvimento do assunto, nas citações, na apresentação das conclusões. 
Portanto, se é verdade que nem todos os alunos realizarão pesquisas de 
laboratório ou de campo, não é menos verdadeiro que todos, sem exceção, 
para elaborar os diversos trabalhos solicitados, deverão empreender 
pesquisas bibliográficas (Andrade, 2010, p. 25). 

Além disso, essa prática permite aos(as) pesquisadores(as) identificar 

lacunas no conhecimento existente. Ao analisar e comparar as informações coletadas, 

é possível perceber áreas onde há escassez de estudos ou pontos que necessitam 

de uma investigação mais aprofundada. Isso é crucial para orientar novas pesquisas 

e contribuir para o avanço do campo. 

Deste modo, a escolha por essa modalidade se justifica por ser uma 

abordagem valiosa e estratégica, já que permite uma compreensão abragente e 

atualizada sobre os conhecimentos sobre o estudo acerca da Educação Quilombola, 

Educação Escolar Quilombola, Saberes Tradiconais e Saberes Escolares. Além disso, 



22 

o levantamento bibliográfico oferece uma base robusta para a construção teórica. Ao 

revisar criticamente teorias, modelos e descobertas anteriores, os pesquisadores 

podem estabelecer fundamentos sólidos para sua própria pesquisa, apoiando-se em 

conhecimentos consolidados e em debates acadêmicos já existentes. 

O Quadro 1 apresenta um mapeamento criterioso das dissertações 

produzidas sobre Educação Quilombola no período de 2017 a 2023. As produções 

foram identificadas por meio de busca sistemática na plataforma da Biblioteca Digital 

Brasileira de Teses e Dissertações (BDTD), utilizando os descritores: “educação 

quilombola”, “saberes tradicionais” e “currículo”. A busca inicial resultou em 48 

trabalhos, dos quais foram selecionados 13, com base nos seguintes critérios: 

Critérios de inclusão: 

 Dissertações concluídas, com texto completo disponível em bases de 

dados ou repositórios institucionais de acesso público; 

 Estudos empíricos que investiguem práticas educativas desenvolvidas 

em comunidades quilombolas, considerando seus contextos 

socioculturais específicos; 

 Pesquisas que abordem a interface entre saberes tradicionais, culturais 

e comunitários e o currículo escolar; 

 Produções acadêmicas oriundas de diferentes regiões do território 

nacional, de modo a contemplar a diversidade regional brasileira. 

 

Critérios de exclusão: 

 Trabalhos acadêmicos cujo texto completo não esteja disponível para 

acesso público ou que se encontrem em versão incompleta; 

 Estudos de natureza exclusivamente teórica, documental ou 

bibliográfica, que não apresentem investigação empírica em contextos 

quilombolas; 

 Pesquisas que não estabeleçam diálogo explícito entre saberes 

tradicionais e práticas curriculares no âmbito escolar; 

 Produções concentradas em um único contexto regional ou que não 

permitam a identificação do território de realização da pesquisa 

 

 



23 

Quadro 1 – Dissertações sobre Educação Quilombola (2017-2023) 

EDUCAÇÃO QUILOMBOLA 

Nº TÍTULO AUTORES ANO INSTITUIÇÃO 

01 

Ser (e aprender a ser) negro e 
quilombola: processos de 

identificação étnica entre a escola 
e o quilombo, em Alto Alegre, 

Ceará 

● Autor: Miguel Ângelo 
Maia da Silva 

● Orientador: Prof. Dr. 
Alcides Fernando 
Gussi. 

2019 
Universidade 

Federal do Ceará 
(UFC) 

02 

Do tempo dos antigos aos tempos 
atuais: um estudo através de 

narrativas memoriais da história do 
Quilombo de queimadas em 

Crateús – Ceará. 

● Autora: Francisca 
Maria Bezerra da 
Silva 

● Orientadora: Profa. 
Dra. Monalisa Soares 
Lopes. 

2021 
Universidade 

Federal do Ceará 
(UFC) 

03 

Da escola no quilombo à escola do 
quilombo: as propostas 

pedagógicas como possibilidade 
de diversificar o currículo das 

escolas quilombolas de Ensino 
Fundamental no município de 

Bequimão (MA) 

● Autora: Dinalva 
Pereira Gonçalves 

● Orientadora: Profa. 
Dra. Maria José 
Albuquerque Santos 

2019 
Universidade 
Federal do 

Maranhão (UFMA) 

04 

Educação e saberes tradicionais 
quilombolas: um estudo sobre as 

práticas educativas na escola 
municipal Jaú Tambor/Novo Airão 

– AM 

● Autora: Laura Belém 
Pereira 

● Orientadora: Hellen 
Cristina Picanço 
Simas 

2021 
Universidade 
Federal do 

Amazonas (UFAM) 

05 

Educação e trabalho: juventude 
quilombola urbana e a relação com 
a legislação Lei nº 10.097/2000 – 

aprendizagem profissional 

● Autora: Catarina 
Elóia da Rosa 
Machado 

● Orientadora: Profa 
Dra. Conceição 
Paludo 

2020 

Universidade 
Federal do Rio 
Grande do Sul 

(UFRGS) 

06 

O processo educacional no 
remanescente de quilombo Volta 
Miúda como forma de promover a 

valorização ambiental e a 
sustentabilidade em comunidades 

tradicionais 

● Autora: Gizelle dos 
Santos Dias 

● Orientadora: Dra. 
Désirée Gonçalves 
Raggi 

2017 
Faculdade Vale do 

Cricaré 

07 

As diretrizes curriculares nacionais 
para a educação escolar 

quilombola em Alcântara - 
Maranhão: análise do acesso do 
patrimônio cultural afro-brasileiro 

nas escolas públicas em Alcântara 

● Autora: Katia do 
Perpetuo Socorro 
Viana Santos de 
Alencar 

● Orientadora: Profa. 
Dra. Kláutenys 
Dellene Guedes 
Cutrim 

● Coorientador: Prof. 
Dr. Arkley Marques 
Bandeira 

2023 
Universidade 
Federal do 

Maranhão (UFMA) 

08 

Literatura afro-brasileira e africana: 
construindo caminhos para a 

educação quilombola na Unidade 
Integrada Pontal no município de 

Bequimão/MA 

● Autora: Lucileide 
Martins Borges 
Ferreira 

● Orientador: Prof. Dr. 
Antonio de Assis Cruz 
Nunes 

2020 
Universidade 
Federal do 

Maranhão (UFMA) 

09 

Os saberes ancestrais que 
circulam na escola do Quilombo 
Mata Cavalo/MT na perspectiva 

dos jovens do ensino médio 

● Autor: Reginaldo 
Eugênio de Carvalho 

● Orientadora: Dra. 
Viviane Inês 
Weschenfelder 

2023 
Universidade do 
Vale do Rio dos 

Sinos (UNISINOS) 



24 

10 
A luta das mulheres quilombolas 

no Vale do Ribeira e os processos 
educacionais em seus territórios 

● Autora: Sanciaray 
Yarha Silva da Rosa 

● Orientadora: Profa. 
Dra. Carolina dos 
Anjos de Borba 

2022 
Universidade 

Federal do Paraná 
(UFPR) 

11 
Educação escolar quilombola: 
vivências e experiências na 

comunidade Contente  

● Autora: Francisca 
das Chagas da Silva 
Alves 

● Orientadora: Profa. 
Dra. Maria Jorge dos 
Santos Leite 

2018 
Universidade de 

Pernambuco 
(UFPE) 

12 
Apontamentos sobre a educação 
quilombola no Quilombo São José 

da Serra em Valença – RJ 

● Autora: Eunice 
Aparecida Sampaio 
de Oliveira 

● Orientador: Prof. Dr. 
Julvan Moreira de 
Oliveira 

2021 
Universidade 

Federal de Juiz de 
Fora (UFJF) 

13 

Educação quilombola: um estudo 
(auto)biográfico sobre o Quilombo 
Santa Rita do Bracuí – resistência 

ou reinvenção? 

● Autora: Aryana Maria 
Colombo de Souza 

● Orientadora: Profa. 
Dra. Danielle Bastos 
Lopes 

2021 
Universidade do 
Estado do Rio de 
Janeiro (UERJ) 

Fonte: A autora (2023). 

 

Os estudos mapeados revelam a diversidade temática e regional da 

produção acadêmica sobre a educação quilombola no Brasil, abordando desde 

processos identitários até propostas curriculares específicas. Destacam-se três eixos 

principais: 

1. Identidade e memória (estudos 1, 2, 9, 13) 

2. Propostas curriculares e pedagógicas (estudos 3, 4, 7, 8, 11, 12) 

3. Sustentabilidade e relações comunitárias (estudos 5, 6, 10) 

Esta sistematização evidencia o crescimento da pesquisa sobre educação 

quilombola no país, particularmente após a implementação das diretrizes específicas, 

com concentração nas regiões Nordeste (7 estudos) e Norte (2 estudos), seguido por 

Sudeste (3 estudos) e Sul (1 estudo). A ausência de trabalhos do Centro-Oeste no 

período analisado aponta para possíveis lacunas regionais na produção acadêmica 

sobre o tema. 

O campo da educação quilombola tem se consolidado como uma área de 

investigação acadêmica de grande relevância, especialmente por sua relação 

intrínseca com a valorização cultural e a resistência de comunidades tradicionais no 

Brasil. O quadro 01 reúne dissertações analisadas, que refletem sobre a categoria 

educação quilombola, e apresenta uma diversidade regional de temas nos estados do 

Amazonas, Ceará, Espírito Santo, Maranhão, Mato Grosso, Minas Gerais, Paraná, 



25 

Pernambuco, Rio de Janeiro e Rio Grande do Sul. Esses estudos evidenciam a 

multiplicidade de realidades enfrentadas por essas comunidades, destacando as 

especificidades culturais e históricas que permeiam as práticas educativas nas 

escolas quilombolas. 

Na pesquisa intitulada “Ser (e aprender a ser) negro e quilombola: 

processos de identificação étnica entre a escola e o quilombo, em Alto Alegre, Ceará 

(Miguel Ângelo Maia da Silva, 2019)”, o autor investiga os processos de identificação 

étnica de estudantes quilombolas na região de Alto Alegre, Ceará. A pesquisa se 

concentra nas dinâmicas entre a escola e a comunidade quilombola, ressaltando 

como os jovens aprendem a construir sua identidade étnica, a partir da vivência 

escolar e da interação com a cultura local. A escola, neste caso, é apresentada como 

um espaço de reafirmação identitária, onde os valores e tradições afrodescendentes 

são trabalhados, contribuindo para o fortalecimento da identidade quilombola. 

O estudo de Silva (2019), enfatiza a necessidade de uma educação que 

dialogue com a realidade cultural dos estudantes, evitando o distanciamento entre a 

escola e a comunidade. A dissertação aponta que, ao reconhecer a escola como um 

espaço de mediação cultural, há um avanço significativo no processo de formação da 

consciência negra entre os(as) estudantes. O trabalho também evidencia como a 

educação pode ser uma ferramenta fundamental para combater o racismo e promover 

a inclusão social e a autoestima entre jovens quilombolas. 

O estudo da pesquisadora Francisca Maria Bezerra da Silva (2021), 

intitulado de “Do tempo dos antigos aos tempos atuais: um estudo através de 

narrativas memoriais da história do Quilombo de Queimadas em Crateús – Ceará” 

foca na utilização das narrativas memoriais como metodologia para investigar a 

história do Quilombo de Queimadas, no município de Crateús, Ceará. A pesquisa dá 

ênfase à transmissão oral e ao papel das memórias coletivas na preservação da 

história da comunidade. Por meio de entrevistas e registros de histórias orais, a autora 

analisa como as gerações mais antigas transmitem seus conhecimentos e memórias 

para os mais jovens, promovendo a continuidade cultural e a resistência às pressões 

externas. 

A dissertação também destaca o papel da educação na preservação da 

memória2 histórica das comunidades quilombolas. A autora sugere que as escolas, ao 

                                            
2 A memória opera com grande liberdade, escolhendo acontecimentos no espaço e no tempo, não 



26 

incorporarem essas memórias em seus currículos, podem promover um ambiente de 

aprendizagem que valorize as tradições e a história das comunidades quilombolas. 

Além disso, a pesquisa evidencia a importância das práticas culturais como formas de 

resistência, defendendo que a memória coletiva é essencial para a construção da 

identidade étnica e a manutenção da coesão comunitária. 

Dinalva Pereira Gonçalves (2019), em sua dissertação intitulada Da escola 

no quilombo à escola do quilombo: as propostas pedagógicas como possibilidade de 

diversificar o currículo das escolas quilombolas de Ensino Fundamental no município 

de Bequimão (MA), examina as propostas pedagógicas desenvolvidas nas escolas 

quilombolas do município de Bequimão, no Maranhão, com o objetivo de diversificar 

o currículo de acordo com as necessidades e características culturais da comunidade. 

A autora enfatiza que a educação escolar quilombola deve ser adaptada para refletir 

os saberes e práticas locais, promovendo a valorização dos conhecimentos 

tradicionais e a integração de conteúdos afro-brasileiros no currículo escolar.  

A presente pesquisa analisa a forma como as escolas quilombolas 

desempenham um papel importante na promoção de uma educação emancipatória, 

que vai além do simples ensino acadêmico. A autora destaca que, ao adaptar o 

currículo para refletir sobre a realidade quilombola, os(as) educadores(as) podem criar 

um ambiente de aprendizado mais significativo para os alunos, que se reconhecem 

na história e cultura vivenciadas. Assim, defende-se a necessidade da implementação 

de políticas públicas que deliberem sobre Diretrizes Curriculares específicas para as 

escolas quilombolas, respeitando as tradições locais e promovendo a inclusão. 

Na dissertação intitulada “Educação e saberes tradicionais quilombolas: um 

estudo sobre as práticas educativas na escola municipal Jaú Tambor/Novo Airão – 

AM” a pesquisadora Laura Belém Pereira (2021), investiga as práticas educativas 

baseadas nos saberes tradicionais da comunidade quilombola de Novo Airão, 

Amazonas. A dissertação foca na importância de incorporar esses conhecimentos 

locais no currículo escolar, promovendo uma educação que respeite e valorize as 

tradições quilombolas. O estudo revela como os saberes tradicionais, como a 

agricultura, o manejo sustentável da terra e os rituais culturais, são perpassados de 

                                            
arbitrariamente, mas porque se relacionam através de índices comuns. São configurações mais 
intensas quando sobre elas incide o brilho de um significado coletivo. É tarefa do Cientista Social 
procurar esses vínculos de afinidades eletivas entre fenômenos distanciados no tempo (Ecléa Bosi 
(2003, p. 11), em seu texto, Tempos Vivos e Tempos Mortos) 



27 

geração a geração e podem enriquecer a experiência educacional dos estudantes. 

Pereira (2021), argumenta que a integração dos saberes tradicionais nas 

práticas pedagógicas fortalece a identidade cultural e promove um senso de 

pertencimento entre os estudantes. Além disso, ele aponta que as escolas 

quilombolas podem ser um espaço de resistência cultural, onde os valores e 

conhecimentos comunitários são preservados e transmitidos. A dissertação sugere 

que, ao reconhecer-se a importância dos saberes tradicionais, compreende-se que a 

educação quilombola pode desempenhar um papel fundamental na construção de 

uma sociedade mais justa e equitativa. 

Catarina Elóia da Rosa Machado, em sua pesquisa “Educação e trabalho: 

juventude quilombola urbana e a relação com a legislação Lei nº 10.097/2000 – 

aprendizagem profissional” investiga a relação entre a juventude quilombola urbana e 

a Lei nº 10.097/2000, que regulamenta a aprendizagem profissional no Brasil. A 

pesquisa foca nas dificuldades e oportunidades enfrentadas pelos jovens quilombolas 

que buscam inserção no mercado de trabalho por meio de programas de 

aprendizagem.  

Machado (2020) defende que a escola pode desempenhar um papel 

fundamental na preparação desses jovens para o mercado de trabalho, oferecendo 

uma educação que contemple tanto a formação acadêmica quanto a profissional. A 

pesquisa também sugere que programas de aprendizagem voltados especificamente 

para a juventude quilombola poderiam contribuir para uma maior inclusão desses(as) 

jovens no mercado de trabalho formal, promovendo a equidade e o desenvolvimento 

socioeconômico das comunidades quilombolas urbanas. 

Gizelle dos Santos Dias (2017), na pesquisa que tem por título “O processo 

educacional no remanescente do quilombo Volta Miúda como forma de promover a 

valorização ambiental e a sustentabilidade em comunidades tradicionais”, investiga o 

papel da educação como uma ferramenta para a promoção da valorização ambiental 

e da sustentabilidade em comunidades quilombolas, com foco no Quilombo Volta 

Miúda. A autora examina as formas como a educação nessas comunidades pode 

contribuir para a preservação ambiental, considerando as práticas tradicionais e o 

conhecimento local sobre o manejo sustentável dos recursos naturais.  

O estudo de Dias (2017) aponta que a educação nas comunidades 

quilombolas pode desempenhar um papel central na formação de cidadãos 

ecologicamente conscientes, capazes de atuar na preservação de seu ambiente 



28 

natural e cultural. A autora ressalta que, ao integrar práticas de sustentabilidade e 

preservação ambiental ao currículo escolar, as escolas quilombolas não só preservam 

os saberes tradicionais, mas também promovem uma educação voltada para o 

desenvolvimento sustentável.  

Katia do Perpetuo Socorro Viana Santos de Alencar, com a dissertação 

intitulada As diretrizes curriculares nacionais para a educação escolar quilombola em 

Alcântara - Maranhão: análise do acesso do patrimônio cultural afro-brasileiro nas 

escolas públicas em Alcântara, publicada em 2023, explora as diretrizes curriculares 

nacionais voltadas para a educação escolar quilombola, com um estudo de caso nas 

escolas públicas de Alcântara, Maranhão. A pesquisa foca no modo como essas 

diretrizes são implementadas nas escolas quilombolas da região e na eficácia dessas 

políticas para garantir o acesso ao patrimônio cultural afro-brasileiro. 

O trabalho também destaca desafios significativos na implementação 

dessas diretrizes, especialmente em relação a formação de professores e à 

disponibilidade de materiais didáticos que reflitam a realidade quilombola. A autora 

argumenta que, apesar de avanços na formulação das políticas públicas, a prática 

ainda enfrenta lacunas que dificultam o pleno desenvolvimento de uma educação que 

contemple o patrimônio cultural afro-brasileiro.  

A pesquisadora Lucileide Martins Borges Ferreira, na sua pesquisa 

intitulada Literatura afro-brasileira e africana: construindo caminhos para a educação 

quilombola na Unidade Integrada Pontal, no município de Bequimão/MA (2020) 

analisa a importância da literatura afro-brasileira e africana na construção de uma 

educação quilombola mais representativa e inclusiva. O estudo realizado na Unidade 

Integrada Pontal, no município de Bequimão/MA, mostra como a incorporação de 

textos literários que abordam a cultura e a história afro-brasileira pode transformar a 

experiência educacional dos estudantes quilombolas. 

A dissertação sugere que, ao incluir obras de autores(as) afro-brasileiros e 

africanos no currículo escolar, as escolas quilombolas podem fortalecer a autoestima 

dos estudantes e contribuir para o combate ao racismo estrutural. A autora destaca 

que a educação escolar quilombola precisa ir além das disciplinas tradicionais, 

proporcionando aos alunos um contato profundo com suas raízes culturais. Essa 

abordagem curricular baseada na literatura afro-brasileira e africana é vista como uma 

maneira enriquecedora de promover uma educação que valorize a diversidade e 

construa caminhos de resistência e emancipação cultural. 



29 

A pesquisa Os saberes ancestrais que circulam na escola do Quilombo 

Mata Cavalo/MT na perspectiva dos jovens do ensino médio, de Reginaldo Eugênio 

de Carvalho (2023), analisa os saberes ancestrais que circulam na escola do quilombo 

Mata Cavalo, no Mato Grosso, a partir da perspectiva dos jovens do ensino médio. O 

estudo examina como esses saberes são transmitidos e integrados ao cotidiano 

escolar, bem como sua importância na construção da identidade dos jovens 

quilombolas. Carvalho (2023) destaca que os saberes ancestrais, como 

conhecimentos relacionados à medicina tradicional, agricultura e espiritualidade, 

desempenham um papel central na educação desses jovens, fortalecendo sua 

conexão com a comunidade e o território. 

A dissertação também discute as tensões entre o currículo escolar formal 

e os conhecimentos tradicionais, apontando que muitas vezes as escolas 

desvalorizam ou ignoram os saberes locais em prol de um ensino padronizado. 

Carvalho (2023), defende que a educação quilombola deve buscar um equilíbrio entre 

o ensino formal e a valorização dos saberes ancestrais, promovendo uma educação 

mais contextualizada e significativa para os estudantes.  

A pesquisadora Sanciaray Yarha Silva da Rosa, em seu trabalho intitulado 

A luta das mulheres quilombolas no Vale do Ribeira e os processos educacionais em 

seus territórios (2022), investiga a luta das mulheres quilombolas no Vale do Ribeira 

e sua relação com os processos educacionais nas comunidades quilombolas. A autora 

explora como as mulheres quilombolas desempenham um papel central na liderança 

comunitária e na promoção de uma educação que valorize os saberes tradicionais e 

a resistência cultural.  

Rosa (2022) também aborda os desafios enfrentados pelas mulheres 

quilombolas, que muitas vezes precisam lidar com a dupla opressão de gênero e raça. 

O estudo sugere que os processos educacionais nas comunidades quilombolas 

podem ser fortalecidos ao reconhecer o papel dessas lideranças femininas, 

promovendo uma educação que seja sensível às questões de gênero e à valorização 

das tradições culturais. A pesquisa conclui que a educação quilombola, ao integrar os 

saberes e as experiências das mulheres daquelas áreas, pode contribuir 

significativamente para a luta por direitos e o empoderamento das comunidades. 

Na obra denominada Educação escolar quilombola: vivências e 

experiências na comunidade Contente, de Francisca das Chagas da Silva Alves 

(2018), são exploradas as vivências e experiências educativas na comunidade 



30 

quilombola de Contente (PE), destacando-se a importância da educação na formação 

da identidade e na resistência cultural. A autora argumenta que as escolas 

quilombolas, ao promoverem um currículo que valorize as tradições locais, 

desempenham um papel central na preservação da cultura e da história quilombola. 

A pesquisa foca nas práticas pedagógicas, que buscam integrar os saberes 

tradicionais ao ensino formal, criando uma educação mais significativa para os 

estudantes. 

A autora sublinha também, como desafios enfrentados pelas escolas 

quilombolas, a falta de recursos e o distanciamento entre o currículo nacional e a 

realidade local. A pesquisa reflete sobre como a educação quilombola deve ser 

pensada de forma mais integrada, respeitando as especificidades culturais das 

comunidades. Além disso, a autora defende a necessidade de políticas públicas que 

apoiem as escolas quilombolas, garantindo a inclusão dos saberes tradicionais e o 

fortalecimento da identidade cultural dos estudantes. 

A pesquisadora Eunice Aparecida Sampaio de Oliveira, em sua pesquisa 

Apontamentos sobre a educação quilombola no Quilombo São José da Serra, em 

Valença – RJ (2021), explora a educação no Quilombo São José da Serra, em 

Valença, Rio de Janeiro, destacando os desafios e as oportunidades que surgem no 

contexto educacional quilombola. A autora aponta que a educação nessas 

comunidades devem dialogar com às realidades locais, promovendo o ensino de 

saberes quilombolas e a valorização da cultura afro-brasileira. A dissertação analisa 

como a escola pode funcionar como um espaço de resistência cultural, ao preservar 

e ensinar a história e as tradições da comunidade quilombola. 

A pesquisa também discute as políticas públicas voltadas para a educação 

quilombola, apontando falhas na implementação de diretrizes que contemplem as 

especificidades dessas comunidades. Oliveira (2021) argumenta que, embora existam 

iniciativas voltadas para a inclusão de saberes afro-brasileiros no currículo, a prática 

ainda está distante de garantir uma educação verdadeiramente inclusiva e 

representativa. O estudo propõe que o fortalecimento da educação quilombola passa 

por uma maior articulação entre as políticas públicas e as necessidades locais, com 

foco na valorização cultural e na inclusão. 

A última pesquisa desse bloco de dissertações é da pesquisadora Aryana 

Maria Colombo de Souza e tem por título: Educação quilombola: um estudo 

(auto)biográfico sobre o Quilombo Santa Rita do Bracuí – resistência ou reinvenção? 



31 

(2021). A obra apresenta uma abordagem (auto)biográfica sobre o quilombo Santa 

Rita do Bracuí, explorando os processos educacionais dentro da comunidade 

quilombola. A autora investiga a relação entre educação, resistência e reinvenção 

cultural, com na forma como os quilombolas utilizam a educação, transformando-a em 

uma ferramenta utilizada para preservar sua identidade e história, ao mesmo tempo 

em que respondem às pressões externas de modernização e integração. A pesquisa 

explora a tensão entre manter as tradições e adaptar-se às novas realidades sociais 

e econômicas, especialmente em um mundo globalizado. 

A abordagem (auto)biográfica adotada por Souza permite uma reflexão 

profunda sobre as experiências individuais e coletivas dos quilombolas no que tange 

à educação. A pesquisa evidencia que a educação quilombola não é um processo 

homogêneo, mas um campo dinâmico onde os quilombolas estão continuamente 

negociando entre resistência e adaptação. Dessa forma, Souza conclui que a 

educação no quilombo Santa Rita do Bracuí funciona tanto como um mecanismo de 

preservação cultural quanto de reinvenção, permitindo que a comunidade resista às 

tentativas de apagamento cultural e, ao mesmo tempo, se reinvente de acordo com 

suas necessidades contemporâneas. 

As dissertações analisadas sobre educação quilombola entre 2017 e 2023 

revelam uma diversidade de enfoques regionais e temáticos, com ênfase na 

valorização dos saberes tradicionais, na construção da identidade étnica e na 

resistência cultural das comunidades quilombolas. Além disso, há uma preocupação 

com a sustentabilidade ambiental e a luta das mulheres quilombolas, assim como com 

a inserção dos jovens quilombolas no mercado de trabalho, reforçando a importância 

de uma educação contextualizada e voltada para a emancipação social. Por fim, as 

dissertações indicam que a educação quilombola, ao integrar saberes tradicionais e 

práticas pedagógicas críticas, funciona como uma ferramenta fundamental de 

resistência e reinvenção cultural. 

 

2.1 Análises das dissertações sobre educação escolar quilombola (2017-2023)  

Dando continuidade às pesquisas e análises, o quadro 2 apresenta uma 

síntese dos principais aspectos da educação escolar quilombola no período de 2017 

a 2023, evidenciando as temáticas centrais abordadas em dissertações selecionadas. 

Com abordagem em práticas pedagógicas, políticas públicas e a preservação dos 

saberes tradicionais, o quadro destaca a relevância do contexto quilombola na 



32 

construção de uma educação que respeite e valorize a identidade cultural dessas 

comunidades. Essa análise oferece uma visão crítica sobre os avanços e desafios na 

implementação de uma educação escolar que promove a equidade e o fortalecimento 

das tradições quilombolas. Veja a seguir: 

 

Quadro 2 – Dissertações sobre educação escolar quilombola (2017-2023) 

EDUCAÇÃO ESCOLAR QUILOMBOLA 

Nº TÍTULO AUTORES ANO INSTITUIÇÃO 

01 

Educação escolar quilombola no 

cariri cearense: africanização da 

escola a partir de pedagogias de 

quilombo 

● Autora: Ana Paula dos 

Santos 

● Orientador: Prof. Dr. 

Henrique Cunha 

Junior. 

● Co-orientadora: 

Cícera Nunes 

2018 

Universidade 

Federal do Ceará 

(UFC) 

02 

A realidade das classes 

multisseriadas em uma escola da 

comunidade quilombola na 

modalidade remota no município 

de Barreirinha, Amazonas, Brasil 

(2021- 2022) 

● Autora: Tereza de 

Jesus Pires Carvalho 

● Orientadora: Suely 

Aparecida do 

Nascimento 

Mascarenhas 

2023 

Universidade 

Federal do 

Amazonas (UFAM) 

03 

As práticas curriculares de 

professores(as): olhares para as 

experiências culturais negras e 

saberes quilombolas em Santa 

Luzia do Norte e a produção 

artística de mestre José Zumba 

● Autora: Beatriz Araújo 

da Silva 

● Orientadora: 

Roseane Maria de 

Amorim. 

2017 

Universidade 

Federal de Alagoas 

(UFAL) 

04 

Educação Escolar Quilombola: 

Currículo, Cultura, Fazeres e 

Saberes Tradicionais no Ensino 

de Química 

● Autor: Marciano Alves 

dos Santos. 

● Orientador: Prof. 

Anna Maria Canavarro 

Benite. 

2018 

Universidade 

Federal de Goiás 

(UFG) 

05 

Das fronteiras: mulheres, gestão 

quilombola e gestão escolar no 

Quilombo-Ribeirinho de Alegre | 

Januária – MG 

● Autora: Gilmara Silva 

Souza 

● Orientadora: Shirley 

Aparecida de Miranda 

2017 

Universidade 

Federal de Minas 

Gerais (UFMG) 

06 

Retomando territórios no campo 

dos saberes: o Movimento 

Quilombola do Maranhão 

(MOQUIBOM) e a construção do 

currículo da Escola Othon Soares 

I, localizada na comunidade Pau 

Pombo – Santa Helena – MA  

● Autor: Jadson 

Fernando Rodrigues 

Reis 

● Orientador: Prof. Dr. 

Arkley Marques 

Bandeira 

2022 

Universidade 

Federal do 

Maranhão (UFMA) 

07 

Vou continuar estudando, quero 

fazer o curso de medicina: 

processos de escolarização no 

quilombo da Liberdade em São 

Luís-MA 

● Autora: Karine 

Cristine Costa 

● Orientador(a): Carlos 

Benedito Rodrigues da 

Silva 

2023 

Universidade 

Federal do 

Maranhão (UFMA) 



33 

08 

Modos de viver e de se educar 

dos jovens estudantes 

quilombolas da comunidade 

urbana areal da baronesa – Porto 

Alegre/RS 

● Autora: Lueci da Silva 

Silveira 

● Orientadora: Profa. 

Carla Beatriz Meinerz 

2021 

Universidade 

Federal do Rio 

Grande do Sul 

(UFRGS) 

09 

Quilombo Urbano Liberdade: um 

estudo sobre as Manifestações 

Étnico-Culturais Afro-

Maranhenses no contexto da Lei 

10.639/2003 

● Autora: Katiúcia 

Ermiza Moreira da 

Silva Pereira 

● Orientador: Prof. Dr. 

Antonio de Assis Cruz 

Nunes 

2023 

Universidade 

Federal do 

Maranhão (UFMA) 

10 

Apontamentos sobre a educação 

quilombola no Quilombo São José 

da Serra em Valença – RJ 

● Autora: Eunice 

Aparecida Sampaio de 

Oliveira 

● Orientador: Prof. Dr. 

Julvan Moreira de 

Oliveira 

2021 

Universidade 

Federal de Juiz de 

Fora (UFJF) 

Fonte: A autora (2023). 

 

As dissertações sobre a educação escolar quilombola produzidas entre 

2017 e 2023 (quadro 2) abordam de forma crítica e abrangente os desafios, avanços 

e oportunidades relacionados à implementação de práticas educacionais voltadas 

para as comunidades quilombolas no Brasil. O quadro 02 reúne pesquisas que 

discutem a categoria educação escolar quilombola e apresenta uma variedade 

regional de temas nos estados de Alagoas, Amazonas, Ceará, Goiás, Maranhão, 

Minas Gerais e Rio Grande do Sul. 

Ao longo desse período, as pesquisas investigam temas como a 

africanização do currículo, a valorização dos saberes tradicionais, as dificuldades 

impostas pela pandemia e a implementação de políticas públicas, como a Lei nº 

10.639/2003. Elas fornecem uma visão aprofundada de como a educação quilombola 

pode ser um elemento de resistência cultural, construção de identidade étnica e 

promoção de equidade social, especialmente em contextos historicamente 

marginalizados. 

A primeira pesquisa do quadro 02, intitulada Educação escolar quilombola 

no cariri cearense: africanização da escola a partir de pedagogias de quilombo, a 

pesquisadora Ana Paula dos Santos (2018) investiga a africanização da educação 

escolar quilombola no Cariri Cearense, utilizando pedagogias específicas de 

quilombo. O estudo analisa como os valores culturais e as tradições afro-brasileiras 

são incorporados ao ambiente escolar, com o objetivo de transformar a escola em um 

espaço de resistência e afirmação identitária. A autora explora as práticas 



34 

pedagógicas que buscam promover uma educação decolonial, focada na valorização 

dos saberes quilombolas e na reconstrução das práticas educativas a partir de uma 

perspectiva afrocentrada. 

A dissertação revela que a educação quilombola, quando orientada pelas 

pedagogias de quilombo, atua como uma ferramenta de emancipação, permitindo que 

os alunos se reconectem com suas raízes culturais e históricas. Santos argumenta 

que a africanização do currículo não apenas fortalece a autoestima dos estudantes, 

mas também cria um espaço de resistência contra a marginalização e o racismo 

estrutural. A pesquisa destaca a importância de um currículo que dialogue com a 

realidade dos quilombos, valorizando a história e as práticas ancestrais das 

comunidades afrodescendentes. 

No trabalho A realidade das classes multisseriadas em uma escola da 

comunidade quilombola na modalidade remota no município de Barreirinha, 

Amazonas, Tereza de Jesus Pires Carvalho (2023), aborda a realidade das classes 

multisseriadas em uma escola quilombola em Barreirinha, no estado do Amazonas, 

durante a modalidade remota imposta pela pandemia de Covid-19. A pesquisa 

investiga os desafios enfrentados pelos professores e estudantes em lidar com a 

educação a distância em uma comunidade marcada pela falta de infraestrutura 

tecnológica e por dificuldades socioeconômicas. A autora analisa as estratégias 

adotadas pelos educadores para garantir a continuidade do ensino, apesar das 

limitações impostas pela pandemia. 

A dissertação evidencia as desigualdades educacionais que afetam as 

comunidades quilombolas, especialmente no contexto do ensino remoto. Carvalho 

(2023) destaca que, além da falta de acesso a equipamentos tecnológicos e internet, 

as classes multisseriadas exigem uma abordagem pedagógica diferenciada, o que 

tornou-se ainda mais desafiador no formato remoto. A pesquisa conclui que a 

modalidade à distância amplificou as barreiras já existentes para a educação 

quilombola, reforçando a necessidade de políticas públicas que assegurem o acesso 

igualitário à tecnologia e ao ensino de qualidade. 

A pesquisadora Beatriz Araújo da Silva em seu trabalho intitulado As 

práticas curriculares de professores(as): olhares para as experiências culturais negras 

e saberes quilombolas em Santa Luzia do Norte e a produção artística de mestre José 

Zumba (2017), investiga as práticas curriculares de professores em Santa Luzia do 

Norte, com foco na integração das experiências culturais negras e dos saberes 



35 

quilombolas nas escolas locais. A autora foca na produção artística do mestre José 

Zumba, um importante líder cultural da região, e nas maneiras como suas 

contribuições artísticas podem enriquecer o currículo escolar. A pesquisa examina a 

forma como os professores lidam com a inclusão dessas práticas culturais no ensino 

formal e as dificuldades encontradas para consolidar um currículo que valorize a 

identidade afro-brasileira. 

A dissertação indica que a produção cultural local, como a de mestre 

Zumba, tem um potencial significativo para conectar os alunos quilombolas com suas 

raízes culturais, ao mesmo tempo em que oferece uma alternativa criativa para a 

educação formal. Silva (2017), destaca que as práticas culturais quilombolas não 

devem ser vistas como meros complementos ao currículo, mas como parte essencial 

de uma educação que promova o respeito à diversidade e à história afrodescendente. 

Além disso, a pesquisa também ressalta a importância da formação de professores 

para trabalhar com as realidades culturais das comunidades quilombolas. 

Marciano Alves dos Santos, em sua dissertação, intitulada Educação 

escolar quilombola: currículo, cultura, fazeres e saberes tradicionais no ensino de 

Química (2018), explora o ensino dessa disciplina nas escolas quilombolas, propondo 

uma integração entre o currículo formal e os saberes tradicionais das comunidades 

afrodescendentes. O autor argumenta que o ensino de ciências como a Química pode 

ser adaptado para dialogar com os conhecimentos locais, promovendo assim uma 

educação mais contextualizada e significativa para os estudantes quilombolas. A 

pesquisa analisa a maneira como os saberes tradicionais, tais como o uso de plantas 

medicinais e práticas sustentáveis de manejo ambiental, podem ser incorporados ao 

ensino de Química. 

O estudo sugere que a inclusão dos saberes quilombolas no ensino das 

ciências contribui para uma educação que valoriza a diversidade cultural e promove 

uma compreensão mais ampla dos fenômenos naturais. Santos (2018) defende que, 

ao integrar o conhecimento científico ao saber tradicional, é possível promover uma 

educação mais inclusiva, que respeite as particularidades culturais dos alunos 

quilombolas. A pesquisa conclui que essa abordagem pode fortalecer a identidade 

cultural dos estudantes e contribuir para a construção de uma sociedade mais 

equitativa. 

Na pesquisa Das fronteiras: mulheres, gestão quilombola e gestão escolar 

no Quilombo-Ribeirinho de Alegre/Januária-MG, Gilmara Silva Souza (2017) faz uma 



36 

análise sobre a atuação das mulheres quilombolas na gestão escolar e comunitária 

no quilombo Ribeirinho de Alegre, em Januária, Minas Gerais. A autora destaca o 

papel central que as mulheres desempenham na organização e liderança das 

atividades educacionais e culturais da comunidade. A pesquisa aborda como as 

mulheres conciliam as responsabilidades de gestão escolar com a manutenção das 

tradições quilombolas, criando um ambiente educacional que reflete os valores 

comunitários e fortalece a identidade cultural dos estudantes. 

A dissertação de Souza (2017), também discute os desafios enfrentados 

pelas mulheres quilombolas, que muitas vezes precisam lidar com questões de 

gênero, raça e classe no contexto da gestão escolar. A autora argumenta que a 

valorização das mulheres na gestão das escolas quilombolas é essencial para a 

construção de uma educação que seja verdadeiramente inclusiva e representativa das 

realidades locais. A pesquisa aponta que as mulheres quilombolas são agentes 

fundamentais na promoção de uma educação crítica, que visa a emancipação social 

e a preservação cultural. 

A pesquisa de Jadson Fernando Rodrigues Reis, que tem por título 

Retomando territórios no campo dos saberes: o Movimento Quilombola do Maranhão 

(MOQUIBOM) e a construção do currículo da Escola Othon Soares I, localizada na 

comunidade Pau Pombo – Santa Helena-MA (2022), investiga a atuação do 

Movimento Quilombola do Maranhão (MOQUIBOM) na construção de um currículo 

escolar para a Escola Othon Soares I, localizada na comunidade Pau Pombo. A 

dissertação foca na relação entre o movimento social e a educação quilombola, 

examinando como o MOQUIBOM atua na valorização dos saberes tradicionais e na 

criação de um currículo que reflita as especificidades culturais das comunidades 

quilombolas. O autor argumenta que o movimento social tem um papel central na 

construção de uma educação emancipatória e na luta pelo reconhecimento dos 

direitos das comunidades quilombolas. 

O trabalho revela que o currículo construído com a participação do 

MOQUIBOM promove uma educação que valoriza os saberes locais e a história das 

comunidades quilombolas, contribuindo para a formação de uma identidade coletiva 

forte e para a resistência cultural. Reis (2022), destaca que o envolvimento dos 

movimentos sociais na educação quilombola é essencial para garantir que as práticas 

pedagógicas sejam verdadeiramente inclusivas e respeitem as especificidades 

culturais das comunidades. 



37 

A pesquisadora Karine Cristine Costa, na pesquisa Vou continuar 

estudando, quero fazer o curso de medicina: processos de escolarização no quilombo 

da Liberdade em São Luís – MA (2023), explora os processos de escolarização de 

jovens quilombolas no Quilombo da Liberdade, em São Luís, Maranhão. A pesquisa 

foca nas aspirações educacionais dos jovens quilombolas e nos desafios que 

enfrentam ao buscar a continuidade de seus estudos, com o exemplo de um estudante 

que almeja cursar medicina. A autora analisa as barreiras estruturais que dificultam o 

acesso desses jovens à educação superior, como a falta de recursos, o preconceito 

racial e a invisibilidade social. 

Costa (2023), por sua vez, destaca a importância de uma educação 

quilombola que incentive os alunos a sonharem e buscarem carreiras acadêmicas, 

demonstrando como as escolas quilombolas podem atuar como espaços de 

transformação social. A dissertação revela que, embora existam obstáculos, muitos 

jovens quilombolas têm o desejo de avançar na escolarização, motivados por suas 

próprias experiências de vida e pela vontade de contribuir para o desenvolvimento de 

suas comunidades. A pesquisa sugere que políticas públicas mais robustas são 

necessárias para garantir o acesso desses estudantes à educação de qualidade e às 

universidades. 

Lueci da Silva Silveira, em sua dissertação “Modos de viver e de se educar 

dos jovens estudantes quilombolas da comunidade urbana Areal da Baronesa-Porto 

Alegre/RS” (2021), investiga os modos de vida e os processos educacionais dos 

jovens quilombolas da comunidade urbana Areal da Baronesa, em Porto Alegre, Rio 

Grande do Sul. A pesquisa foca na dualidade vivida pelos jovens que, ao residirem 

em uma área urbana, enfrentam tanto o desafio de preservar suas tradições culturais 

quanto de se adaptarem à realidade urbana e às demandas da sociedade moderna. 

A autora analisa como a educação formal pode, por vezes, desconsiderar os saberes 

quilombolas, criando um distanciamento entre os jovens e suas raízes culturais. 

A dissertação de Silveira (2021) sugere que, apesar do contexto urbano, os 

jovens quilombolas encontram maneiras de manter e ressignificar suas tradições, 

especialmente através da educação comunitária e da participação em atividades 

culturais locais. A pesquisa também revela a importância de currículos escolares que 

considerem as realidades desses jovens, promovendo uma educação que integre 

saberes tradicionais e contemporâneos. A autora conclui que a educação quilombola 

em áreas urbanas necessita de uma abordagem diferenciada, que valorize a 



38 

identidade quilombola e reconheça a pluralidade de experiências desses jovens. 

No estudo Quilombo Urbano Liberdade: um estudo sobre as Manifestações 

Étnico-Culturais Afro-Maranhenses no contexto da Lei nº 10.639/2003, a 

pesquisadora Katiúcia Ermiza Moreira da Silva Pereira (2023), analisa as 

manifestações étnico-culturais afro-maranhenses no Quilombo Urbano Liberdade, em 

São Luís-MA, à luz da Lei n. 10.639/2003, que torna obrigatório o ensino da história e 

cultura afro-brasileira nas escolas. A dissertação investiga como essas manifestações 

culturais são vivenciadas e ensinadas nas escolas da comunidade quilombola, 

destacando a importância de um currículo que valorize a história e a cultura 

afrodescendentes.  

A pesquisa de Pereira (2023) revela que, apesar da existência da lei, ainda 

há lacunas significativas em sua aplicação nas escolas, especialmente no que diz 

respeito à formação dos professores e ao uso de materiais didáticos adequados. A 

autora destaca que as manifestações culturais afro-maranhenses, como o tambor de 

crioula e as festividades tradicionais, desempenham um papel crucial na formação da 

identidade dos jovens quilombolas e precisam ser integradas ao currículo escolar de 

forma mais estruturada. A dissertação sugere a necessidade de maior envolvimento 

das políticas públicas na efetivação da Lei nº 10.639/2003, garantindo que as 

manifestações culturais afro-brasileiras sejam adequadamente representadas no 

ensino formal. 

A análise das dissertações sobre a educação escolar quilombola (2017-

2023) revela uma diversidade de abordagens que convergem na valorização das 

práticas e saberes quilombolas como elementos centrais para uma educação inclusiva 

e culturalmente sensível. Ao final, essas dissertações enfatizam a necessidade de 

políticas públicas mais amplas e profundas, formação adequada de professores e a 

promoção de um ensino que reconheça e celebre a história e as contribuições das 

comunidades afro-brasileiras, configurando a educação quilombola como um 

instrumento fundamental para a justiça social e a transformação educacional. 

 

2.2 Análise das dissertações sobre saberes tradicionais (2017-2023)  

Dando continuidade ao aprofundamento dos temas que se relacionam na 

presente pesquisa, o quadro 3 apresenta uma compilação das dissertações que 

investigam os Saberes Tradicionais no período de 2017 a 2023, enfatizando a 

importância desses conhecimentos na valorização da cultura e identidade. Esta 



39 

análise abrange diversas áreas de estudo, como elementos culturais, agricultura e 

espiritualidade, mostrando a profundidade e a diversidade dos saberes tradicionais 

em contextos comunitários. Veja: 

 

Quadro 3 – Dissertações sobre Saberes Tradicionais (2017-2023) 

SABERES TRADICONAIS 

Ord. TÍTULO AUTORES ANO INSTITUIÇÃO 

01 

(Re)invenção de saberes 

tradicionais: um estudo dos 

cocos de Fortaleza (CE) 

● Autor: Joel Oliveira de 

Araújo 

● Orientador: Prof. Dr. 

Antônio George Lopes 

Paulino. 

● Coorientador: Prof. Dr. 

Ricardo Cesar Carvalho 

Nascimento. 

2022 

Universidade 

Federal do Ceará 

(UFC) 

02 

O diálogo entre saberes 

tradicionais e saberes 

escolares: um estudo sobre os 

desafios para a valorização da 

cultura do povo Kanhgág de 

Nonoai/RS 

● Autor: Júlio Pedroso da 

Silva 

● Orientador: Prof. Dr 

Jaime José Zitkoski 

2021 

Universidade 

Federal do Rio 

Grande do Sul 

(UFRGS) 

03 

Enfrentamentos cotidianos 

das mulheres da comunidade 

de remanescentes de 

Quilombolas do Cedro- 

Mineiros-GO 

● Autora: Aline Grigório da 

Silva 

● Orientadora: Janice 

Rodrigues Placeres 

Borges 

2019 

Universidade 

Federal de São 

Carlos (UFSCar) 

04 

Comunidade Quilombola 

Nicanor da Luz: uma 

etnografia sobre saberes 

tradicionais e religiosidades 

● Autora: Eva Maria Dutra 

Pinheiro 

● Orientadora: Rosane 

Aparecida Rubert 

● Coorientadora: Lori 

Altmann 

2019 

Universidade 

Federal de Pelotas 

(UFPel) 

05 

Educação Escolar 

Quilombola: Currículo, 

Cultura, Fazeres e Saberes 

Tradicionais no Ensino de 

Química 

● Autor: Marciano Alves 

dos Santos. 

● Orientador: Prof. Anna 

Maria Canavarro Benite. 

2018 

Universidade 

Federal de Goiás 

(UFG) 

06 

Educação e saberes 

tradicionais quilombolas: um 

estudo sobre as práticas 

educativas na escola 

municipal Jaú Tambor/Novo 

Airão – AM 

● Autora: Laura Belém 

Pereira 

● Orientadora: Hellen 

Cristina Picanço Simas 

2021 

Universidade 

Federal do 

Amazonas (UFAM) 

07 

Tecnologia social: 

contribuições educativas na 

perspectiva da comunidade de 

Mazagão Velho para 

preservação de saberes 

● Autora: Gisele Paula 

Batista 

● Orientadora: Eugénia da 

Luz Foster 

2019 

Universidade 

Federal do Amapá 

(UNIFAP) 



40 

08 

A pesca e o Centro de 

Lançamento de Alcântara: 

saberes e conflitos sociais 

● Autor: Tacilvan Silva 

Alves 

● Orientadora: Profa. Dra. 

Cynthia Carvalho Martins 

● Coorientadora: Profa. 

Dra. Patrícia Maria 

Portela Nunes 

2018 

Universidade 

Estadual do 

Maranhão (UEMA) 

09 

Saberes tradicionais de 

benzedeiras e os processos 

educativos da EJA 

● Autor: Ronildo Geraldo 

da Silva 

● Orientador: Natalino 

Neves da Silva 

2022 

Universidade 

Federal de Minas 

Gerais (UFMG) 

10 

Saberes Tradicionais dos 

remanescentes de 

quilombolas da Comunidade 

Umarizal (Baião/PA) 

● Autor: Joatan Soares de 

Sousa 

● Orientadora: Profa. Dra. 

Mara Rita Duarte de 

Oliveira 

2018 

Universidade 

Federal do Pará 

(UFPA) 

11 

O cuidar feminino: saberes e 

fazeres tradicionais de 

benzedeiras quilombolas de 

Mostardas-RS 

● Autora: Gabriela Pôrto 

Marques 

● Orientadora: Profa. Dra. 

Deise Lisboa Riquinho 

2019 

Universidade 

Federal do Rio 

Grande do Sul 

(UFRGS) 

12 

Os saberes ancestrais que 

circulam na escola do 

Quilombo Mata Cavalo/MT na 

perspectiva dos jovens do 

ensino médio 

● Autor: Reginaldo 

Eugênio de Carvalho 

● Orientadora: Dra. 

Viviane Inês 

Weschenfelder 

2023 

Universidade do 

Vale do Rio dos 

Sinos (UNISINOS) 

13 

Saberes tradicionais, memória 

e cultura: uma análise das 

práticas culturais da 

comunidade Remanescente 

de Quilombo do Itacuruçá 

(Abaetetuba/Pará) 

● Autor: Laércio Farias da 

Costa 

● Orientadora: Profa. Dra. 

Mara Rita Duarte de 

Oliveira 

2019 

Universidade 

Federal do Pará 

(UFPA) 

14 

Saberes locais e fomento 

comunitário: uma estratégia 

de articulação entre arranjos 

produtivos e turismo de 

experiência na comunidade de 

Damásio em Guimarães – MA 

● Autora: Tereza Cristina 

Lobato Pereira 

● Orientador: Profa. Dra. 

Conceição de Maria 

Belfort de Carvalho 

2023 

Universidade 

Federal do 

Maranhão (UFMA) 

15 

Trabalho, educação e saberes 

para a reprodução ampliada 

da vida: experiências de 

mulheres quilombolas em 

Porto Alegre/RS 

● Autora: Salete Vedovatto 

Facco 

● Orientador: Profa. Dra. 

Maria Clara Bueno 

Fischer 

2020 

Universidade 

Federal do Rio 

Grande do Sul 

(UFRGS) 

16 

Comunidade Quilombola de 

Santa Tereza do Matupiri: 

autoimagem, construção 

sócio-histórica e territorial 

● Autor: Georgio Ítalo 

Ferreira de Oliveira 

● Orientador: Professor 

Doutor Renan 

Albuquerque Rodrigues 

2017 

Universidade 

Federal do 

Amazonas (UFAM) 

Fonte: A autora (2023). 

 

As dissertações dispostas no quadro 3 refletem a diversidade de práticas e 

conhecimentos culturais preservados por comunidades tradicionais no Brasil, com 



41 

ênfase em quilombolas, indígenas e outros grupos. Esses trabalhos abordam a 

importância da preservação e ressignificação de saberes locais, explorando como eles 

influenciam a educação, o desenvolvimento comunitário, a identidade territorial, e as 

relações sociais dentro dessas comunidades. As pesquisas foram desenvolvidas nos 

estados: Amapá, Amazonas, Ceará, Goiás, Maranhão, Minas Gerais, Pará, Rio 

Grande do Sul e São Paulo. 

Joel Oliveira de Araújo, em sua dissertação intitulada (Re)invenção de 

saberes tradicionais: um estudo dos cocos de Fortaleza (CE) (2022), explora o 

processo de ressignificação dos saberes tradicionais ligados à cultura dos cocos na 

cidade de Fortaleza, Ceará. O estudo enfatiza o modo como esses saberes têm sido 

preservados e transformados ao longo do tempo, refletindo a interação entre tradição 

e modernidade. Araújo (2022) argumenta que os cocos funcionam como uma 

manifestação cultural dinâmica, que se adapta às novas gerações sem perder a 

conexão com suas raízes históricas. 

A dissertação revela que a reinvenção dos saberes tradicionais é um 

processo contínuo, necessário para que esses elementos culturais permaneçam 

vivos. O autor destaca o papel dos cocos na formação da identidade cultural de 

Fortaleza e como esses saberes são preservados e reinventados em um contexto 

urbano em constante mudança. Araújo (2022) conclui que a ressignificação dos 

saberes tradicionais é fundamental para a preservação das manifestações culturais, 

especialmente em um cenário globalizado. 

Na dissertação O diálogo entre saberes tradicionais e saberes escolares: 

um estudo sobre os desafios para a valorização da cultura do povo Kanhgág de 

Nonoai/RS (2021), Júlio Pedroso da Silva investiga os desafios para integrar os 

saberes tradicionais do povo Kanhgág no currículo escolar em Nonoai, Rio Grande do 

Sul. A pesquisa revela as dificuldades de conciliar os conhecimentos tradicionais 

indígenas com a educação formal, que muitas vezes segue um modelo eurocêntrico. 

Silva (2021) discute em como a falta de valorização dos saberes indígenas 

no contexto escolar é um dos principais obstáculos à preservação da identidade 

cultural do povo Kanhgág. O autor defende que a educação intercultural, que respeita 

e valoriza os saberes locais, é essencial para promover a inclusão e o fortalecimento 

da cultura indígena nas escolas. Por fim, a dissertação sugere que a integração dos 

saberes tradicionais no currículo pode ser uma estratégia positiva para a preservação 

cultural e o empoderamento das comunidades indígenas. 



42 

A dissertação de Aline Grigório da Silva, Enfrentamentos cotidianos das 

mulheres da comunidade de remanescentes de Quilombolas do Cedro – Mineiros-GO 

(2019), examina os desafios enfrentados pelas mulheres quilombolas na comunidade 

de Cedro, em Goiás. A pesquisa foca na conciliação entre os saberes tradicionais e 

as demandas contemporâneas, como o acesso à educação e ao trabalho, e o papel 

dessas mulheres na preservação dos saberes quilombolas. 

Silva (2019) aponta como as mulheres quilombolas são fundamentais para 

a manutenção das tradições e a transmissão desses conhecimentos às gerações 

futuras. A dissertação destaca as formas de resistência cultural e a resiliência dessas 

mulheres diante das adversidades, sugerindo que políticas públicas voltadas ao apoio 

dessas lideranças femininas são essenciais para a preservação das comunidades 

quilombolas e seus saberes. 

Eva Maria Dutra Pinheiro, em sua dissertação Comunidade Quilombola 

Nicanor da Luz: uma etnografia sobre saberes tradicionais e religiosidades (2019), 

realiza uma etnografia da comunidade quilombola Nicanor da Luz, no Rio Grande do 

Sul, com foco nas práticas religiosas e saberes tradicionais. O estudo investiga como 

a religiosidade permeia a vida cotidiana da comunidade, funcionando como um pilar 

para a coesão social e a preservação da identidade coletiva. 

A autora argumenta que as práticas religiosas são centrais para a 

manutenção dos saberes tradicionais e servem como uma forma de resistência 

cultural. Pinheiro (2019) conclui que a religiosidade na comunidade quilombola não é 

apenas uma questão de fé, mas também uma ferramenta importante para a 

preservação da cultura e da memória coletiva, reforçando os laços comunitários. 

Na dissertação denominada Tecnologia social: contribuições educativas na 

perspectiva da comunidade de Mazagão Velho para preservação de saberes (2019), 

Gisele Paula Batista explora como a comunidade de Mazagão Velho, no Amapá, 

utiliza tecnologias sociais para preservar os saberes tradicionais do local. A autora 

analisa as estratégias adotadas pela comunidade para garantir a continuidade dos 

conhecimentos ancestrais, especialmente em relação às práticas agrícolas, à 

medicina tradicional e às festividades culturais. 

Batista (2019) destaca que a tecnologia social, entendida como uma 

ferramenta adaptada às realidades locais, pode ser uma aliada poderosa na educação 

e preservação de saberes tradicionais. A dissertação indica que a integração de 

práticas educativas que respeitem e promovam os saberes comunitários é essencial 



43 

para o fortalecimento da identidade cultural em Mazagão Velho, além de ser um 

exemplo de resistência à homogeneização cultural imposta pelas tecnologias 

convencionais. 

Tacilvan Silva Alves, em sua dissertação Pesca e o Centro de Lançamento 

de Alcântara: saberes e conflitos sociais (2018), investiga os impactos da instalação 

do Centro de Lançamento de Alcântara (CLA) sobre os saberes e práticas tradicionais 

dos pescadores da região. A pesquisa foca nos conflitos sociais gerados pela 

presença do centro e nas formas como os pescadores locais resistem à perda de 

acesso ao território pesqueiro, que é o elemento fundamental para sua subsistência e 

para a preservação de seus saberes. 

Alves (2018) revela que os pescadores utilizam os saberes tradicionais 

como forma de resistência e resiliência diante das mudanças impostas pela 

modernidade e pelo desenvolvimento tecnológico da região. A pesquisa destaca que 

a integração entre o desenvolvimento tecnológico e os saberes tradicionais é um 

caminho necessário para a redução dos conflitos e para a preservação das práticas 

culturais locais, destacando a importância de políticas públicas que protejam o 

patrimônio cultural das comunidades tradicionais. 

Na dissertação Saberes tradicionais de benzedeiras e os processos 

educativos da EJA (2022), Ronildo Geraldo da Silva investiga como os saberes das 

benzedeiras são incorporados aos processos educativos da Educação de Jovens e 

Adultos (EJA). A pesquisa explora o papel dessas práticas de cura tradicionais no 

fortalecimento da identidade cultural dos estudantes da EJA e como esses saberes 

podem ser integrados ao currículo escolar, promovendo uma educação mais 

conectada com a realidade local. 

Silva (2022) também argumenta que as benzedeiras representam uma 

fonte rica de saberes que, ao serem incorporados à educação formal, podem contribuir 

para a construção de uma educação mais inclusiva e significativa. A dissertação 

conclui que os saberes das benzedeiras podem fortalecer os processos de ensino-

aprendizagem, especialmente em contextos de vulnerabilidade social, nos quais a 

valorização da cultura local pode ser uma estratégia poderosa para o sucesso escolar. 

Joatan Soares de Sousa, em sua pesquisa intitulada Saberes Tradicionais 

dos remanescentes de quilombolas da Comunidade Umarizal (Baião/PA) (2018), 

estuda os saberes tradicionais dos quilombolas da Comunidade Umarizal, no Pará. A 

pesquisa se concentra em como esses saberes são transmitidos de geração em 



44 

geração e o papel que desempenham na vida cotidiana da comunidade. O autor foca 

em práticas como a agricultura, o uso de plantas medicinais e os rituais religiosos, que 

são centrais para a preservação da identidade quilombola. 

Sousa (2018) aponta que os saberes tradicionais são fundamentais para a 

coesão social e para a preservação cultural da Comunidade Umarizal, ressaltando a 

importância de mantê-los vivos em meio aos desafios da modernidade. A dissertação 

destaca a necessidade de políticas públicas que valorizem e protejam os saberes 

quilombolas, garantindo que sejam preservados e transmitidos às gerações futuras. 

A dissertação de Gabriela Pôrto Marques, intitulada O cuidar feminino: 

saberes e fazeres tradicionais de benzedeiras quilombolas de Mostardas-RS (2019), 

explora os saberes e as práticas tradicionais de cura das benzedeiras quilombolas na 

cidade de Mostardas, Rio Grande do Sul. A autora investiga como esses saberes, 

transmitidos de geração em geração, estão profundamente enraizados na tradição 

feminina da comunidade, e como são fundamentais para a saúde e o bem-estar da 

comunidade quilombola.  

Marques (2019) analisa a forma como os saberes das benzedeiras 

representam, não apenas um conhecimento técnico de cura, mas também uma forma 

de resistência cultural e de manutenção das tradições quilombolas. A pesquisa sugere 

que o reconhecimento e a valorização dessas práticas são essenciais para a 

preservação dos saberes tradicionais e para o fortalecimento da identidade cultural da 

comunidade quilombola de Mostardas. 

Na dissertação denominada Saberes tradicionais, memória e cultura: uma 

análise das práticas culturais da comunidade Remanescente de Quilombo do 

Itacuruçá (Abaetetuba/Pará) (2019), Laércio Farias da Costa examina as práticas 

culturais e a preservação dos saberes tradicionais na comunidade quilombola de 

Itacuruçá, localizada no Pará. O autor investiga como os rituais e as manifestações 

culturais servem como elementos de preservação da memória coletiva e de 

fortalecimento da identidade quilombola. 

Costa (2019) também argumenta que a memória e a cultura local são 

preservadas principalmente através dos saberes tradicionais que circulam na 

comunidade, como a agricultura, o uso de ervas medicinais e as celebrações 

religiosas. A pesquisa sugere que esses saberes são essenciais para manter a coesão 

social e a autonomia cultural da comunidade, funcionando como uma resistência 

contra as pressões externas da modernidade. O autor destaca a necessidade de 



45 

políticas públicas que incentivem a proteção e valorização dessas tradições culturais. 

Tereza Cristina Lobato Pereira, em sua dissertação chamada Saberes 

locais e fomento comunitário: uma estratégia de articulação entre arranjos produtivos 

e turismo de experiência na comunidade de Damásio em Guimarães – MA (2023), 

explora a articulação entre os saberes tradicionais e o turismo de experiência na 

comunidade de Damásio, no Maranhão. A autora investiga como os arranjos 

produtivos locais, baseados nos saberes tradicionais, podem ser integrados ao 

turismo, promovendo o desenvolvimento econômico sustentável da comunidade. 

Pereira (2023) sugere que o turismo de experiência, quando bem 

estruturado, pode funcionar como uma estratégia para a preservação dos saberes 

locais e o fomento da economia comunitária. O estudo destaca o potencial do turismo 

como uma ferramenta de valorização cultural, ao promover o contato dos visitantes 

com as práticas tradicionais e os modos de vida da comunidade. No entanto, a autora 

ressalta a importância de garantir que esse processo de articulação seja conduzido 

de forma a não comprometer a autenticidade dos saberes e as dinâmicas culturais 

locais. 

Na pesquisa Trabalho, educação e saberes para a reprodução ampliada da 

vida: experiências de mulheres quilombolas em Porto Alegre/RS (2020), Salete 

Vedovatto Facco investiga as experiências de mulheres quilombolas em Porto Alegre, 

com foco no papel dos saberes tradicionais na reprodução social e cultural dessas 

comunidades. A pesquisa aborda como essas mulheres conciliam suas 

responsabilidades familiares e comunitárias com o trabalho e a educação, 

preservando e transmitindo seus saberes. 

Facco (2020) argumenta que os saberes tradicionais desempenham um 

papel crucial na vida das mulheres quilombolas, especialmente no que diz respeito à 

educação dos filhos e à gestão do cotidiano comunitário. A dissertação destaca que, 

apesar dos desafios enfrentados, as mulheres quilombolas têm um papel central na 

preservação da cultura e no fortalecimento das redes de solidariedade comunitária. A 

pesquisa conclui que a valorização dos saberes tradicionais dessas mulheres é 

essencial para garantir a reprodução ampliada da vida nas comunidades quilombolas. 

Na dissertação Comunidade Quilombola de Santa Tereza do Matupiri: 

autoimagem, construção sócio-histórica e territorial (2017), Georgio Ítalo Ferreira de 

Oliveira explora a construção da autoimagem e da identidade territorial da 

Comunidade Quilombola de Santa Tereza do Matupiri, no Amazonas. A pesquisa 



46 

analisa o processo de construção sócio-histórica da comunidade, investigando como 

os quilombolas percebem e defendem seu território em face das pressões externas, 

como a expansão agrícola e o desmatamento. 

Oliveira (2017) também analisa como a autoimagem da comunidade está 

intimamente ligada à preservação de seu território e de seus saberes tradicionais. A 

dissertação aponta que a defesa do território é um elemento essencial para a 

manutenção da identidade quilombola e que os saberes tradicionais desempenham 

um papel central nesse processo. O autor conclui que a construção da autoimagem e 

a preservação do território são fatores interdependentes, essenciais para a resistência 

cultural e social da comunidade quilombola de Santa Tereza do Matupiri. 

As dissertações analisadas sublinham a importância dos saberes 

tradicionais como alicerces culturais e sociais para as comunidades estudadas. Esses 

saberes, muitas vezes marginalizados, são fundamentais para a construção da 

identidade coletiva, a preservação do território e a promoção de uma educação que 

valorize a diversidade. As pesquisas ressaltam a necessidade de políticas que 

reconheçam e protejam esses conhecimentos, assegurando sua transmissão às 

futuras gerações. Ao integrar os saberes tradicionais aos contextos educacionais, 

econômicos e territoriais, essas pesquisas demonstram que a valorização dessas 

práticas culturais é essencial para a resistência e o fortalecimento das comunidades 

tradicionais no Brasil contemporâneo.  

  



47 

3 HISTÓRIA E DEFINIÇÃO DOS QUILOMBOS NO BRASIL E NO MARANHÃO  

 

Nas Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar 

Quilombola, estabelecidas pela Resolução nº 8, de 20 de novembro de 2012, o 

conceito de quilombo vincula-se à ideia de identidade étnico-racial e à luta histórica 

dessas comunidades pelo direito ao território. Segundo as diretrizes, as comunidades 

quilombolas são definidas como grupos étnico-raciais identificados pela 

autoatribuição, que possuem trajetória histórica própria, relações sociais específicas 

e ancestralidade negra ligada à resistência à opressão histórica. 

Os quilombos possuem ambientes essenciais à sua manutenção e às 

reminiscências históricas, que permitem perpetuar suas memórias, trajetórias comuns 

e a valorização dos antepassados, pautada em uma história identitária. Nessa 

contextualização, a Educação Quilombola nas instituições educacionais situadas em 

terras quilombolas busca a formação da identidade de seu povo, fortalecendo as 

heranças culturais, históricas, sociais, entre outras, partindo da realidade de sua 

vivência e de suas histórias de vida. 

Para Santos e Meneses (2009), é evidente que toda experiência social é 

produzida e reproduzida conhecimentos, o que necessariamente pressupõe que 

existam uma ou várias epistemologias. Assim, tais autores destacam que a concepção 

de epistemologia condiz a uma ideia que reflete, ou não, sobre as circunstâncias 

concernentes a um conhecimento válido, onde uma experiência social se torna 

intencional.  

Considerando que a episteme das experiências sociais dos mais 

favorecidos predomina nas mais diferentes instituições escolares, urge focalizar os 

saberes locais os quais abrangem um estatuto epistêmico que proporciona relevância 

às suas singularidades e diversidades – propiciando que as intersecções gerem vida 

e produzam diversas matizes de conhecimento.  

No Maranhão, segundo dados do Instituto Nacional de Estudos e 

Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira (INEP), em 2020, existiam 720 escolas 

localizadas em comunidades quilombolas, distribuídas em diferentes municípios do 

estado. Uma realidade também distante da demanda de estudantes que residem no 

Campo. 

A educação escolar quilombola tem sido objeto de atenção por parte de 

diversos pesquisadores e instituições, uma vez que trata-se de uma modalidade de 



48 

ensino que tem como objetivo garantir a educação de qualidade para as comunidades 

quilombolas, respeitando e valorizando sua cultura e tradições. Nesse sentido, é 

importante destacar a relevância da valorização dos saberes tradicionais nas escolas 

quilombolas, uma vez que esses conhecimentos são construídos a partir das 

experiências e vivências dos membros da comunidade, sendo fundamentais para a 

construção de uma identidade cultural e para o fortalecimento da autoestima. 

A contextualização sobre a importância da valorização dos saberes 

tradicionais nas escolas quilombolas é fundamental para compreender a relevância 

de uma proposta pedagógica que conecte esses saberes com os saberes escolares. 

As escolas quilombolas têm uma história de luta por reconhecimento e valorização de 

sua cultura e tradições, que muitas vezes são negligenciadas no ambiente escolar. 

Assim, é importante considerar as contribuições dos saberes tradicionais 

das comunidades quilombolas no ensino-aprendizagem dos alunos da localidade, a 

fim de agir como mecanismo de conservação das tradições desses povos. Saberes 

como a medicina natural, a culinária, as técnicas agrícolas, a música e a dança, 

possuem um valor cultural e histórico que deve ser preservado e ensinado às futuras 

gerações. Esses saberes são transmitidos de forma oral e prática, de geração em 

geração, e são parte fundamental da identidade e da memória dessas comunidades 

(Carvalho, 2020). 

 

3.1 Quilombos: definições conceituais  

O termo quilombo possui origem na língua bantu e, durante o período da 

escravidão no Brasil, designava comunidades formadas por pessoas escravizadas 

que fugiam das fazendas em busca de liberdade (Munanga, 1996). Esses espaços 

foram cruciais na resistência ao sistema escravista, reunindo indivíduos que se 

organizavam para viver de forma autônoma e contrária às imposições coloniais. 

Dentre os vários quilombos que existiram, destaca-se a República de Palmares, uma 

das mais conhecidas comunidades de resistência negra, situada onde hoje é o 

município de União dos Palmares, no estado de Alagoas, então parte da capitania de 

Pernambuco, com atividades que remontam ao final do século XVI ou início do XVII. 

Ao longo da história, os quilombos simbolizaram a luta e a perseverança do povo 

negro em manter sua liberdade e identidade, mesmo em meio à repressão 

escravocrata (Moura, 1981). 

Segundo Schmitt, Turatti e Carvalho (2002), no período colonial brasileiro 



49 

(1500-1822), quilombo era definido como toda a habitação de negros fugidos, que 

passem de cinco, em parte despovoada, ainda que não tenham ranchos levantados e 

nem se achem pilões nele. Essa definição foi originalmente formulada pelo Conselho 

Ultramarino em 1740, como resposta ao rei de Portugal, e ocasionalmente inalterada 

entre estudiosos e operadores do direito até ser ressignificada sob a perspectiva 

antropológica da teoria da etnicidade, impulsionada pelos movimentos que emergiram 

com as inovações introduzidas pela Constituição Federal de 1988. 

O Ato das Disposições Constitucionais Transitórias (ADCT), regulamentado 

pelo Decreto nº 4.887/2003 da Constituição Federal, estabelece que: “Art. 68. Aos 

remanescentes das comunidades dos quilombos que estejam ocupando suas terras 

é reconhecida a propriedade definitiva, devendo o Estado emitir-lhes os títulos 

respectivos” (Brasil, 2003). 

Assim, os quilombos, a partir dos esforços do movimento de resistência, 

alcançou o reconhecimento legislativo. Em 1988, a Constituição Federal do Brasil 

reconheceu os direitos das comunidades quilombolas, garantindo-lhes a propriedade 

das terras que historicamente ocupavam. Desde então, várias comunidades 

quilombolas têm buscado o reconhecimento oficial e a titulação de suas terras, bem 

como a promoção do desenvolvimento sustentável e a preservação de suas heranças 

culturais. O Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária (INCRA) é 

responsável pelo processo de reconhecimento e titulação dessas terras. 

Diante disso, o termo quilombo passa a ser tratado como categoria jurídica 

pelo Estado brasileiro:  

[...] visando assegurar a propriedade definitiva às comunidades negras rurais 
dotadas de uma trajetória histórica própria e relações territoriais específicas, 
bem como ancestralidade negra relacionada com o período escravocrata. 
Nesse sentido, há outras terminologias para o termo quilombo, como Terras 
de Preto, Terras de Santo, Mocambo, Terra de Pobre, entre outros (INCRA, 
2017, p. 04). 

Conforme explicitado acima, os quilombos passam a ser definidos como 

grupos étnico-raciais com trajetória histórica própria, relações territoriais específicas e 

ancestralidade ligada à resistência à opressão sofrida. Um dos elementos centrais é 

o reconhecimento da autoatribuição, ou seja, a capacidade da comunidade de se 

autodefinir como quilombola, reforçando a identidade coletiva e a autonomia sobre 

sua história e cultura (Schmitt, Turatti e Carvalho, 2002). 

Os estudos sobre quilombos se pautam no que Martins (2020) alerta a 

respeito da conceituação da Associação Brasileira de Antropologia: “as comunidades 



50 

quilombolas são grupos que desenvolveram práticas de resistências na manutenção 

e reprodução de seus modos de vida num determinado lugar”. A autora afirma que 

para “compreendermos o campo semântico do termo quilombo é preciso traçar o seu 

percurso histórico conceitual” (Martins, 2020, p. 4). 

Outra conceituação para o termo quilombo é a definição trazida por 

Kabengele Munanga3, que enfatiza a origem africana e o sentido ancestral da palavra. 

Conforme ensina o autor, “o quilombo é seguramente uma palavra originária dos 

povos de línguas bantu (kilombo, aportuguesado quilombo)” (Munanga, 1996, p. 58). 

Ele destaca que o termo surgiu entre os povos de línguas bantu, como os lunda, 

ovibundo, mbundu, kongo, e imbagala, cujos territórios se situam entre Angola e o 

Zaire. Para Munanga, o quilombo no Brasil não pode ser compreendido sem o 

entendimento das raízes e dos significados políticos e sociais que ele possui na 

história dos povos africanos. Essa instituição, segundo ele, é marcada pela união e 

resistência entre grupos que compartilham uma história comum de luta contra a 

dominação, tanto no continente africano quanto nas Américas. 

A pesquisadora Neusa Maria Mendes Gusmão, autora de diversas 

pesquisas, em seu artigo intitulado de “Caminhos Transversos: território e cidadania 

negra” (1995) ressalta que a titulação dos territórios quilombolas é uma questão de 

justiça social e preservação cultural, pois essas terras territórios, como ela intitula, são 

fundamentais para a continuidade da identidade e autonomia dessas comunidades. 

A terra-território é a narrativa de um tempo real vivido ao mesmo tempo que 
contém em si, um tempo mitificado, capaz de unir o passado, o presente e o 
futuro. O território é então, espaço de trânsito entre sujeitos iguais que 
comunicam-se entre si e com o "outro", diferente dele, mas que invade seu 
mundo e ali está (Gusmão, 1995, p. 70).  

Eliane Cantarino O'Dwyer, em Terra de Quilombos (1995), também explora 

a importância dos territórios quilombolas como espaço de resistência e reprodução 

social. O'Dwyer argumenta que a terra possui valor simbólico, além do econômico, 

pois permite que essas comunidades preservem práticas culturais e modos de vida 

tradicionais.  

                                            
3 Kabengele Munanga é um destacado antropólogo nascido na República Democrática do Congo em 

19 de novembro de 1942. Primeiro antropólogo de seu país, ele se formou na Bélgica e chegou ao 
Brasil em 1980 para lecionar na Universidade do Rio Grande do Norte, depois se transferindo para a 
Universidade de São Paulo (USP). Munanga, que dirigiu o Centro de Estudos Africanos da USP, é autor 
de mais de 150 publicações e teve um papel importante na defesa de cotas e políticas de ações 
afirmativas. Em 2016, recebeu o título de cidadania baiana. Sua contribuição ao debate racial no Brasil 
é notável, especialmente em uma mesa redonda em 1980 que resultou em uma semana cultural sobre 
questões raciais. 



51 

Ainda acerca da conceituação de quilombo, O’Dweyer afirma que: 

Contemporaneamente, portanto, o termo Quilombo não se refere a resíduos 
ou resquícios arqueológicos de ocupação temporal ou de comprovação 
biológica. Também não se trata de grupos isolados ou de uma população 
estritamente homogênea. Da mesma forma nem sempre foram constituídos 
a partir de movimentos insurrecionais ou rebelados mas, sobretudo, 
consistem em grupos que desenvolveram práticas cotidianas de resistência 
na manutenção e reprodução de seus modos de vida característicos e na 
consolidação de um território próprio. A identidade desses grupos também 
não se define pelo tamanho e número de seus membros, mas pela 
experiência vivida e as versões compartilhadas de sua trajetória comum e da 
continuidade enquanto grupo (1995, p. 07). 

Assim, o território quilombola não é apenas o espaço físico habitado, mas 

também aquele que comporta a memória e a cultura dessas comunidades, essencial 

para sua manutenção social, cultural e territorial. 

Sobre o conceito de quilombo, a Câmara de Educação Básica (CEB), do 

Conselho Nacional de Educação (CNE) o determina como 

[...] grupos étnico-raciais definidos por auto atribuição, com trajetórias 
históricas específicas, portadores de relações territoriais indentitárias, 
heranças negras e elementos de resistência à opressão histórica pelo qual 
passou a população afro-brasileira (Brasil, 2012, p. 3). 

Clóvis Moura (1989), renomado intelectual brasileiro do século XX, tem 

seus estudos pautados, principalmente, nas causas raciais e cultura afro-brasileira e 

elenca importantes considerações acerca da quilombagem4 nome dado ao ato de 

resistir e lutar às causas quilombolas. Nesse interim, Moura pontua que a 

quilombagem versa sobre 

[...] um movimento de rebeldia permanente organizado e dirigido pelos 
próprios escravos que se verificou durante o escravismo brasileiro em todo o 
território nacional. Movimento de mudança social provocado, ele foi uma força 
de desgaste significativa ao sistema escravista, solapou as suas bases em 
diversos níveis – econômico, social e militar – e influiu poderosamente para 
que este tipo de trabalho entrasse em crise e fosse substituído pelo trabalho 
livre (Moura, 1989, p. 22). 

Vale frisar que este movimento ocorre a partir de um processo bem 

articulado, atuando também nos centros urbanos, não sendo, portanto, uma ação 

isolada dos quilombos. Moura aborda que a opressão racial se entrelaçava com outras 

formas de opressão, como a classe social e o gênero. Essa abordagem ampla o levou 

                                            
4 Para Clóvis Moura (2001), a quilombagem não se restringe apenas à formação de quilombos, mas 

abrange um movimento contínuo e organizado de rebeldia contra o sistema escravista. O autor afirma 
que: Se o quilombo foi um módulo de resistência radical ao escravismo. A quilombagem — o continuum 
dos quilombos através da história social da escravidão — foi um processo de desgaste permanente do 
sistema. [...] A quilombagem deve, por isto, ser vista como um processo permanente e radical entre 
aquelas forças que impulsionaram o dinamismo social na direção da negação do trabalho escravo 
(Moura, 2001, p, 110). 



52 

a explorar as complexas dinâmicas sociais que afetam a vida das pessoas negras no 

Brasil. 

Outro aspecto importante para essas comunidades é o acesso à terra. Ela 

é fundamental para as comunidades quilombolas, pois lhes permite preservar suas 

tradições, práticas agrícolas e culturais. Muitas dessas comunidades vivem em áreas 

rurais e dependem da agricultura e da coleta de recursos naturais para sua 

subsistência. O reconhecimento e a titulação de terras são essenciais para garantir a 

continuidade de suas práticas tradicionais e para evitar conflitos fundiários (Cabral, 

2023). 

 

3.2 História dos quilombos: início e o percurso 

Segundo Munanga (1996), para captar o sentido profundo da formação dos 

quilombos no Brasil, é essencial compreender o contexto histórico dos séculos XVI e 

XVII nessas regiões de origem bantu. O autor discute que todos esses povos, hoje 

com identidades diferentes, foram, no início, grupos formados por laços fraternos, 

reforça o autor, indicando que o quilombo é também uma forma de reconstituir os 

laços de irmandade e de identidade que unem esses povos, resgatando uma história 

de resistência e de organização sociopolítica que transcende fronteiras. 

A trajetória quilombola apresenta marcas significativas de luta e resistência 

de suas comunidades, a fim de assegurar o respeito da identidade de um povo e a 

sua perpetuação. Isso porque a herança quilombola se inicia no período escravocrata, 

momento em que perseguições constantes assolavam os quilombos, uma vez que 

eram formados por homens, mulheres e crianças que haviam sido escravizadas, que 

sofriam duras agressões, muitas vezes trabalhando em minas e plantações em 

situações desumanas (Munanga, 1996). 

A formação histórica dos quilombos no Brasil reflete a luta contra a 

escravização e possui raízes que remontam às resistências africanas frente à 

colonização. Esses territórios representam um importante espaço de pesquisa, pois 

mantêm viva a memória das estratégias de resistência e autonomia adotadas por 

africanos e seus descendentes no Brasil. Nesse contexto, a formação dos quilombos 

ressalta a busca pela liberdade em solo brasileiro e resgata práticas de vida 

comunitária originadas no continente africano. 

Os quilombos representam aspectos importantes na história do Brasil, 

constituindo-se como espaços de resistência, inicialmente contra a escravização e, na 



53 

contemporaneidade, enquanto lugares de resistência cultural. Definidas como 

comunidades quilombolas, inúmeros descendentes dos antigos quilombolas ainda 

ocupam os mesmos territórios de seus antepassados, mantendo vivas as tradições, 

conhecimentos e práticas transmitidas intergeracionalmente, o que contribui para a 

sua construção/reconstrução da identidade étnica (Silva; Silva, 2014). 

Não se pode falar da constituição dos quilombos, sem antes compreender 

os processos que desencadearam suas formações, entre eles, a diáspora africana.  

A diáspora africana é o nome dado a um fenômeno caracterizado pela 
imigração forçada de africanos, durante o tráfico transatlântico de 
escravizados. Junto com seres humanos, nestes fluxos forçados, 
embarcavam nos tumbeiros (navios negreiros) modos de vida, culturas, 
práticas religiosas, línguas e formas de organização política que acabaram 
por influenciar na construção das sociedades às quais os africanos 
escravizados tiveram como destino. Estima-se que durante todo período do 
tráfico negreiro, aproximadamente 11 milhões de africanos foram 
transportados para as Américas, dos quais, em torno de 5 milhões tiveram 
como destino o Brasil (Brasil, 2023). 

A diáspora africana ocorreu de modo imposto, com indivíduos capturados 

em diversas regiões do continente africano, sendo separados de suas famílias e 

transportados em embarcações em condições desumanas, numa jornada sem 

retorno, para serem levados a terras distantes. Ao chegarem, eram vendidos e 

submetidos ao trabalho compulsório em regime de cativeiro. A condição de 

escravização, transmitida aos seus descendentes, perpetuou-se ao longo do período 

colonial e imperial no Brasil, bem como em outros locais do mundo, principalmente 

ocidental. A presença dos africanos escravizados e de seus descendentes abarcava 

tanto o meio rural quanto o urbano, onde realizavam trabalhos forçados em engenhos, 

minas, trabalhos domésticos, atividades agrícolas de subsistência, comércio de forma 

subalternizada, além de ofícios manuais. Em decorrência desse processo o Brasil, 

tornou-se o segundo país com maior população de ascendência na África (Silva; Silva, 

2014). 

A esse respeito, Furtado, Pedroza e Alves (2014) citam a distribuição dos 

africanos escravizados no século XVI. Em torno de 40% dos africanos escravizados 

tiveram como destino o território brasileiro, tendo como marco de chegada o ano de 

1554, somatizando mais de 300 anos de escravização no Brasil, e elegendo o Brasil 

o último país a decretar a abolição.  

A existência dos quilombos evidencia a ideia de que a escravidão ocorreu a 
partir de relações violentas e hostis. Além disso, a distribuição dos 
escravizados e o tráfico se deram em grandes proporções em nosso território, 
o que ressalta a relevância da escravidão para a constituição e formação 



54 

histórico-cultural da identidade brasileira (Furtado; Pedroza; Alves, 2014, p. 
109). 

Reis e Gomes (1996) ao pesquisarem e se debruçarem acerca da 

escravização negra no Brasil afirmam: 

Onde houve escravidão houve resistência. E de vários tipos. Mesmo sob a 
ameaça do chicote, o escravo negociava espaços de autonomia com os 
senhores ou fazia corpo mole no trabalho, quebrava ferramentas, incendiava 
plantação, agredia senhores e feitores, rebelava-se individual ou 
coletivamente. Houve, no entanto, um tipo de resistência que poderíamos 
caracterizar como a mais típica da escravidão- e de outras formas de trabalho 
forçado. Trata-se da fuga e formação de grupos de escravos fugidos. A fuga 
nem sempre levava a formação desses grupos. Ela podia ser individual ou 
até grupal, mas os escravos terminavam procurando se diluir no anonimato 
da massa escrava e de negros livres (1996, p. 09). 

É dentro desse contexto de resistência e luta que nascem os quilombos. 

Todavia, é válido destacar que essas comunidades eram inúmeras e não se 

constituíam em unidades homogêneas. Elas existiam e continuam existindo em uma 

variação muito significativa de lugares, organização cultural, composição étnica, 

alimentação e trabalho.   

Se, do ponto de vista étnico, a experiência quilombola no Brasil comportou 
africanos de diferentes regiões, negros aqui nascidos, índios e, em alguns 
casos, brancos, é evidente que esta composição racial teria que repercutir 
nas formas de organização, na cultura e nas estratégias de ocupação do 
território engendradas por estes grupos. Às novas condições de composição 
racial, combinaram-se outras variáveis envolvendo o momento de se 
empreender as ações e as forças políticas e militares contrárias. Isso quer 
dizer que cada quilombo tem uma experiência particular de formação, em que 
os mencionados fatores, e outros, foram com certeza avaliada pelos que 
desejavam se aquilombar (Silva, 2000, p. 11). 

O estabelecimento dos quilombos se dava, em muitas circunstâncias, nas 

áreas remotas, normalmente em matas densas ou regiões montanhosas, que fossem 

de difícil acesso para que pudessem viver de forma autônoma e resistir à 

escravização. Após a abolição da escravatura, em 1888, alguns africanos 

escravizados e suas famílias optaram por permanecer nas áreas onde estavam 

estabelecidos, formando assim as comunidades quilombolas que conhecemos hoje. 

Estas comunidades continuaram a lutar por seus direitos e pela preservação de suas 

culturas e tradições. 

Esse modelo nada civilizatório, fundamentado no uso da mão de obra 

escravizada, também estruturou a organização econômico-social senhorial em 

diversas localidades coloniais pelo mundo. No Brasil, entre as milhares de 

comunidades quilombolas, destacou-se o Quilombo dos Palmares, no início do século 

XVI, na Serra da Barriga, atualmente no estado de Alagoas; Ele se tornou o quilombo 



55 

mais emblemático e considerado o maior da história brasileira, visto como um símbolo 

de resistência. Para muitos africanos escravizados, Palmares se consolidava no 

imaginário coletivo como uma fonte de esperança para alcançar a tão desejada 

liberdade por meio de fugas (Silva; Silva, 2014). 

Torna-se, contudo, essencial, entender Palmares como um fato histórico da 
maior relevância, digna prova de afirmação de uma comunidade em luta 
consciente pela liberdade, tanto quanto pelo longo período, mais de meio 
século, durante o qual logrou permanecer como marco de resistência e 
rebeldia de ex-escravos, frente ao poder colonial (Oliveira, 2001, p. 61). 

Palmares foi fundado no início do século XVI e resistiu aproximadamente 

um século, tornando-se um símbolo de resistência e liberdade para os africanos 

escravizados. O líder mais conhecido foi Zumbi dos Palmares, que lutou bravamente 

contra as forças coloniais antes de ser capturado e morto em 1695. O Quilombo dos 

Palmares se tornou um símbolo de resistência e luta ao sistema escravocrata 

(Schwartz, 1987). 

Conforme defende Nascimento (2021), o quilombo no Brasil foi 

historicamente caracterizado como um território negro. Porém, essa concepção, 

comum nos documentos oficiais é limitada, pois retrata os quilombos sobretudo por 

meio dos conflitos e resistências. Segundo o autor, essa abordagem não acompanha 

a complexidade dos sistemas alternativos de produção e modos de vida 

desenvolvidos nesses espaços. Ao defender o quilombo como um sistema social 

alternativo, com continuidade histórica, tanto nas regiões periféricas quanto nas áreas 

rurais em declínio, ele destaca a relevância dessa continuidade para a compreensão 

dos quilombos enquanto espaços de resistência e organização autônoma, como um 

“projeto insurrecional, como contestação da ordem social, retendo o sentido de 

sistema social baseado na autodefesa e na resistência como forma política” 

(Nascimento, 2021, p. 116). 

Face ao exposto, a este estudo, dentro desta análise, interessa investigar, 

à priori, os aspectos históricos dos quilombos no Brasil, com ênfase no estado do 

Maranhão, local em que a referida pesquisa se desenvolveu. Os quilombos têm uma 

longa história no Brasil, remontando aos tempos coloniais e persistindo até os dias de 

hoje como importantes símbolos de resistência cultural e luta contra a opressão. Para 

compreender os aspectos históricos dos quilombos no Brasil e, mais especificamente, 

no Maranhão, é necessário traçar uma visão geral desse fenômeno ao longo dos 

séculos. 



56 

Dessa forma, este estudo busca aprofundar a compreensão da trajetória 

histórica dos quilombos no Brasil, destacando a relevância desses territórios como 

espaços de resistência, organização social e preservação de identidades culturais 

afro-brasileiras. No Maranhão, onde a pesquisa está inserida, os quilombos possuem 

particularidades que revelam a complexidade e a riqueza das relações socioculturais 

decorrentes nas comunidades. Esse enfoque regional permite uma análise mais 

detalhada dos processos históricos, econômicos e culturais que moldaram os 

quilombos maranhenses, evidenciando sua importância como herança viva e ativa na 

construção da identidade e da memória coletiva no Brasil.  

Semelhante aos processos ocorridos em diversas áreas do Brasil, o 

surgimento dos quilombos no Maranhão surgem como mecanismo de resistência. E a 

população escravizada se origina na crise açucareira e algodoeira, ocorrida na metade 

do século XIX, mesmo havendo indícios da existência de negros nessa condição 

desde o século XVII. Como pondera Silva:  

No Maranhão, a origem dessas comunidades estão vinculadas à crise 
açucareira e algodoeira, na segunda metade do século XIX, que obrigou 
muitos proprietários endividados a abandonarem suas terras, possibilitando 
muitas famílias de escravos e ex-escravos a apropriação de terras incultas e 
abandonadas, gerando, atualmente, intensas disputas com fazendeiros, 
grileiros e um projeto de base espacial, como é o caso de Alcântara - MA, 
onde existiu e ainda existe ameaças de deslocamento forçado das 
comunidades, desestruturação das famílias que deslocam-se para a zona 
urbana do município ou para a capital, São Luís (Silva, 2009, p. 4). 

A concentração de pessoas escravizadas no Maranhão ocorria 

predominantemente nas fazendas da Baixada Ocidental, abrangendo regiões como 

Alcântara, Cajapió, Cedral, Cururupu e Guimarães, além das margens dos rios 

Itapecuru, Mearim e Pindaré. Nesses locais, os africanos escravizados enfrentaram 

condições de extrema opressão, sendo submetidos à intolerância e à brutalidade dos 

proprietários de terras e fazendeiros. Esse ambiente de repressão impulsionou muita 

resistência, fomentando atos de rebeldia e fugas. No entanto, alguns desses esforços 

foram frustrados pela atuação dos capitães do mato, indivíduos designados para 

capturar os africanos escravizados. Os capitães do mato ocupavam uma posição 

social relativamente elevada e, em certos casos, mantinham uma relação próxima com 

os senhores de africanos escravizados, reforçando o sistema de controle e repressão 

no contexto das fazendas maranhenses (Câmara, 2024). 

As regiões do Maranhão com elevada concentração de pessoas 

escravizadas constituíram-se em áreas desenvolvidas ao surgimento de territórios 



57 

quilombolas. Estas condições geográficas e sociais facilitaram a organização de 

comunidades de resistência, onde africanos e seus descendentes buscaram refúgio e 

autonomia, formando estruturas sociais e culturais próprias, muitas vezes em 

oposição ao sistema escravista vigente. Segundo Almeida (2005, p. 33):  

No Maranhão, a história dos apossamentos negros na zona rural possui 
indissociáveis relações socioculturais com o período das grandes revoltas 
escravas e com o processo de conquista e autonomia produtiva, frente aos 
estabelecimentos agrícolas fundados na monocultura exportadora em franco 
processo de decadência.  

Ao longo dos séculos, as comunidades quilombolas formadas no estado do 

Maranhão desenvolveram diversas estratégias para ocupar e gerenciar o meio 

ambiente, aproveitando os recursos naturais de seus territórios como base para sua 

subsistência e autonomia. A organização social interna dessas comunidades fortalece 

os laços entre os grupos, promovendo a solidariedade e a autossuficiência, o que 

permite o fortalecimento contínuo das estruturas quilombolas e a preservação de suas 

práticas culturais e econômicas (Câmara, 2024).  

A esse respeito, Antônio Bispo dos Santos, também conhecido como Nêgo 

Bispo, importante intelectual, ativista social e pensador quilombola que dedicou sua 

vida à defesa dos direitos das comunidades quilombolas, afirma:  

Um rio não deixa de ser um rio porque conui com outro rio, ao contrário, ele 
passa a ser ele mesmo e outros rios, ele se fortalece. Quando a gente 
conuencia, a gente não deixa de ser a gente, a gente passa a ser a gente e 
outra gente – a gente rende. A conuência é uma força que rende, que 
aumenta, que amplia. Essa é a medida. De fato, a conuência, essa palavra 
germinante, me veio em um momento em que a nossa ancestralidade me 
segurava no colo. Na verdade, ela ainda me segura! Ando me sentindo no 
colo da ancestralidade e quero compartilhar isso (Santos, 2023, p. 4). 

De acordo com os dados do Censo Demográfico de 2024, o Brasil contava 

com 8.441 localidades quilombolas, associadas a 7.666 comunidades quilombolas 

declaradas pelos informantes. O estado do Maranhão destaca-se como a unidade 

federativa com o maior número de comunidades quilombolas, totalizando 2.025 

localidades, o que representa aproximadamente 23,99% do total nacional.  

De acordo com a Constituição de 1988, o termo quilombo passa a ser 

substituído pelo termo Comunidade Quilombola5. O Maranhão, conforme 

supramencionado detém o maior número de Comunidades Quilombolas do país. Tais 

comunidades são reconhecidas pela sua rica história, cultura e tradições, transmitidas 

                                            
5 Art. 68. Aos remanescentes das comunidades dos quilombos que estejam ocupando suas terras é 

reconhecida a propriedade definitiva, devendo o Estado emitir-lhes os títulos respectivos (Brasil, 1988). 



58 

de geração em geração. Porém, ainda enfrentam desafios relacionados à garantia de 

seus direitos e à preservação de seu patrimônio cultural e ambiental. Nesse sentido, 

a valorização dos saberes tradicionais e a implementação de políticas públicas 

voltadas para as comunidades quilombolas são fundamentais para a promoção da 

igualdade e da justiça social, nos quais incluem-se: o direito a saúde, à educação, ao 

território e à qualidade de vida. De acordo com o Instituto de Colonização e Terras do 

Maranhão (ITERMA), 

[...] consideram-se comunidades quilombolas os grupos étnico-raciais, 
segundo critérios de autodefinição, com trajetória histórica própria, dotados 
de relações territoriais específicas, com presunção de ancestralidade negra 
relacionada com a resistência a opressão histórica sofrida (2021, p. 24). 

O reconhecimento das comunidades quilombolas ocorre por meio da livre 

autodefinição da própria comunidade. Hoje, o Maranhão abriga inúmeras 

comunidades quilombolas que continuam a lutar por seus direitos e preservar suas 

tradições culturais. A Constituição Brasileira de 1988 reconheceu o direito das 

comunidades quilombolas à posse de suas terras ancestrais, estabelecendo um 

marco legal para a demarcação e titulação dessas áreas. No entanto, a efetivação 

desses direitos enfrenta desafios consideráveis, incluindo conflitos de terra, 

desmatamento e pressões econômicas (Carril, 2017). 

Um dos desafios mais prementes enfrentados pelas comunidades 

quilombolas do Maranhão é a proteção de suas terras tradicionais. Muitas dessas 

comunidades vivem em áreas rurais remotas, onde enfrentam pressões da expansão 

agrícola, exploração madeireira ilegal e invasões de terras. A falta de regularização 

fundiária coloca em risco a posse ancestral dessas terras, levando a conflitos 

frequentes e ameaças à subsistência das comunidades. Além disso, o acesso a 

serviços básicos como educação, saúde e infraestrutura continua sendo um desafio 

para muitos quilombos maranhenses. A discriminação racial persiste, tornando difícil 

para essas comunidades alcançar uma igualdade real de oportunidades (Santos, 

2016). 

A esse respeito, Nêgo Bispo critica veementemente o modelo tradicional de 

desenvolvimento imposto às comunidades quilombolas, considerando-o uma 

extensão do processo colonial que desrespeita as práticas e saberes ancestrais 

desses povos. Ele afirma que:  

A humanidade é contra o envolvimento, é contra vivermos envolvidos com as 
árvores, com a terra, com as matas. Desenvolvimento é sinônimo de 
desconectar, tirar do cosmo, quebrar a originalidade. O desenvolvimento 



59 

surge em Gênesis. Relacionar-se de forma original, para o eurocristão, é 
pecado. Eles tentam humanizar e tornar sintético tudo o que é original 
(Santos, 2023, p. 17). 

Apesar dos desafios, as comunidades quilombolas do Maranhão têm 

desempenhado um papel vital na preservação da cultura afro-brasileira. Suas práticas 

tradicionais de agricultura, artesanato e religião desempenham um papel importante 

na diversidade cultural do estado. Além disso, muitos quilombos estão envolvidos em 

projetos de desenvolvimento sustentável, promovendo a conservação ambiental e o 

turismo cultural. A luta contínua das comunidades quilombolas também tem gerado 

conscientização sobre questões de justiça social e racial no Brasil e no mundo. 

Movimentos de ativismo, parcerias com organizações não governamentais e o apoio 

de defensores dos direitos humanos têm ampliado a visibilidade e o apoio às 

demandas dessas comunidades (Gonçalves, 2019). 

As comunidades quilombolas do Maranhão continuam a desempenhar um 

papel crucial na construção da identidade cultural e na luta por justiça social no estado. 

Apesar dos desafios enfrentados, essas comunidades perseveram em sua busca por 

direitos territoriais, igualdade e reconhecimento. Sua história de resistência e 

resiliência é um testemunho da força do espírito humano e um lembrete da importância 

de preservar e valorizar a diversidade cultural e étnica do Brasil. 

Ao abordar as comunidades quilombolas no Brasil e no Maranhão, 

reconhecemos que elas revivem experiências e saberes ancestrais, recriando nessas 

localidades espaços de preservação cultural e de resistência. Esses territórios se 

consolidaram como ambientes de luta e refúgio para o povo negro, enfrentando e 

contestando as estruturas de opressão e exploração que marcaram o período 

escravocrata. Assim, os quilombos se tornam, não apenas símbolos de resistência, 

mas também lugares de (re)construção de identidades, memórias e tradições do povo 

negro, configurando-se como áreas de pesquisa essenciais para compreender a 

herança cultural e a resistência afro-brasileira (Câmara, 2024). 

 

3.3 Marcos legais 

Os marcos legais das comunidades quilombolas no Brasil foram 

construídos ao longo de décadas de luta pela preservação e reconhecimento de 

direitos históricos. Ao longo dos anos, várias leis e regulamentos foram estabelecidos 

para reconhecer e proteger as comunidades quilombolas. A Constituição Federal de 

1988 é o ponto de partida, com o Artigo 68 do Ato das Disposições Constitucionais 



60 

Transitórias (ADCT), que assegura o direito à posse das terras tradicionalmente 

conquistadas por essas comunidades. Para os regulamentos desse direito, foi 

promulgado o Decreto nº 4.887/2003, que define os critérios de identificação, 

reconhecimento e titulação de terras quilombolas, garantindo que a autoatribuição 

seja um princípio fundamental no reconhecimento dessas comunidades (Defensoria 

Pública da União, 2022). 

Art. 1º Os procedimentos administrativos para a identificação, o 
reconhecimento, a delimitação, a demarcação e a titulação da propriedade 
definitiva das terras ocupadas por remanescentes das comunidades dos 
quilombos, de que trata o art. 68 do Ato das Disposições Constitucionais 
Transitórias, serão procedidos de acordo com o estabelecido neste Decreto. 

Art. 2º Consideram-se remanescentes das comunidades dos quilombos, para 
os fins deste Decreto, os grupos étnico-raciais, segundo critérios de 
autoatribuição, com trajetória histórica própria, dotados de relações territoriais 
específicas, com presunção de ancestralidade negra relacionada com a 
resistência à opressão histórica sofrida.   

§ 1º Para os fins deste Decreto, a caracterização dos remanescentes das 
comunidades dos quilombos será atestada mediante autodefinição da própria 
comunidade. 

§ 2º São terras ocupadas por remanescentes das comunidades dos 
quilombos as utilizadas para a garantia de sua reprodução física, social, 
econômica e cultural. 

§ 3º Para a medição e demarcação das terras, serão levados em 
consideração critérios de territorialidade indicados pelos remanescentes das 
comunidades dos quilombos, sendo facultado à comunidade interessada 
apresentar as peças técnicas para a instrução procedimental (Brasil, 2003). 

Conforme explicitado acima, o Decreto nº 4.887/2003, ao regulamentar o 

procedimento administrativo para a titulação de terras ocupadas por comunidades 

quilombolas, reafirma a importância de aspectos identitários e territoriais para a 

efetivação dos direitos dessas populações. Este arcabouço legal representa um 

avanço na proteção dos direitos territoriais das comunidades quilombolas, 

promovendo não apenas a segurança jurídica, mas também a valorização de seus 

modos de vida e práticas culturais (Azeredo, Melo e Mota, 2024). 

A Convenção nº 169, da Organização Internacional do Trabalho (OIT), 

também representa um marco importante, pois reafirma o direito das comunidades 

tradicionais. Neste campo de interesse, o artigo 2º confere que: 

Os governos deverão assumir a responsabilidade de desenvolver, com a 
participação dos povos interessados, uma ação coordenada e sistemática 
com vistas a proteger os direitos desses povos e a garantir o respeito pela 
sua integridade. 2.Essa ação deverá incluir medidas: a) que assegurem aos 
membros desses povos o gozo, em condições de igualdade, dos direitos e 
oportunidades que a legislação nacional outorga aos demais membros da 
população; b) que promovam a plena efetividade dos direitos sociais, 
econômicos e culturais desses povos, respeitando a sua identidade social e 



61 

cultural, os seus costumes e tradições, e as suas instituições; c) que ajudem 
os membros dos povos interessados a eliminar as diferenças sócio - 
econômicas que possam existir entre os membros indígenas e os demais 
membros da comunidade nacional, de maneira compatível com suas 
aspirações e formas de vida (OIT, 2011). 

Para as comunidades quilombolas brasileiras, a convenção nº 169 da OIT 

se tornou uma referência essencial. Seus princípios foram incorporados 

posteriormente em legislações, dando suporte jurídico à luta quilombola por direitos. 

Ratificada no Brasil, em 2002, pelo Decreto Legislativo nº 143 e promulgada em 2004 

pelo Decreto nº 5.051, a convenção foi reafirmada mais recentemente pelo decreto nº 

10.088/2019, consolidando-se como um marco jurídico no amparo aos direitos 

territoriais (Defensoria Pública da União, 2022). 

Segundo o documento elaborado pela Defensoria Pública da União, 

intitulado de Contexto Histórico e Principais Atos Normativos (2022), dentre os 

avanços oportunizados pela OIT/169, dois merecem destaque:  

DIREITO À AUTOIDENTIFICAÇÃO (ou autodeclaração, autodefinição) como 
comunidade quilombola: considerado como critério subjetivo, mas 
“fundamental para a definição dos grupos aos quais se aplicam” suas 
disposições, previsto pelo § 2º, do art. 1º da Convenção; e  

DIREITO À CONSULTA: é dever dos governos “consultar os povos 
interessados, por meio de procedimentos adequados e, em particular, de 
suas instituições representativas, sempre que sejam previstas medidas 
legislativas ou administrativas suscetíveis de afetá-los diretamente”. (art. 6º , 
§ 6º, alínea “a”) (Defensoria Pública da União, 2022). 

O primeiro marco influenciou diretamente a política de identificação das 

comunidades quilombolas e o reconhecimento oficial dessas comunidades pelo 

estado brasileiro, abrangendo tanto a certificação quanto a titulação de suas terras. E 

o segundo é fundamental para garantir a participação dessas comunidades em 

processos de licenciamento ambiental para projetos que possam afetá-los, 

permitindo-lhes opinar sobre a previsão, localização e orçamento dessas iniciativas.  

A convenção OIT nº 169 dedica-se, ainda, a garantir os direitos territoriais 

de povos indígenas e comunidades tradicionais, incluindo os quilombolas, com 

especial atenção às questões fundiárias (Serejo, 2022). 

Embora não seja um marco exclusivo das comunidades quilombolas no 

Brasil, a convenção 169 da Organização Internacional do Trabalho (OIT), da qual o 

Brasil é signatário, reconhece o direito à consulta prévia e informada das comunidades 

indígenas e tribais, o que também se aplica às comunidades quilombolas. 

Outro marco relevante para as comunidades quilombolas foi a criação da 

Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR), em 



62 

2003, através da Medida Provisória nº 111, convertida na Lei nº 10.678, com o objetivo 

de desenvolver políticas articuladas de promoção da igualdade racial e proteção às 

comunidades quilombolas.  

A SEPPIR tem por missão acompanhar e coordenar políticas de diferentes 
ministérios e outros órgãos do governo brasileiro para promoção da igualdade 
racial, articular, promover e acompanhar a execução de diversos programas 
de cooperação com organismos públicos e privados, nacionais e 
internacionais e, ainda, acompanhar e promover o cumprimento de acordos 
e convenções internacionais assinados pelo Brasil que digam respeito à 
promoção da igualdade racial e ao combate ao racismo (Brasil, 2017, p. 04). 

Assim, a SEPPIR objetiva articular e coordenar políticas de igualdade racial 

em várias esferas do governo. Seu trabalho incluiu a promoção da titulação de terras 

quilombolas, o combate à discriminação racial e o fortalecimento das comunidades 

tradicionais, com foco na inclusão social, na proteção cultural e no acesso a serviços 

básicos, como saúde e educação. Uma das primeiras ações da SEPPIR foi a 

implementação do Programa Brasil Quilombola, criado para promover os direitos 

territoriais e sociais das comunidades quilombolas e garantir sua sustentabilidade 

(Brasil, 2017). 

Lançado em 2004 pelo Governo Federal, o Programa Brasil Quilombola 

visa promover a inclusão social, econômica e cultural das comunidades quilombolas, 

incluindo ações específicas na área da educação. A iniciativa busca garantir o acesso 

à educação de qualidade, a formação de professores(as) quilombolas e a construção 

de escolas adequadas às necessidades das comunidades. 

O Programa Brasil Quilombola compreende um conjunto de ações, 
denominada “Agenda Social Quilombola” (Decreto nº 6.261/2007), voltadas 
para a melhoria das condições de vida e ampliação do acesso a bens e 
serviços públicos das pessoas que vivem em comunidades de quilombos no 
Brasil. Essas ações são desenvolvidas de forma integrada pelos diversos 
órgãos do Governo Federal responsáveis pela execução dessas ações.A 
Agenda Social Quilombola compreende ações voltadas aos seguintes eixos: 
Acesso a Terra; Infraestrutura e Qualidade de Vida; Inclusão Produtiva e 
Desenvolvimento Local e Direitos e Cidadania (SEPPIR, 2021). 

O referido programa foi criado em resposta às demandas e lutas históricas 

das comunidades quilombolas por reconhecimento de seus direitos territoriais e pela 

melhoria de suas condições de vida. As comunidades quilombolas foram formadas 

das antigas comunidades de africanos escravizados, que mantêm tradições culturais 

únicas e enfrentam desafios socioeconômicos significativos. 

Outro marco é a Lei 7.668/98, que institui a Fundação Cultural Palmares, 

dedicada à preservação dos valores da cultura negra em todo o território brasileiro e 

a criação da Lei nº 12.519/11 também foi um avanço significativo, pois instituiu o Dia 



63 

Nacional de Zumbi e da Consciência Negra, a ser comemorado, anualmente, no dia 

20 de novembro, data do falecimento do líder negro Zumbi dos Palmares. Esses dados 

ressaltam a importância da cultura afro-brasileira e da luta contra o racismo (Brasil, 

2011). 

Além das legislações mencionadas, que asseguram direitos e celebram a 

cultura afro-brasileira, o poder legislativo desempenha um papel essencial na 

alocação de recursos para programas que beneficiam as comunidades quilombolas. 

Por meio da elaboração do orçamento público, os legisladores podem destinar 

recursos para projetos de desenvolvimento sustentável, educação, saúde e cultura 

nas comunidades quilombolas. Em relação à apropriação territorial, Rocha (2005, p. 

3) afirma que “o quilombo e a territorialidade negra retratam a apropriação coletiva de 

grupos étnicos organizados, e não a mera posse individual”. 

Assim, é válido ressaltar que a implementação de políticas públicas é 

necessária para garantir os direitos das comunidades quilombolas e fomentar o 

engajamento na esfera política. Nesse contexto, destacam-se os marcos legais que 

incentivam a participação ativa dessas comunidades nas decisões que impactam 

diretamente suas vidas. Essa participação é viabilizada por meio da criação de 

conselhos e órgãos consultivos, que garantem às comunidades quilombolas um 

espaço legítimo para exercerem sua voz nas políticas.  

Além disso, o Supremo Tribunal Federal (STF) desempenha um papel 

crucial nas questões quilombolas, emitindo decisões fundamentais para o 

reconhecimento e proteção dos direitos dessas comunidades. Uma das questões mais 

importantes é o direito à posse de suas terras ancestrais, assegurado em decisões do 

STF que reafirmam o artigo 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias 

(Brasil, 1988). 

A fim de garantir a efetivação dos direitos quilombolas, os legisladores 

devem fiscalizar a implementação das políticas e programas destinados a essas 

comunidades, garantindo o uso adequado dos recursos alocados e a proteção legal 

dos direitos quilombolas. 

Art. 3o Compete ao Ministério do Desenvolvimento Agrário, por meio do 
Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária - INCRA, a identificação, 
reconhecimento, delimitação, demarcação e titulação das terras ocupadas 
pelos remanescentes das comunidades dos quilombos, sem prejuízo da 
competência concorrente dos Estados, do Distrito Federal e dos Municípios. 

§ 1o O INCRA deverá regulamentar os procedimentos administrativos para 
identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação e titulação das terras 



64 

ocupadas pelos remanescentes das comunidades dos quilombos, dentro de 
sessenta dias da publicação deste Decreto. 

§ 2o Para os fins deste Decreto, o INCRA poderá estabelecer convênios, 
contratos, acordos e instrumentos similares com órgãos da administração 
pública federal, estadual, municipal, do Distrito Federal, organizações não-
governamentais e entidades privadas, observada a legislação pertinente. 

§ 3o O procedimento administrativo será iniciado de ofício pelo INCRA ou por 
requerimento de qualquer interessado (Brasil, 2003). 

 

Diante disso, Braga (2005, p. 105), em suas investigações sobre os 

procedimentos do INCRA – Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária – 

aponta que: 

[...] o INCRA inicia um levantamento completo de todos os ocupantes do 
polígono, tais como proprietários a qualquer título e posseiros não 
quilombolas, fazendo um cadastro e verificando a cadeia dominial no Cartório 
de Registro de Imóveis de todos os ocupantes da área. 

Este dispositivo é fundamental para a proteção e segurança jurídica das 

comunidades quilombolas, ao garantir um mecanismo administrativo formal para o 

reconhecimento de seus direitos territoriais. Ao permitir convênios com outras 

entidades e a possibilidade de iniciação do processo por terceiros, o decreto amplia a 

inclusão e reforça a colaboração entre diferentes esferas, consolidando a relevância 

dessas políticas no contexto da justiça social e da igualdade racial no Brasil. 

No que compete aos marcos legais referentes ao âmbito educacional nas 

comunidades quilombolas houve uma reformulação na legislação, bem como em 

outros documentos legais que validam e garantem o respeito e preservação das 

identidades culturais quilombolas no Brasil. Reconhecendo a importância desse 

aspecto, diversos marcos legais foram estabelecidos ao longo dos anos para garantir 

o acesso, a qualidade e o respeito à cultura quilombola nas instituições de ensino. 

A Constituição Federal de 1988 foi um marco significativo ao estabelecer a 

igualdade de direitos entre todos os cidadãos brasileiros, independentemente de sua 

origem étnica ou racial. Ela também reconhece a diversidade cultural do país, o que é 

relevante para as comunidades quilombolas. A constituição estabelece a obrigação 

do estado em promover a valorização e a difusão da cultura quilombola, bem como 

garantir o acesso à educação de qualidade para todos (Gomes; Rodrigues, 2018). 

Este fundamento constitucional é reforçado por legislações como a Lei de Diretrizes e 

Bases da Educação Nacional (LDB) de 1996, que delineia as diretrizes educacionais, 

desde a estrutura até os objetivos, com foco na formação integral do cidadão. 

A respeito da Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB - Lei 



65 

9.394/96), encontramos novas reformulações que reconhecem a necessidade de 

adaptações curriculares específicas para atender às peculiaridades culturais das 

comunidades quilombolas, respeitando suas tradições e formas de conhecimento. 

Entre as reformulações, tem-se a Lei nº 10.639/2003, que altera a LDB, determina a 

obrigatoriedade do ensino de História e Cultura Afro-Brasileira nas escolas de ensino 

fundamental e médio, contribuindo para a valorização da cultura quilombola.  

Art. 26-A. Nos estabelecimentos de ensino fundamental e médio, oficiais e 
particulares, torna-se obrigatório o ensino sobre História e Cultura Afro-
Brasileira. 

§ 1o O conteúdo programático a que se refere o caput deste artigo incluirá o 
estudo da História da África e dos Africanos, a luta dos negros no Brasil, a 
cultura negra brasileira e o negro na formação da sociedade nacional, 
resgatando a contribuição do povo negro nas áreas social, econômica e 
política pertinentes à História do Brasil. 

§ 2o Os conteúdos referentes à História e Cultura Afro-Brasileira serão 
ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, em especial nas áreas de 
Educação Artística e de Literatura e História Brasileiras. 

Art. 79-B. O calendário escolar incluirá o dia 20 de novembro como ‘Dia 
Nacional da Consciência Negra’ (Brasil, 2003). 

Essa inclusão visa combater o racismo estrutural, promover a igualdade 

étnica e proporcionar um ambiente educacional mais inclusivo e respeitoso para todos 

os estudantes, independentemente de sua origem étnico-racial. No entanto, a LDB 

não aborda especificamente a educação quilombola de forma detalhada, mas o 

reconhecimento da cultura afro-brasileira se estende às comunidades quilombolas, 

que são formadas por descendentes de africanos escravizados que buscaram refúgio 

e liberdade em terras quilombolas durante o período colonial e pós-colonial. 

Nesse contexto, destaca-se a Resolução nº 1 de 17 de junho de 2004 que 

institui Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-

Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. E faz-se 

referência também ao Parecer nº 003/2004 com destaque para: 

O ensino de História Afro-Brasileira abrangerá, entre outros conteúdos, 
iniciativas e organizações negras, incluindo a história dos quilombos, a 
começar pelo de Palmares, e de remanescentes de quilombos, que têm 
contribuído para o desenvolvimento de comunidades, bairros, localidades, 
municípios, regiões (exemplos: associações negras recreativas, culturais, 
educativas, artísticas, de assistência, de pesquisa, irmandades religiosas, 
grupos do Movimento Negro). Será dado destaque a acontecimentos e 
realizações próprios de cada região e localidade (Brasil, 2004, p. 12). 

Outro documento relevante para a educação escolar quilombola é o Plano 

Nacional de Implementação das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação 

das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e 



66 

Africana, pois dedica uma seção exclusiva para tratar da questão. Assim, traz-se um 

trecho do referido documento, que destaca:  

A Educação Escolar Quilombola é desenvolvida em unidades educacionais 
inscritas em suas terras e cultura, requerendo pedagogia própria em respeito 
à especificidade étnico-cultural de cada comunidade e formação específica 
de seu quadro docente, observados os princípios constitucionais, a base 
nacional comum e os princípios que orientam a Educação Básica brasileira. 
Na estruturação e no funcionamento das escolas quilombolas, deve ser 
reconhecida e valorizada sua diversidade cultural (Brasil, 2008, p. 59). 

Além disso, a Lei nº 12.711/2012, que institui cotas raciais no ensino 

superior, também inclui as comunidades quilombolas, garantindo-lhes o direito de 

acesso a universidades e institutos federais.  

Art. 3º Em cada instituição federal de ensino superior, as vagas de que trata 
o art. 1º desta Lei serão preenchidas, por curso e turno, por autodeclarados 
pretos, pardos, indígenas e quilombolas e por pessoas com deficiência, nos 
termos da legislação, em proporção ao total de vagas no mínimo igual à 
proporção respectiva de pretos, pardos, indígenas e quilombolas e de 
pessoas com deficiência na população da unidade da Federação onde está 
instalada a instituição, segundo o último censo da Fundação Instituto 
Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) (Brasil, 2012). 

É válido ressaltar que a Lei nº 12.711, de 29 de agosto de 2012, foi 

atualizada pela Lei nº 14.723, sancionada em 13 de novembro de 2023. Essa 

atualização trouxe mudanças significativas no programa de reserva de vagas para 

ingresso em instituições federais de ensino superior e técnico de nível médio. Entre 

as mudanças, se pode destacar alteração os da renda familiar para acesso ao sistema 

de taxas, reduzindo o limite de 1,5 salário mínimo para 1 salário mínimo por pessoa. 

Além disso, inclui quilombolas entre os grupos beneficiados. A alocação de vagas será 

baseada em dados do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), levando 

em conta a proporção de indígenas, negros, pardos, quilombolas e pessoas com 

deficiência em cada estado do país (Brasil, 2023). 

Esses marcos legais são fundamentais não apenas para garantir a inclusão 

de estudantes quilombolas no sistema educacional, mas também para promover uma 

educação que valorize e respeite suas culturas, territórios e modos de vida. No 

entanto, a implementação eficaz dessas políticas ainda enfrenta desafios, como a falta 

de infraestrutura e a persistente desigualdade no acesso e na qualidade da educação 

(Botler; Ribeiro, 2020). 

Dito isso, é válido frisar que a causa quilombola no Brasil está 

intrinsecamente ligada à luta por reconhecimento, justiça social e preservação cultural. 

Nesse contexto, os marcos legais desempenham um papel fundamental para garantir 



67 

a proteção dos direitos dessas comunidades. Esses marcos são leis e regulamentos 

que visam reconhecer e amparar essas comunidades historicamente marginalizadas. 

Alguns estados merecem destaque quanto ao número de comunidades 

quilombolas, como Maranhão, Salvador e Minas Gerais. Esses estados se destacam 

devido à sua história de resistência quilombola e à preservação das culturas afro-

brasileiras ao longo dos séculos. Assim, é importante reconhecer e apoiar essas 

comunidades em seus esforços para manter suas tradições, garantir seus direitos 

territoriais e promover a igualdade de oportunidades para todos os seus membros. 

 

3.4 Educação, educação quilombola e educação escolar quilombola 

A educação escolar é um pilar fundamental para a evolução de qualquer 

sociedade. Ela não apenas propicia conhecimento, mas também molda valores, 

identidades e perspectivas. Nesse interim, é válido frisar que o currículo escolar, além 

de visar o ensino-aprendizagem dos seus objetos de conhecimentos e componentes 

curriculares, deve considerar ainda os aspectos culturais (Costa Júnior, 2023). 

Quando se trata da educação quilombola, encontra-se um contexto 

especial, que merece atenção e respeito por sua singularidade e importância na 

preservação da cultura e da história afro-brasileira.  

Ao longo da história do Brasil, a população negra, especialmente os 

africanos escravizados, foi sistematicamente privada do direito de acesso à educação 

formal. Essa exclusão era justificada como uma medida de prevenção, concebida para 

assegurar a ordem social, garantindo a subserviência aos senhores (Fonseca, 2001). 

Segundo Oliveira (2011), o sistema escravista, que inferiorizou a cultura africana, 

condenando-a e pondo-a como marginalizada. Isso porque, os escravistas, enquanto 

cultura dominante, não permitiriam que outra cultura se sobrepusesse à sua e 

enfraquecesse suas influências políticas, sociais e econômicas.  

[...] a cultura negra é apreendida, entremeada ao processo de resistência 
contra a cultura dominante, forma sua fisionomia no praxismo, na ação 
ofensiva ou defensiva, em que a cultura não é tomada por “sobrevivência”, 
mas como práxis reativa ao sistema dominante (Oliveira, 2011, p. 12). 

A passagem destaca a cultura negra como uma organização ativa e 

dinâmica em relação a resistência ao sistema dominante. Em Escravos, libertos, filhos 

de africanos livres, não livres, pretos, ingênuos: negros nas legislações educacionais 

do XIX (Barros, 2016), nos vemos diante de uma discussão sobre a legislação 

educacional do século XIX, na qual se refletia e reforçava as desigualdades raciais. 



68 

No contexto maranhense, esse processo de exclusão se reafirma, como se 

pode constatar através dos estudos da professora Dra. Mariléia dos Santos Cruz. Em 

seu artigo intitulado A Educação dos Negros na Sociedade Escravista do Maranhão 

Provincial (2009), a autora aponta como a educação servia como instrumento de 

reprodução do sistema escravista e patriarcal, com foco na elite branca. A 

escolarização era voltada principalmente para a transmissão dos saberes elementares 

(leitura, escrita e cálculo), considerados fundamentais para a civilização nos moldes 

europeus. 

Apesar da existência de medidas governamentais direcionadas a propiciar 
instrução elementar a setores públicos socialmente desfavorecidos, bem 
como ocorreu também com o financiamento para a formação de jovens no 
exterior, não se observou em nenhum momento, na documentação analisada, 
qualquer referência quanto à necessidade de favorecer a negros, como 
categoria específica, no processo de escolarização (Cruz, 2009, p. 117). 

Historicamente, o movimento negro no Brasil desempenhou um papel 

fundamental na reivindicação pelo reconhecimento do direito da população negra ao 

acesso à educação, além da garantia de seus direitos educacionais e da inclusão de 

suas histórias e culturas nos currículos escolares, buscando assegurar uma 

representação justa e abrangente dessa população no ambiente educacional. A esse 

respeito, Gomes (2011, p. 136) afirma que: 

Ao estudarmos as formas de organização dos negros após a Abolição da 
Escravatura e depois da Proclamação da República, a literatura nos mostra 
que, desde meados do século XX, a educação já era considerada espaço 
prioritário de ação e de reivindicação. Quanto mais a população negra liberta 
passava a figurar na história com o status político de cidadão (por mais 
abstrato que tal situação se configurasse no contexto da desigualdade racial 
construída pós-abolição), mais os negros se organizavam e reivindicavam 
escolas que incluíssem sua história e sua cultura. 

Assim, com o avanço do século XX, o movimento negro no Brasil passou a 

lutar intensamente pela inclusão da história e da cultura negra nos currículos 

escolares, visando um reconhecimento das contribuições e identidades culturais dos 

afro-brasileiros. Em paralelo, a legislação começou a incluir diretrizes para a educação 

quilombola, fortalecendo a representatividade e o desenvolvimento de uma educação 

voltada às comunidades quilombolas.  

A esse respeito, conforme já citado anteriormente, a Lei nº 10.639/2003 

alterou a LDB e tornou obrigatório o ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e 

Africana em todas as escolas de ensino fundamental e médio. Essa lei visa o 

reconhecimento da história dos negros na formação do Brasil, combatendo o racismo 

estrutural ao oferecer uma educação que valorize a contribuição negra na sociedade 



69 

brasileira.  

Como foi referenciado anteriormente, o CNE/CP nº 3/2004, aprovado em 

10 de março de 2004 e homologado em 19 de maio de 2004, estabelece as Diretrizes 

Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino 

de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. O documento visa regulamentar a 

inclusão desses conteúdos no currículo escolar, conforme determinado pela Lei nº 

10.639/2003, que alterou a LDB. O olhar destaca a necessidade de promover uma 

educação que combata o racismo e valorize a diversidade étnico-racial no Brasil, 

recomendando a transversalidade desses temas em todas as áreas de ensino. Propõe 

também a formação de professores para lidar com essas questões de forma eficaz, 

contribuindo para a construção de uma sociedade mais equitativa e inclusiva (Costa; 

Santos, 2022). 

A resolução CNE/CEB nº 8/2012 também é fruto de um longo processo de 

debates e interesses envolvendo movimentos sociais, especialistas em educação e 

órgãos governamentais, em resposta às demandas históricas das comunidades 

quilombolas. Sua elaboração foi influenciada por marcos legais anteriores, como a 

Constituição Federal de 1988, que reconhece os direitos territoriais dos povos 

quilombolas (art. 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias), e a LDB, 

que ressalta a importância de respeito à diversidade cultural no sistema educacional 

brasileiro.  

Artigo 1º Ficam estabelecidas Diretrizes Curriculares Nacionais para a 
Educação Escolar Quilombola na Educação Básica, na forma desta 
Resolução. § 1º A Educação Escolar Quilombola na Educação Básica: I - 
organiza precipuamente o ensino ministrado nas instituições educacionais 
fundamentando-se, informando-se e alimentando-se: a) da memória coletiva; 
b) das línguas reminiscentes; c) dos marcos civilizatórios; d) das práticas 
culturais; e) das tecnologias e formas de produção do trabalho; f) dos acervos 
e repertórios orais; g) dos festejos, usos, tradições e demais elementos que 
conformam o patrimônio cultural das comunidades quilombolas de todo o 
país; h) da territorialidade. [...];  

III - destina-se ao atendimento das populações quilombolas rurais e urbanas 
em suas mais variadas formas de produção cultural, social, política e 
econômica; [...] 

V - deve garantir aos estudantes o direito de se apropriar dos conhecimentos 
tradicionais e das suas formas de produção de modo a contribuir para o seu 
reconhecimento, valorização e continuidade. [...] (Brasil, 2012). 

A resolução, portanto, é um marco na luta contra a reprodução de 

desigualdades educacionais e sociais, propondo uma educação emancipadora que 

reforce os laços comunitários e culturais quilombolas (Rodrigues; Rocha, 2023). 

No âmbito do Estado do Maranhão e em consonância com a Resolução 



70 

CNE/CEB nº 8/2012 e outros marcos legais nacionais e internacionais que autorizam 

e asseguram os direitos educacionais das tradições tradicionais, temos a Resolução 

nº 189/2020, do Conselho Estadual de Educação do Maranhão que estabelece as 

Diretrizes Curriculares Estaduais para a Educação Escolar Quilombola no estado. A 

resolução estabelece:  

Art. 2º Cabe ao Estado e aos Municípios integrantes do sistema estadual de 
ensino garantir: 

I – o acesso das comunidades quilombolas ao sistema educacional com 
qualidade e estrutura adequada;  

II - o apoio técnico-pedagógico às/aos estudantes, professoras(es) e 
gestoras(es) em atuação nas escolas quilombolas;  

III – elaboração ou aquisição de recursos didáticos, pedagógicos, 
tecnológicos, culturais e literários que atendam às especificidades das 
comunidades quilombolas, com a participação de suas lideranças (Maranhão, 
2020). 

As Resoluções CNE/CEB nº 8/2012 e CEE/MA nº 189/2020 representam 

marcos fundamentais na consolidação de políticas educacionais voltadas às 

comunidades quilombolas no Brasil. Ambas reconhecem a educação como um direito 

que deve respeitar as especificidades culturais e históricas das comunidades, 

promovendo a equidade e a justiça social (Rodrigues e Rocha, 2023). 

Embora nos últimos anos as políticas de igualdade racial tenham adquirido 

mais respaldo, sobretudo na educação escolar quilombola, com a institucionalização 

da Resolução nº 08, de 20 de novembro de 2012, que define as Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a Educação Escolar Quilombola na Educação Básica, e a Resolução 

nº 189/2020 (Maranhão, 2020), que determina as Diretrizes Curriculares para a 

Qualidade da Educação Escolar Quilombola, ainda observam-se realidades escolares  

voltado para uma perspectiva eurocêntrica, que muitas vezes não reconhece ou 

valoriza os saberes tradicionais das comunidades quilombolas. 

Em um contraponto desse processo de hegemonização da educação 

colonial, Nêgo Bispo (2023) aponta o processo educativo dentro das comunidades 

quilombolas a partir de uma perspectiva contracolonial. Ele afirma que:  

No quilombo, contamos histórias na boca da noite, na lua cheia, ao redor da 
fogueira. As histórias são contadas de modo prazeroso e por todos. Na cidade 
grande, contudo, só tem valor o que vira mercadoria. Lá não se contam 
histórias, apenas se escreve: escrever histórias é uma profissão. Nós 
contamos histórias sem cobrar nada de ninguém, o fazemos para fortalecer 
a nossa trajetória. E não contamos apenas as histórias dos seres humanos, 
contamos também histórias de bichos: macacos, onças e passarinhos 
(Santos, 2023, p. 15). 

Ainda hoje a cultura negra e africana é vista como complementar da cultura 



71 

branca, mostrando a dura marca histórica em decorrência do comportamento 

escravista. Furtado, Pedroza e Alves (2014) enfatizam com maestria esse ponto. 

Pode-se dizer que, no Brasil, assim como em outros países que sofreram com 
a colonização, ocorreu um epistemídio dos saberes de povos não-
brancos, pois estes foram tidos como primitivos, ignorantes, supersticiosos, 
e relegados ao esquecimento. Esse ataque aos saberes se refletiu, 
igualmente, na constituição identitária e subjetiva desses sujeitos, pois se 
traduziu na internalização, pelo não-branco, da superioridade da civilização 
branca. Tal condição o fez, em grande medida, aceitar e até mesmo desejar 
possuir e internalizar tais valores – tidos como inquestionavelmente corretos 
– concomitante a uma negação de si como não-branco, como possuidor de 
outra cultura (p. 112, grifo nosso). 

No âmbito da organização curricular, as Diretrizes Curriculares Nacionais 

para a Educação Escolar Quilombola determinam que deve haver uma flexibilidade 

no quesito da indissociabilidade entre o conhecimento escolar e os conhecimentos 

tradicionais, os quais são provenientes das vivencias das comunidades e contextos 

nos quais as referidas comunidades se encontram. Sobre isso, Akkari e Santiago 

(2015) discorrem sobre os desafios que permeiam o sistema educacional: 

O grande desafio educacional é reconhecer os diferentes contextos de 
nossos estudantes. Para que isso ocorra, é necessário que promovamos 
perspectivas diversas sobre o contexto sociocultural dos mesmos, 
descentrando as visões e perspectivas unívocas, enfrentando situações de 
discriminação e preconceitos que frequentemente estão presentes no 
cotidiano escolar. O reconhecimento de que a escola tem um importante 
papel nos processos identitários de seus estudantes implica na construção 
de novas relações com as questões vinculadas às identidades e das 
diferenças em sala de aula e na compreensão de que as diferenças são 
construídas social e culturalmente com base nas relações de poder (p. 31). 

Assim, a educação nas comunidades quilombolas deve ter suas propostas 

pedagógicas pautadas em um currículo inclusivo, tendo a transversalidade como eixo 

estruturante nas construções dos conhecimentos, levando em consideração as 

singularidades de cada estudante e as pluralidades de ideias, despertando uma 

formação que busque a formação do(a) estudante reflexivo, participativo e conhecedor 

do seu papel social e de sua herança histórica e cultural. Dessa maneira, pode-se 

afirmar que a escola deve ter com um dos seus objetivos na formação dos(as) 

estudantes, proporcionar uma reflexão sistematizadora e contínua sobre os saberes 

produzidos pela humanidade, no sentido de ir além do senso comum no que é dado a 

conhecer, sempre indagando, buscando uma educação crítica, reflexiva e tenha como 

foco as aprendizagens significativas para a formação identitária dos estudantes.  

No que tange à determinação acerca dos saberes escolares, é possível 

reconhecer indagações empíricas referentes ao currículo para a educação quilombola, 



72 

onde perpassam a identificação de diferentes fontes como material didático, formação 

docente, legislação etc. Os estudos acerca da educação escolar foram fundamentais 

no que diz respeito ao avanço no modo de pensar o âmbito educacional. Estudiosos 

como Paulo Freire (1921-1997) exercem grande influência nesta área, tendo 

enfatizado a necessidade de uma reformulação da maneira de se pensar a educação. 

Em seu livro, Pedagogia da Autonomia, Freire discorre sobre a importância dos 

saberes múltiplos, inclusive os saberes dos educandos, que se comunicam 

diretamente com os saberes tidos como populares.  

Por isso mesmo pensar certo coloca ao professor ou, mais amplamente, à 
escola, o dever de não só respeitar os saberes com que os educandos, 
sobretudo os das classes populares, chegam a ela – saberes socialmente 
construídos na prática comunitária – mas também, como há mais de trinta 
anos venho sugerindo, discutir com os alunos a razão de ser de alguns 
desses saberes em relação com o ensino dos conteúdos. Por que não 
aproveitar a experiência que têm os alunos de viver em áreas da cidade 
descuidadas pelo poder público para discutir, por exemplo, a poluição dos 
riachos e dos córregos e os baixos níveis de bem-estar das populações, os 
lixões e os riscos que oferecem à saúde das gentes (Freire, 1996, p. 13). 

Porém, há uma necessidade de seleção dos conhecimentos no que se 

refere à relevância atribuída aos saberes escolares, considerando até a legitimação 

afetiva em algumas disciplinas. Ao tratar-se dessa temática, faz-se referência ao 

conhecimento, práticas, crenças, habilidades e tecnologias transmitidos ao longo de 

gerações dentro de comunidades e culturas específicas. Esses saberes são 

frequentemente enraizados em experiências locais, históricas e culturais, e são 

transmitidos de forma oral ou prática, de geração a geração. Eles desempenham um 

papel fundamental na identidade cultural de uma comunidade e frequentemente estão 

ligados à relação das pessoas com o meio ambiente e a natureza.  

A esse respeito, Barzano, Sampaio e Melo (2022), asseveram que:  

[...] a Educação Escolar Quilombola reivindica uma mudança de paradigma 
que requer a emergência de uma nova postura na formação de professores 
preocupados com o intercâmbio entre os saberes pedagógicos e os saberes 
da tradição quilombola (p. 08). 

No âmbito da educação escolar de modo geral, especificamente da 

educação escolar quilombola, observa-se que há uma evidência da cultura dominante 

que se sobrepõe à cultura de quem não detém o poder, em que o currículo não é algo 

neutro, mas cheio de determinações sociais, políticas, econômicas e culturais 

(Bernardino-Costa; Maldonado-Torres; Grosfoguel, 2019). 

As teorias curriculares que refletem essas práticas não incluem o campo da 

história singular dos educandos no sistema escolar. Então, é essencial que as 



73 

singularidades sejam consideradas e compreendidas para que haja um entendimento 

com relação aos casos que estão à margem, para que sejam identificadas e 

combatidas as formas de desigualdade social no ambiente escolar (Lima; Santos; 

Cardoso, 2020). 

A relação com o saber é sempre singular, pois envolve uma dimensão 

social. Nesse sentido, o saber escolar pode ser comparado ao saber formal, uma vez 

que ambos são caracterizados por uma estrutura obrigatória. Assim, Lima, Santos e 

Cardoso (2020) trabalham com o termo saber não formal para se referir a saberes do 

campo, tradicionais e o saber que nem sempre é proposto pela escola. Para ele, essa 

concepção se refere a uma demanda educativa que tem o propósito de superar as 

diferentes incompletudes e incapacidades do sistema formal de ensino. No entanto, 

esse é um ponto de vista comum em relação ao presente trabalho, que enfatiza que 

os saberes tradicionais precisam dialogar com os saberes escolares, com vista a 

enriquecer a aprendizagem dos estudantes. 

Carvalho (2018) apresenta três dimensões fundamentais acerca desse 

assunto: a inclusão étnico-racial, político-pedagógica e epistêmica. Segundo o autor, 

o Encontro de Saberes configura-se como uma proposta transdisciplinar, promovendo 

uma reflexão crítica sobre a estrutura tradicional das universidades ocidentais. Nesse 

contexto, os mestres trazem questionamentos que desafiam a rigidez da grade 

disciplinar e o paradigma monoepistêmico, que historicamente excluiu outros saberes.  

 

3.4.1 Conceito de educação quilombola e educação escolar quilombola 

A educação quilombola se define por aquela educação desenvolvida no 

cotidiano, ou na família, na comunidade, nas lutas sociais, nas crenças, manifestações 

culturais, na relação com a natureza, na preservação do meio, no modo de ser e estar 

no mundo. Ela se refere às práticas educacionais desenvolvidas nas comunidades 

quilombolas, que são oriundas de quilombos, locais de resistência histórica de 

africanos escravizados no Brasil. Essa forma de educação valoriza a identidade 

cultural, a história e as tradições dessas comunidades, promovendo a inclusão social 

e contribuindo para a construção de uma sociedade mais justa e igualitária. E o que 

se denomina neste trabalho como saberes tradicionais são conhecimentos que têm 

relação com o fazer, que não estão necessariamente na academia, mas que são 

âncora para que as comunidades quilombola organizem suas vidas. 

Seguindo a perspectiva de Brandão (2000), a educação é uma 



74 

manifestação do estilo de vida dos grupos sociais que a criam e reinventam, 

juntamente com outras criações da sua cultura e sociedade. Segundo o autor, os 

conhecimentos perpassados através da linguagem oral da comunidade, dos códigos 

sociais de conduta, das regras de trabalho, dos segredos da arte, da religião, do 

artesanato e da tecnologia, são fundamentais para que um povo possa recriar a vida 

em grupo e de cada indivíduo, em constante interação com a natureza e com outros 

seres humanos. 

O autor corrobora que,  

[...] o saber que atravessa as palavras da tribo, os códigos sociais de conduta, 
as regras do trabalho, os segredos da arte ou da religião, do artesanato ou 
da tecnologia que qualquer povo precisa para reinventar, todos os dias, a vida 
do grupo e a de cada um de seus sujeitos, através de trocas sem fim com a 
natureza e entre os homens, trocas que existem dentro do mundo social onde 
a própria educação habita (Brandão, 2000, p.10-11). 

De acordo com o autor, os saberes tradicionais são expressões culturais 

desenvolvidas pelo povo em seu cotidiano. Em seu livro O Que É Folclore (2005), ele 

explora o folclore como uma manifestação dos saberes populares, que englobam 

histórias, crenças, festas, músicas, danças e demais expressões culturais transmitidas 

de geração em geração. 

Para Krenak (2019) a valorização dos saberes ancestrais e a importância 

de reconhecer a diversidade cultural é uma forma de promover uma visão de mundo 

mais sustentável, baseada na preservação do meio ambiente e na valorização das 

comunidades tradicionais. Todos esses saberes de acordo com os autores, não são 

inferiores nem superiores aos saberes acadêmicos, são modos de perceber o mundo 

mediado pelo vivido, pela ancestralidade e cultura. Desse modo, os saberes 

tradicionais se integram a educação quilombola e os saberes escolares à educação 

escolar quilombola. 

Nessa perspectiva, a educação escolar quilombola pressupõe que o 

currículo escolar esteja vinculado com as dimensões culturais e simbólicas. Não se 

trata de negar os saberes historicamente acumulados, que compõem os conteúdos 

escolares, mas de entrelaçar esses conhecimentos, provocar questionamentos e 

reflexões, utilizá-los na perspectiva do fortalecimento e desenvolvimento local. O que 

Carvalho (2016) propõe nos seus estudos é o encontro de saberes. 

A educação escolar quilombola se insere no contexto da educação básica 

no Brasil e tem como objetivo a valorização dos saberes e práticas culturais dos povos 

quilombolas, reconhecendo suas especificidades e demandas. Nesse sentido, a Lei 



75 

nº 10.639/03, que incluiu no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade do 

ensino da História e Cultura Afro-Brasileira, e a Lei nº 11.645/08, que ampliou a 

obrigatoriedade do ensino da História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena, são marcos 

importantes para a valorização da cultura e da história dos povos tradicionais. 

A educação escolar quilombola tem como objetivo a construção de uma 

proposta pedagógica que promova a integração entre os saberes tradicionais e os 

saberes escolares, considerando as demandas locais e as especificidades culturais 

dos povos quilombolas. Segundo Miranda (2012), a educação escolar quilombola 

busca uma prática pedagógica diferenciada, que considere a cultura, a história e as 

tradições dos povos quilombolas como base para a construção de conhecimentos. 

De acordo com a educação escolar quilombola tem como um de seus 

principais desafios a superação do modelo educacional excludente e 

homogeneizador, que não leva em consideração a diversidade cultural e étnica do 

país. Para isso, é necessário promover a valorização dos saberes tradicionais dos 

povos quilombolas e a inclusão de sua cultura e história no currículo escolar, de forma 

a construir uma educação que promova a cidadania e a valorização da diversidade 

cultural. 

Nesse sentido, é importante ressaltar a participação das comunidades 

quilombolas na construção da proposta pedagógica, conforme destacado por Moura, 

Soares e Soares (2022), em que tal proposta esteja baseada numa concepção de 

currículo intercultural6. A participação da comunidade é fundamental para que a escola 

esteja em sintonia com os saberes locais e possa desenvolver uma proposta 

pedagógica que contemple os saberes tradicionais dos povos quilombolas. 

Além disso, a formação continuada dos professores é um dos pontos 

centrais para a construção de uma educação escolar quilombola de qualidade. 

Segundo Custódio e Foster (2019), eles precisam ser qualificados para trabalhar com 

a diversidade cultural e étnica e promover a integração dos saberes tradicionais e 

escolares. Para isso, é necessário haver investimento em formação continuada e em 

políticas públicas que promovam a valorização da educação escolar quilombola. Tal 

                                            
6 Um currículo interculturalmente, entre outras coisas, é um dos caminhos que permitem a aproximação 

e intersecção dos saberes dos diferentes grupos sociais e culturais; das tradições, das crenças, dos 
valores, das linguagens e das representações que os diferentes grupos carregam, sendo necessário 
que as situações curriculares e didático-pedagógicas sejam confrontadas e reatualizadas face a estas 
diferenças, sobretudo, com a finalidade de neutralizar qualquer estrutura deletéria e insistente de 
discriminação, de segregação simbólica, de alienação ou de exclusão social (Reis, 2017, p. 148). 



76 

perspectiva dialoga com o exposto por Nilma Lino Gomes (2005, p. 146): 

Ainda encontramos muitos(as) educadores(as) que pensam que discutir 
sobre relações raciais não é tarefa da educação. É um dever dos militantes 
políticos, dos sociólogos e antropólogos. Tal argumento demonstra uma total 
incompreensão sobre a formação histórica e cultural da sociedade brasileira. 
E, ainda mais, essa afirmação traz de maneira implícita a idéia de que não é 
da competência da escola discutir sobre temáticas que fazem parte do nosso 
complexo processo de formação humana. Demonstra, também, a crença de 
que a função da escola está reduzida à transmissão dos conteúdos 
historicamente acumulados, como se estes pudessem ser trabalhados de 
maneira desvinculada da realidade social brasileira. 

A resolução nº 189/2020 – CEE/MA trata das Diretrizes Curriculares 

Estaduais para a Qualidade da Educação Escolar Quilombola na Educação Básica no 

Maranhão e de outras providências. Ela ressalta, em seu art.1º, que a educação 

escolar quilombola, em se tratando de educação básica, tem como forma estruturante:  

I – organiza, precipuamente, o ensino ministrado nas instituições 
educacionais fundamentando-se, informando-se e alimentando-se: a) da 
ancestralidade negra; b) da cosmovisão e religiosidade de matriz africana; c) 
da memória coletiva; d) das línguas de matriz africana; e) dos marcos 
civilizatórios africanos; f) das práticas culturais; g) das tecnologias e formas 
de produção do trabalho; h) dos acervos, interpretações e tradições orais; i) 
dos festejos, usos, tradições e demais elementos que conformam o 
patrimônio cultural das comunidades quilombolas de todo o estado; j) dos 
bens culturais registrados ou patrimonializados; l) da territorialidade e 
identidade étnica (Maranhão, 2020, p. 4). 

Assim, percebe-se, no inciso da referida resolução, que a perspectiva de 

educação se configura, além dos conhecimentos científicos universais, na preparação 

para o mundo do trabalho e formação cidadão. Além disso, ela também preserva os 

conhecimentos tradicionais das comunidades quilombolas.  

Outro ponto para análise nessa resolução consiste na obrigação do estado 

e municípios garantir o acesso ao sistema educacional com estrutura adequada e de 

qualidade para todas as comunidades quilombolas, destacando em seu art. 2 e inciso 

IV e V que:  

IV– a construção de políticas de Educação Escolar Quilombola respeitando 
suas especificidades com participação ativa da comunidade na definição 
política públicas e pedagógica das práticas educativas;  

V – a elaboração de pedagogia especifica que valorize a realidade das 
comunidades quilombolas, sua identidade, formas de produção, 
conhecimentos, cultura e visão de mundo (Maranhão, 2020, p.5). 

Nesse sentido, pode-se enfatizar como o currículo e as práticas educativas 

para a educação quilombola precisam ser estudadas e analisadas para que, de fato, 

possa haver uma educação que proporcione a formação do ser social e de sua 

identidade cultural.  



77 

Segundo Theodoro (2005) a pedagogia de base africana envolve uma 

participação ativa e emocional, onde há espaço para cantar, dançar, compartilhar e 

se alimentar. A autora destaca a importância desses elementos no compartilhamento 

de conhecimentos, valores e tradições das culturas africanas, que são passados de 

geração em geração por meio de rituais e cerimônias. Além disso, essa pedagogia 

valoriza o aprendizado coletivo e colaborativo, em que cada indivíduo contribui com 

suas habilidades e experiências para o desenvolvimento do grupo como um todo. 

Assim, 

Reverenciam-se os mais velhos, que têm mais axé (força de vida), o que se 
traduz como mais sabedoria. Nas culturas negras os mais velhos são sempre 
os esteios da comunidade, tendo um papel fundamental para as decisões e 
desenvolvimento do grupo. Da mesma forma, crianças e jovens têm suas 
obrigações, já que se encara a vida como um jogo simbólico, onde o 
crescimento só se dá na dimensão de luta, de desafio ou de enfrentamento 
das dificuldades que sempre aparecem e continuarão aparecendo ao longo 
da vida (Theodoro, 2005, p. 96). 

A citação nos indica a indispensabilidade da educação quilombola na 

manutenção e preservação da cultura ancestral dessas comunidades. O seu conceito 

engloba todas as formas de aprendizado e partilha de conhecimento nas comunidades 

quilombolas. Ela vai além das paredes da escola e inclui práticas cotidianas, rituais, 

tradições orais e o conhecimento transmitido de geração em geração. Além disso, ela 

também valoriza a cultura, a história e as tradições das comunidades, reconhecendo 

a importância do saber tradicional e do patrimônio cultural quilombola. 

Desse modo, a relação entre a educação quilombola e a educação escolar 

quilombola é de complementaridade. A primeira proporciona uma base cultural e 

identitária sólida, enquanto a segunda fornece as ferramentas necessárias para a 

participação plena na sociedade, incluindo habilidades acadêmicas e cidadãs. 

Diante disso, compreende-se que a educação quilombola e a educação 

escolar quilombola são dois conceitos intimamente relacionados, ambos fundamentais 

para a valorização da cultura e da identidade das comunidades quilombolas no Brasil. 

Juntas, elas oferecem a oportunidade de uma educação enriquecedora e inclusiva, 

que prepara os estudantes quilombolas para enfrentar os desafios do século XXI, ao 

mesmo tempo em que preservam e celebram sua rica herança cultural. 

 

3.4.2 Caracterização da etapa ensino fundamental  

A Educação Básica no Brasil, conforme estabelecido pela Lei de Diretrizes 

e Bases da Educação Nacional (LDB nº 9.394/1996), abrange a Educação Infantil, o 



78 

Ensino Fundamental e o Ensino Médio. Com base nessa norma regulatória, a 

Educação Básica é de fundamental importância para o desenvolvimento humano e 

social, sendo esse um direito de todos. Ela deve garantir a formação integral dos 

alunos, considerando suas dimensões cognitivas, emocionais e sociais. A LDB 

destaca a importância da equidade e da qualidade do ensino, refletindo a diversidade 

cultural e social do país. (Brasil, 1996). 

O Ensino Fundamental, em particular, é uma etapa crucial, com duração de 

nove anos, destinada a crianças a partir dos seis anos de idade. Essa fase busca 

promover aprendizagens essenciais, desenvolvendo habilidades de leitura, escrita, 

Matemática e outras áreas do conhecimento, além de fomentar a formação de 

cidadãos críticos e conscientes de seus direitos e deveres. É também no Ensino 

Fundamental que se espera que os alunos construam uma base sólida para o 

aprendizado ao longo da vida, com um currículo que deve ser inclusivo e relevante 

(Galvão et al., 2021). 

No que se refere à estruturação, o Ensino Fundamental no Brasil é 

organizado em duas etapas: os anos iniciais (do 1º ao 5º ano) e os anos finais (do 6º 

ao 9º ano). Essa divisão busca atender às diferentes necessidades de 

desenvolvimento dos alunos, promovendo uma progressão condizente em termos de 

complexidade dos conteúdos e do desenvolvimento das habilidades definidas pelas 

normas regulatórias, como a LDB e a Base Nacional Comum Curricular (BNCC).  

De acordo com Almeida (2021), a estrutura do Ensino Fundamental é 

fundamental para a construção de uma base sólida de conhecimentos, permitindo que 

os alunos desenvolvam competências essenciais, como a leitura crítica e a resolução 

de problemas. No entanto, a efetividade dessa estruturação depende da articulação 

de políticas públicas, distribuição adequada de recursos e da formação inicial e 

contínua dos educadores. 

Embora tenham ocorrido avanços significativos nas últimas décadas, como 

a universalização do acesso ao Ensino Fundamental e a introdução de novas 

metodologias pedagógicas, ainda existem desafios a serem enfrentados. As 

desigualdades regionais e socioeconômicas continuam a afetar a qualidade do ensino, 

com escolas em áreas rurais e periferias urbanas, enfrentando problemas de 

infraestrutura e recursos didáticos insuficientes. Essas disparidades revelam a 

necessidade urgente de políticas públicas que garantam, não apenas a igualdade de 

acesso, mas também a equidade na qualidade da educação, promovendo uma 



79 

formação que atenda às especificidades de cada contexto e respeite a diversidade 

cultural presente nas salas de aula (Mendonça, 2020). 

Outro desafio que está enraizado na realidade educacional brasileira diz 

respeito ao acesso e à qualidade do ensino em comunidades tradicionais, como povos 

indígenas e comunidades quilombolas. Dados do Censo Escolar de 2020 indicam que, 

naquele ano, houve cerca de 275.132 matrículas de estudantes em escolas 

quilombolas em todo o Brasil, enfrentando barreiras significativas em termos de 

infraestrutura, formação de professores e adequação curricular (INEP, 2021). Essas 

comunidades requerem uma abordagem educativa que respeite e valorize suas 

culturas e saberes ancestrais. Mas, conforme estudos feitos em teses e dissertações 

referenciadas em uma das seções deste trabalho, os currículos de algumas escolas 

ainda são centrados em uma perspectiva ocidental, desconsiderando as 

especificidades culturais dos estudantes. 

Outra questão que destacamos, se refere às escolas em áreas quilombolas 

que frequentemente enfrentam desafios de infraestrutura e recursos, resultando em 

altas taxas de evasão escolar (INEP, 2022). Segundo a Fundação Cultural Palmares, 

existem cerca de 3.000 comunidades quilombolas reconhecidas no Brasil, muitas das 

quais lutam por políticas públicas que garantam não apenas o acesso à educação, 

mas uma educação que considere suas histórias, tradições e modos de vida 

(Fundação Cultural Palmares, 2020). Isso reflete uma necessidade urgente de 

desenvolver currículos que integrem conteúdos sobre a luta histórica e cultural dessas 

comunidades, promovendo um ensino que não apenas informe, mas também 

empodere esses estudantes. 

As altas taxas de evasão escolar em áreas quilombolas, decorrentes de 

desafios de infraestrutura e recursos, revelam a urgência de políticas públicas que 

garantam não apenas o acesso à educação, mas também uma formação que respeite 

e integre as histórias, tradições e modos de vida dessas comunidades (Macêdo, 

2018). Essa necessidade se alinha à crítica de que o sistema educacional brasileiro, 

frequentemente baseado em um modelo hegemônico, reproduz desigualdades 

históricas e marginaliza saberes que não estão alinhados às normas tradicionais. A 

partir de uma perspectiva decolonial, Oliveira e Foerste (2023) apontam que a 

educação convencional ignora a riqueza cultural de grupos minoritários, resultando 

em currículos que falham em refletir a diversidade da sociedade brasileira. Nesse 

sentido, a pesquisa de Gonçalves (2019) destaca a importância de desenvolver 



80 

currículos que não apenas informem, mas que também empoderem estudantes de 

comunidades quilombolas, promovendo uma educação inclusiva e representativa. 

Estudos como os de Silva (2017) e Carvalho (2023) destacam que o 

sistema educacional frequentemente reproduz desigualdades históricas, 

marginalizando culturas e saberes que não se alinham ao modelo educacional 

hegemônico. Neste cenário, a educação tradicional muitas vezes ignora a riqueza 

cultural e as experiências de grupos minoritários, resultando em um currículo que não 

reflete a diversidade da sociedade brasileira.  

A perspectiva decolonial propõe uma reavaliação das narrativas históricas 

e culturais que permeiam o currículo escolar. Martins e Moita (2018) refletem sobre 

como silenciamento de saberes tradicionais e a subordinação de culturas locais ao 

conhecimento ocidental são reflexos de uma educação colonial que ainda persiste. 

Essa crítica é fundamental, pois revela que a formação oferecida no Ensino 

Fundamental não só carece de pluralidade, mas também contribui para a perpetuação 

de um sistema que desvaloriza as identidades culturais dos alunos. 

A LDB (1996), embora estabeleça diretrizes fundamentais para a 

educação, também apresenta lacunas que precisam ser abordadas para que a 

Educação Básica, especialmente o Ensino Fundamental, seja realmente inclusiva e 

representativa. A inclusão de uma perspectiva decolonial nas práticas pedagógicas 

pode contribuir para uma educação mais justa, capaz de valorizar a diversidade 

cultural e promover a equidade. 

 

3.5 A formação identitária quilombola de crianças e jovens 

Ser criança, de acordo com documentos oficiais nacionais e internacionais, 

é ser sujeito de direitos, em desenvolvimento físico, psicológico, social e moral, 

necessitando de proteção integral e oportunidades para um crescimento saudável. A 

Constituição Federal Brasileira de 1988 assegura à criança prioridade absoluta nos 

direitos fundamentais à vida, saúde, educação e convivência familiar, enquanto o 

Estatuto da Criança e do Adolescente (ECA - Lei nº 8.069/1990) reforça a criança 

como sujeito pleno de direitos, demandando políticas públicas que garantam proteção 

contra negligência, exploração e discriminação.  

No âmbito internacional, a Convenção sobre os Direitos da Criança (ONU, 

1989) enfatiza a dignidade e direitos fundamentais das crianças. Tais documentos 

destacam que ser criança transcende a mera fase etária, compreendendo um período 



81 

essencial para a formação cidadã e a construção de identidade, merecendo, portanto, 

a promoção de um ambiente seguro e inclusivo para seu desenvolvimento integral. 

No que se refere à criança quilombola, essa fase significa vivenciar uma 

infância intrinsecamente ligada ao território e à cultura de comunidades quilombolas, 

onde as práticas socioculturais, os saberes tradicionais e as relações comunitárias 

desempenham papel central no desenvolvimento infantil. Silva et al. (2022, p. 173) 

afirma que “a infância quilombola está, assim, intimamente atrelada à comunidade e 

às questões culturais, sociais, econômicas e político-institucionais que a envolvem”.  

A partir da vivência escolar, a criança quilombola ingressa em uma nova 

realidade que comporá a sua identidade. Deste modo, entende-se que a formação 

identitária deste sujeito ocorrerá de maneira complexa, uma vez que envolve vários 

fatores intrínsecos nesse contexto, como a valorização de sua tradição e cultura, além 

de aspectos sociais e políticos que influenciam profundamente este processo.  

Nesse interim, é imprescindível que se considere a identidade como a 

maneira como o sujeito se reconhecerá enquanto sendo ele próprio. Essa identidade 

sofrerá influência do meio, ou seja, dos agentes que contribuirão para essa formação. 

E os agentes envolvidos nesse processo incluem a família, a comunidade e a escola. 

As identidades são formadas no interior de representações culturais e suas 

narrativas. O sociólogo Stuart Hall (2006) entende essas identidades como um 

processo contínuo, uma vez que considera-as como fragmentadas. Assim, os 

processos identitários são como um organismo vivo, sempre mutáveis.  

A identidade quilombola acontece em meio às representações às 
interpelações, dentro dos costumes da comunidade, a partir das 
identificações com alguns valores e significados que são construídos 
socialmente. É importante notar, também, que a coletividade é essencial 
nesse meio, sobretudo quando se trata do contexto histórico-cultural, 
ocorrendo um reconhecimento dos sujeitos enquanto grupo. A troca de 
histórias e relatos, os valores e costumes estão ligados a um passado em 
comum, de tal maneira que seja criada uma ideia de identidade 
compartilhada. Isso se dá pelo sentido e pela significação dos discursos, 
narrativas, contos e fatos sobre a história do grupo, sendo essa, ainda, 
construída por representações e relatos, na maioria das vezes orais, as 
manifestações culturais e sociais do grupo (Leidens, 2018, p. 139). 

No processo de construção da identidade, a família surge como o primeiro 

e o mais importante círculo de socialização, já que é nele que ocorre a transmissão 

de valores, tradição e costumes. Esse processo se torna ainda mais primordial na 

contemporaneidade, uma vez que se considera a globalização como um ponto de 

atenção, já que a criança nasce inserida em um contexto tecnológico, cuja orientação, 



82 

quanto ao seu uso, parte do círculo familiar.  

Ainda neste nicho, iniciam-se as transmissões culturais, passadas de 

geração a geração. A família é responsável pela inserção da criança na comunidade 

quilombola, que contribui como um todo para a sua socialização e reconhecimento 

das tradições, participando de festividades, rituais e organização social.  

Sobre isso, Leidens (2018, p. 138-139) assevera que: 

A identidade se forma envolta à sociedade, o sujeito está ligado de forma 
intransponível à sociedade da qual é originário e terá sua identidade formada 
a partir da carga de influências, construída de inúmeras maneiras por ela. 
Ainda que haja a possibilidade iminente de um distanciamento do sujeito da 
sociedade que primeiramente o formou, não poderá se desvencilhar por 
completo. A formação da identidade é um diálogo complexo e volátil entre o 
sujeito e a sociedade e acontece de forma ininterrupta e abrangente. 

A partir desse entendimento, ratifica-se a ideia de que o meio social no qual 

o sujeito está inserido é responsável pela forma como ele enxergará o mundo. Stuart 

Hall (2006, p. 13) corrobora com este pensamento ao frisar que: 

A identidade plenamente unificada, completa, segura e coerente é uma 
fantasia. Ao invés disso, à medida que os sistemas de significação e 
representação cultural se multiplicam, somos confrontados por uma 
multiplicidade desconcertante e cambiante de identidades possíveis, com 
cada uma das quais poderíamos nos identificar – ao menos temporariamente. 

Outro espaço de fundamental importância é a escola, que assegura a 

valorização da cultura quilombola, de maneira a contribuir positivamente na 

construção identitária dessa criança. É neste cenário que há um reforço da educação 

recebida no ambiente familiar e na comunidade, compreendendo que este sujeito 

vivencia um contexto multicultural, respeitando a sua ancestralidade. De acordo com 

a Lei nº. 10.639/03, o estudo da História e Cultura Afro-Brasileira é obrigatório no 

ensino básico, garantindo, assim, o seu reconhecimento enquanto herança brasileira. 

Assim, esta tríade – família, comunidade e escola – desempenha um papel 

imprescindível na construção e firmamento identitário do sujeito quilombola. É nela 

que a criança se assegurará diante das adversidades como o racismo e a 

discriminação, pois reconhecerá o seu valor e sua tradição como equivale a todas as 

culturas e tradições diversas. Entenderá, deste modo, o empoderamento de sua 

identidade como um meio de respeitar a si mesmo e a herança quilombola.  

Esse reforço se torna necessário, dada a realidade vivenciada por essas 

comunidades. Os quilombolas enfrentam desafios diários, especialmente em relação 

às marginalizações social, racial e econômica. Tal situação é ocasionada, 

principalmente, pelo conhecimento escasso sobre a cultura e tradição dos 



83 

quilombolas, além da intolerância e pouca visibilidade dada a essas comunidades. O 

conhecimento histórico, por exemplo, apesar de assegurado em lei, muitas vezes não 

é dedicada a devida atenção. Os quilombos, surgidos como locais de acolhimento 

para os africanos escravizados no período colonial, também foram e continuam sendo 

um símbolo de resistência. 

  



84 

4 CONEXÕES ENTRE SABERES TRADICIONAIS E SABERES ESCOLARES: 

necessidade preemente de efetivação 

 

Abordar o encontro de saberes, educação antirracista e pluriepistêmica 

exige, em primeiro lugar, uma reflexão crítica sobre os espaços que discutem e 

produzem educação formal. No contexto deste estudo, a escola é o principal 

referencial. De acordo com Silva (1999), desde sua origem, a instituição escolar tem 

atendido aos interesses do sistema capitalista, funcionando como um instrumento de 

manutenção do status quo e da hegemonia dos grupos dominantes e liberais. O autor 

destaca que o currículo, tal como concebido por Bobbitt no século passado, é marcado 

por uma lógica tecnicista, voltada à adaptação dos indivíduos à ordem industrial, com 

forte ênfase na previsibilidade e na mensuração dos resultados. Trata-se de uma 

concepção de currículo que parte da expectativa de que o sistema educacional seja 

capaz de definir com exatidão os resultados desejados, estabelecer métodos eficazes 

para alcançá-los e aplicar instrumentos objetivos para avaliar sua realização. 

Nesse sentido, ao considerar-se a escola como espaço de educação formal 

instituído pelo sistema oficial, é importante reconhecer que existem outros espaços 

igualmente formativos, denominados de educação informal e não formal, conforme 

aponta Libâneo (1994). Por isso, a discussão proposta neste estudo perpassa pela 

valorização dessas diferentes formas de educar, como já indicava Brandão ao tratar 

do conceito de educações no plural. Ao utilizar o termo no plural, reconhece-se a 

legitimidade e a potência de múltiplas práticas educativas, que coexistem e se 

complementam, sem que uma sobreponha ou invalide a outra. 

Nesse horizonte, ganha relevância a proposta de Carvalho (2020) ao 

defender o Encontro de Saberes, que promove a inclusão de uma perspectiva 

pluriepistêmica na esfera acadêmica. Essa proposta busca valorizar os 

conhecimentos oriundos de mestres e mestras das comunidades tradicionais — 

negros(as), indígenas, quilombolas, entre outros — inserindo suas vozes e 

experiências nos espaços acadêmicos como saberes legítimos e essenciais à 

formação crítica e diversa. Para o autor, uma das regras desse encontro é “um dos 

protocolos primeiros dentro deste processo refere-se, por exemplo, às possibilidades 



85 

de interação e complementariedade entre a oralidade7 e a escrita” (Carvalho, 2020). 

Assim, busca-se inspiração em Hampâté Bâ, quando revela que a “[...] tradição oral é 

a escola da vida, e dela recupera e relaciona todos os aspectos” (BÂ, 1982, p. 183). 

A cultura quilombola é construída a partir de diversas fontes fundamentais, 

destacando-se as tradições orais, que englobam contos populares, histórias, lendas, 

canções, danças, artesanatos e modos de produção material. Esses elementos 

constituem formas essenciais de transmissão de saberes e valores às gerações mais 

jovens, assegurando a continuidade das identidades coletivas. Kabengele Munanga 

(2004) destaca que o valor atribuído à identidade étnica resulta da combinação entre 

o valor intrínseco da cultura e a posição socioeconômica dos indivíduos. Esse valor 

social influencia diretamente a autoavaliação, moldada por fatores internos de ordem 

psicológica e simbólica. Isso repercute, não apenas em classificações sociais, mas 

também em formas de autoclassificação étnica legitimadas socialmente. 

Dentro desse contexto, encontra-se eco na contribuição feita por Frantz 

Fanon, psiquiatra e filósofo martinicano, quando afirma que os saberes tradicionais 

têm tudo a ver com a autodefinição negra. Em sua obra Pele Negra, Máscaras 

Brancas (1952), o autor acredita que esses saberes são uma fonte de força para a 

construção da identidade, mesmo diante da realidade da opressão colonial e dos atos 

racistas. A cultura de matriz africana é apresentada como expressão autêntica da 

subjetividade negra, marcada pela experiência histórica de enfrentamento da 

escravidão, do colonialismo e do preconceito. Pode-se afirmar que, nesses termos, o 

pensamento de Fanon se aproxima da ideia do africano ou dos negros na diáspora 

como agentes, conforme sinaliza Asante (2014). Todas essas são estratégias de 

resistência à dominação do colonizador, à supremacia branca e à imposição de 

valores europeus. Fanon destaca que “a cultura negra não é uma realidade estática, 

mas sim um processo dinâmico que se desenvolve em relação com a história e a 

sociedade. A cultura negra é uma forma de resistência à opressão colonial e uma 

maneira de afirmar a identidade negra” (Fanon, 1952, p. 9). 

O pensamento de González (1988), quando formula a categoria teórica da 

amefricanidade, também possui uma direção de reconstrução de tradições africanas 

                                            
7 [...] Fundada na iniciação e na experiência, a tradição oral conduz o homem à sua totalidade e, em 

virtude disso, pode-se dizer que contribuiu para [...] esculpir a alma humana [...]. Ela envolve uma visão 
particular do mundo, ou, melhor dizendo, uma presença particular do mundo- um mundo concebido 
como um Todo onde toda as coisas se religam e interagem (BÂ, 1982, p. 183). 



86 

em território da diáspora para construir um conjunto de saberes tradicionais afro-

brasileiros que têm sido historicamente usados para resgatar a história e a cultura 

negra no Brasil. A autora aponta também que a África não é somente um continente, 

mas uma fonte de conhecimento, de filosofia e de formação social, que tem sido 

profundamente determinante para o Brasil; ela critica negação e o apagamento dessa 

matriz, que denomina de racismo por negação; os saberes de matriz africana seriam 

essenciais para a compreensão de nossa realidade. Nesse sentido, 

A categoria político-cultural de amefricanidade é fundamental para 
entendermos a nossa realidade e a nossa identidade, pois ela nos permite 
resgatar a nossa história e a nossa cultura, e nos posicionar de forma crítica 
e propositiva diante da sociedade brasileira (González, 1988). 

Nessa perspectiva, compreendemos a escola como espaço privilegiado 

para assumir o papel de formação de professores(as) e estudantes para o respeito às 

diferenças. Uma das estratégias nesse sentido é a implementação da Lei de Diretrizes 

e Bases da Educação Nacional, modificada pela Lei nº 10.639/2003, que torna 

obrigatória a inclusão da História e Cultura Africana e Afro-Brasileira no currículo da 

Educação Básica, bem como a inserção do dia 20 de novembro no calendário escolar 

como o Dia Nacional da Consciência Negra — data em que o movimento negro 

celebra a morte de Zumbi dos Palmares como símbolo de resistência e memória dos 

africanos e afro-brasileiros. Mencionam-se ainda a Resolução nº 008/2012, que trata 

das Diretrizes Nacionais para a Educação Escolar Quilombola (EEQ), e a Resolução 

nº 189/2020, que dispõe sobre as Diretrizes Estaduais da EEQ, conforme já abordado 

em outras seções deste estudo. 

Além disso, também reflete-se sobre o pensamento de Stuart Hall (1992), 

que atenta para a importância de entender os saberes e fazeres afro-referenciados 

como um processo dinâmico e complexo de produção e reprodução de práticas 

culturais e sociais. O autor pontua que esse processo envolve uma série de tensões 

e contradições, não sendo algo estático ou irrefletido, mas fruto de uma complexidade 

ligada às relações historicamente construídas pelo grupo. "A cultura negra não é uma 

entidade fixa e essencial, mas sim um processo dinâmico e complexo que é produzido 

e reproduzido através de práticas culturais e sociais" (Hall, 1992, p. 38). 

Nesse contexto, reconhecer a complexidade desses saberes é perceber 

que não se trata de saberes isolados, mas interesses de outras dimensões da vida: 

religião, arte, culinária, medicina, organização social etc. Eles formam sistemas 

interligados de conhecimento. Os saberes tradicionais negros foram e continuam 



87 

sendo marginalizados e oprimidos pelas culturas hegemônicas. Portanto, urge 

situarem-se os saberes dos negros, para torná-lo agente do conhecimento como um 

ato de resistência e afirmação, para romper com a ideia de história única (Adichie, 

2009). Conforme sinaliza a autora, “assim como o mundo econômico e político, as 

histórias também são de lidas pelo princípio de nkali: como elas são contadas, quem 

as conta, quando são contadas e quantas são contadas depende muito de poder”.  

Os aparatos legais, como o Decreto nº 6.040, de 7 de fevereiro de 2007, 

instituem a Política Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e 

Comunidades Tradicionais. O texto traz uma definição pautada, tanto no processo 

histórico, quanto nos referenciais teóricos sobre as comunidades negras rurais, 

refletindo em uma legislação que contribui para compreender como essas tradições 

estão ligadas à reprodução cultural e produtiva, fundamentada em uma 

sustentabilidade ambiental e sociocultural. 

Art. 3º Para os fins deste Decreto, considera-se:[...] 

III - Saberes e práticas tradicionais: conhecimentos e práticas transmitidos de 
geração em geração, desenvolvidos pelos povos e comunidades tradicionais, 
relacionados à sua cultura, meio ambiente e sistemas produtivos (Decreto nº 
6.040, de 7 de fevereiro de 2007). 

O Decreto nº 4.887, de 20 de novembro de 2003, que regulamenta o 

procedimento para identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação e 

titulação das terras ocupadas por comunidades quilombolas, também se refere aos 

saberes tradicionais de matriz africana para reconhecer sua importância para a 

construção da identidade quilombola. Ele sistematiza, tal qual o texto citado 

anteriormente, o caráter histórico e territorial que os saberes tradicionais assumem na 

cultura dos quilombos. 

Art. 2º Consideram-se remanescentes das comunidades dos quilombos, para 
os fins deste Decreto, os grupos étnico-raciais, segundo critérios de auto-
atribuição, com trajetória histórica própria, dotados de relações territoriais 
específicas, com presunção de ancestralidade negra relacionada com a 
resistência à opressão histórica sofrida (Decreto nº 4.887, de 20 de novembro 
de 2003). 

Observa-se também que as lutas são refletidas nos documentos legais, que 

são frutos e legados deixados por aqueles(as) que vieram antes de nós. Conforme 

assevera Clóvis Moura (1978), a cultura e os saberes tradicionais negros são, 

portanto, elementos de luta, de sobrevivência e de contrapoder, ao invés de elementos 

puramente folclorizáveis, passivos. O autor rejeita a concepção de uma escravização 

que teria aniquilado por completo a cultura africana e afirma que a resistência não foi 



88 

somente armada, mas expressou-se também através da manutenção e recriação de 

modos de vida, de conhecimentos e de valores.  

Para Clóvis Moura, os quilombos são a maior demonstração da habilidade 

organizativa e da autonomia dos africanos escravizados. Nesses lugares, os saberes 

tradicionais foram não só mantidos, mas também reinventados e adaptados às novas 

condições. A agricultura, a medicina, a organização social, a defesa e as formas 

religiosas nos quilombos, são expressões desses saberes.  

O autor corrobora que: 

Em outros termos, a cultura negra é apreendida, entremeada ao processo de 
resistência contra a cultura dominante, forma sua fisionomia no praxismo, na 
ação ofensiva ou defensiva, em que a cultura não é tomada por 
'sobrevivência', mas como práxis reativa ao sistema dominante (Moura, 1978, 
p. 10). 

Outro expoente autor, que também contribui para a defesa da luta e 

resistência, é Abdias do Nascimento. Ele desenvolveu a categoria teórica do 

Quilombismo para debater o processo histórico de luta em que os saberes tradicionais 

quilombolas constituem mais que elementos culturais herdados, mas representam a 

própria essência da resistência, identidade e autonomia do povo negro. O autor via 

nos quilombos a concretização de uma alternativa à lógica colonial e opressora, 

funcionando como um bastião contra o colonialismo cultural, que reafirma a herança 

africana e busca um modelo brasileiro para fortalecer a identidade étnica. 

O Quilombo foi, assim, o elemento histórico e cultural que assegurou, em terra 
brasileira, a permanência da cultura e da civilização africanas, oferecendo ao 
povo oprimido o instrumento de luta para a sua libertação. [...] A resistência 
do negro não foi apenas física e militar; foi, sobretudo, uma resistência 
cultural, de caráter ideológico e político, em que a sua religião, a sua arte, a 
sua filosofia de vida constituíram-se em forças vivas contra a 
despersonalização imposta pela escravidão (Nascimento, 1980, p. 41 - 42). 

A trajetória coletiva do grupo que enfrenta opressões sistêmicas cria 

estratégias coletivas de resistência e articulação, que devem ser inseridas no currículo 

escolar como forma de resgatar no espaço da escola o histórico de lutas. Dessa forma, 

refletir em sala de aula sobre a luta histórica da população quilombola politicamente 

organizada garante que as relações étnico-raciais no Brasil sejam problematizadas 

em seus variados aspectos.  

Kitábu: O livro do saber e do espírito negro-africanos, escrito por Nei Lopes, 

é um livro de importância crucial para aqueles que desejam conhecer os saberes 

tradicionais de matriz africana, tanto no continente de origem como na diáspora. O 

texto aborda o modo como essas tradições investigam o sentido da vida, a criação do 



89 

mundo, as relações entre os seres e as interações entre o homem e a natureza. O 

autor afirma que existe um continuum entre as antigas civilizações africanas e os 

povos que construíram a Afro-América, evidenciando a continuidade e a influência 

desses saberes na formação cultural e espiritual do Brasil e da diáspora.  

O universo cultural africano é construído a partir de uma concepção cíclica do 
tempo e da íntima relação entre o visível e o invisível, o material e o espiritual. 
É neste contexto que se desenvolvem os conhecimentos transmitidos 
oralmente, os ritos, as artes e as filosofias que dão sentido à vida e orientam 
as comunidades (Lopes, 2005. p. 19). 

O pensamento com base na tradição africana traz uma relação com o 

sagrado que articula territorialidade, ancestralidade e espiritualidade como matrizes 

fundamentais para estruturar os modos de sociabilidade. Essa cosmogonia tem sido 

invisibilizada no país desde o processo de escravização empreendido no passado e 

permanece sendo escamoteado pelo persistente racismo religioso do presente. 

Portanto, uma educação pautada no paradigma afrocêntrico precisa desvelar esse 

apagamento histórico da espiritualidade de matriz africana para uma população que 

foi historicamente forçada a adotar a religiosidade do escravizador.  

No livro O Terreiro e a Cidade, o autor Muniz Sodré considera os terreiros 

de religiões de matriz africana como espaço central de resistência, de preservação 

cultural e de reconfiguração social e espacial das terras de origem da diáspora 

escravizada africana, conferindo uma dimensão territorial à forma social negro-

brasileira, visto que “as práticas do terreiro rompem limites espaciais, para ocupar 

lugares imprevistos na trama das relações sociais da vida brasileira” (Sodré, 1983, p. 

121-122). Os saberes, conceitos e conhecimentos tradicionais de origem africana são 

apresentados, não apenas como um conjunto de informações, mas também como um 

modo de ser e de estar no mundo, uma forma de conceber a existência em sua 

imanência e transcendência, uma natureza metafísica e racional que mantém um 

contínuo diaspórico da civilização africana, estabelecendo territórios próprios e 

identitários. 

Na obra Ritmos da Identidade: mestiçagens e sincretismos na cultura do 

Maranhão, Carlos Benedito Rodrigues da Silva debate sobre a tradição do bumba meu 

boi no quadro da cultura maranhense, ressaltando sua importância como o principal 

fenômeno da cultura popular do estado. Apesar da manifestação ser uma tradição 

alicerçada, ela não é imune às mudanças da modernidade. Silva argumenta que a 

manifestação cultural se modifica conforme a dinâmica do mundo atual, ao mesmo 



90 

tempo em que continua a ser relevante e central na identidade maranhense. 

Daí as razões pelas quais o bumba-meu-boi maranhense não estar incólume 
às transformações do fazer cultural que se altera de acordo com a dinâmica 
da modernidade, sem deixar de ser a principal manifestação da cultura 
popular no Maranhão (Silva, 2021, p. 22). 

Diante desse contexto de identidade, ancestralidade e herança negra, traz-

se o movimento da negritude, que é muito mais do que uma reação à opressão, mas 

trata-se de uma afirmação orgulhosa e de uma redescoberta dos valores, da história 

e da civilização africana, que foram sistematicamente negados e destruídos pelo 

colonialismo. Ele aponta os danos terríveis causados pelo colonialismo às sociedades 

tradicionais e chora a destruição de suas instituições, suas religiões e suas 

manifestações artísticas. Trata-se de um reconhecimento e aceitação como negro, de 

sua identidade histórica e sua cultura específica. Ou seja, é fundamental para a 

descolonização da mente. 

Eu falo de sociedades esvaziadas delas mesmas, de culturas pisoteadas, de 
instituições minadas, de terras confiscadas, de religiões assassinadas, de 
magnificências artísticas aniquiladas [...] (Césaire, 2010, p. 12). 

A Coleção História Geral da África, em seu Volume I, traz uma possibilidade 

de compreensão epistemológica das tradições africanas, como forma de romper 

preconceitos com referenciais culturais pautados na oralidade, elemento central de 

transmissão dos saberes dos povos africanos e da diáspora. O etnocentrismo, 

elemento integrante do processo de colonização e escravidão do passado e do 

racismo no presente, estigmatiza, ao longo da história, as matrizes negras por 

julgamentos pautados nos referenciais brancos. A preservação dos marcos de 

africanidade são espaços de resistência demarcada e de preservação dos próprios 

marcos civilizatórios frente a imposições culturais. 

Outra exigência imperativa é de que a história (e a cultura) da África devem 
pelo menos ser vistas de dentro, não sendo medidas por réguas de valores 
estranhos. Mas essas conexões têm que ser analisadas nos termos de trocas 
mútuas, e influências multilaterais em que algo seja ouvido da contribuição 
africana para o desenvolvimento da espécie humana (Ki-Zerbo, 2010, p. 34). 

A proposta metodológica de uma série de estudos sobre saberes 

tradicionais negros é concebida sob a influência da afrocentricidade, conforme 

definida por Rabaka (2009) como um instrumento de análise da condição dos povos 

africanos e da Diáspora, que está fundamentada nas óticas gnoseológicas de origens 

africanas. O entendimento científico, comprometido com um ponto de vista crítico 

sobre a situação sociopolítica e cultural dos negros em todo o mundo, constitui o 



91 

suporte filosófico que motiva teoricamente as interpretações empreendidas pelo 

estudo da afrocentricidade. Esse caminho de investigação pretende, principalmente, 

contornar o reducionismo intelectual anti-africano, que considera os negros como 

incapazes de elaborar teoria ou filosofia. Eles seriam apenas competentes para 

fundamentar as suas análises em sentimentos, não em reflexão. 

Os afrocentristas têm compromisso com seus “sujeitos” – aqueles que 
seriam: 

[...] objetos” na concepção imperial europeia de ciência – e com eles se 
identificam. [...] É superar o mito e o faz de conta do etnocentrismo europeu 
hegemônico com respeito à África e aos africanos e dominar um arsenal de 
teoria e práxis crítica que se estende da antiguidade africana à modernidade 
continental e diaspórica contemporânea (Rabaka, 2009, p. 131-137). 

Cheikh Anta Diop figura como um dos pioneiros na tentativa de desenvolver 

um saber que devolvesse a identidade coletiva africana. O autor se pergunta se a 

pesquisa afrocêntrica deveria estar pronta para fazer qualquer concessão à 

"revelação" de um passado errôneo e lendário. Ele deseja que esses estudos sejam 

mantidos com bases estritamente científicas. Isso servirá de base para uma 

transformação cultural que absorva as distorções trazidas pela colonização para a 

historiografia africana e diaspórica. 

As nossas investigações nos convenceram de que o Ocidente não tem sido 
calmo o suficiente e objetivo o suficiente para nos ensinar corretamente a 
nossa história sem falsificações grosseiras. Hoje, o que mais me interessa é 
ver a formação de equipes, não de leitores passivos, mas de ousados 
pesquisadores honestos, alérgicos à complacência e ocupados comprovando 
e explorando ideias expressas em nosso trabalho (Diop, 2025, p. 16). 

Vanda Machado é uma referência importante na área da educação e 

cultura afro-brasileira, com um foco particular nos saberes e práticas dos povos de 

matriz africana, especialmente os quilombolas e as comunidades de terreiro. Suas 

citações frequentemente destacam a riqueza, a complexidade e a relevância desses 

conhecimentos. Ela defende a construção de um pensamento e de práticas 

pedagógicas que se originam da própria experiência e história do povo negro. Em 

suas palavras, ela expressa uma profunda conexão com as raízes africanas e a 

sabedoria ancestral. 

Das aprendências da iniciação, portanto, é que se cria a relação com o mundo 
das forças que animam a vida e que, pouco a pouco, conduzirão este ser ao 
autoconhecimento e à condição de guardião do mundo vivo. [...] aprende-se 
para ensinar aos menos experientes. O ato de em-sinar é o que legitima a 
maioridade e a iniciação dos membros da comunidade (Machado, 2013, p.18 
- 22). 

A inserção dos saberes tradicionais da população quilombola na escola, 



92 

dentro da proposta da Pedagogia da Autonomia, defendida por Paulo Freire, encontra 

sua fundamentação na valorização do saber da experiência feita, no respeito pela 

autonomia, na identidade cultural dos educandos e na dialogicidade como prática 

educativa. Freire defende que a educação não pode ser vista como um ato de 

"depósito" de conteúdos, mas como um processo de construção coletiva do 

conhecimento, que se elabora a partir da realidade e da vivência dos sujeitos. O autor 

afirma que o educador deve reconhecer e valorizar o saber que os educandos já 

trazem, pois este saber, proveniente da vivência e do seu contexto social e cultural, 

foram construídos.  

Ensinar exige respeito aos saberes dos educandos. [...] O que quero dizer é 
que o educador tem de respeitar o saber que os educandos trazem consigo, 
mas, ao mesmo tempo, deve discutir com eles a razão de ser de alguns 
desses saberes em relação com o ensino dos conteúdos (Freire, 1996, p. 29). 

Miguel Arroyo, em sua obra Outros Sujeitos, Outras Pedagogias defende 

que a educação deve reconhecer e valorizar os saberes e as experiências dos grupos 

sociais historicamente marginalizados, entre eles, os quilombolas. Para o autor, as 

escolas devem ser espaços de afirmação destas identidades e culturas de outros 

sujeitos e não de negação delas, onde as suas próprias pedagogias possam florescer 

no impulso necessário de suas lutas, de seus fazeres e modos de vida. Arroyo 

questiona a hegemonia do saber único (o eurocêntrico e escolarizado), que 

desqualifica outros saberes em sua validação institucionalizada. Para ele, os 

movimentos sociais, entre os quais os quilombolas, trazem consigo outras formas de 

pensar, de organizar-se e de educar, que necessitam ser reconhecidas. Ele defende 

que estes sujeitos  

[...] afirmam outra racionalidade, outras leituras de mundo, de si mesmos, das 
relações sociais de classe, gênero, raça, etnia que os têm pensado 
irracionais. Reagem ao despojo de seu lugar na história da produção do 
conhecimento e da cultura da humanidade. [...] Não será suficiente ocupar os 
latifúndios do saber, mas ocupados estes latifúndios, plantar neles outros 
saberes. O saber de si como direito ao conhecimento. Esse o caminho mais 
radical para elaborar outros currículos (Arroyo, 2012, p. 65). 

Sandra Petit e Geranilde Costa e Silva (2011) fundamentam a Pretagogia 

em uma proposta pedagógica que busca ressignificar e valorizar ancestralidade, 

pertencimento afro e saberes de matriz africana no campo educacional. Ela defende 

uma educação que tenha como ponto de partida a perspectiva e a vivência negra. 

Segundo ela, a educação deve fortalecer o vínculo do aluno com a sua história, sua 

linhagem e sua comunidade, promovendo o fortalecimento da autoconfiança e a 



93 

valorização de suas raízes. Isso acontece por meio da Pretagogia, da incorporação 

dos marcadores das africanidades, da construção de um currículo afrorreferenciado 

que dialogue com outros tipos de saberes, e do fortalecimento da ancestralidade e do 

pertencimento como eixos centrais do movimento didático da escola (Petit e Silva, 

2011). 

Na obra Por uma pedagogia do conflito, Boaventura de Sousa Santos 

(1996), ao tratar da inclusão de saberes tradicionais, entre eles os saberes 

quilombolas na escola, sugere a construção de uma "ecologia de saberes". Esta 

perspectiva defende a articulação entre o saber científico e outros saberes, no sentido 

de reconhecer, tanto a legitimidade como a importância dos saberes não 

hegemônicos.  

Nesse contexto, a pedagogia do conflito implica reconhecer que a inclusão 

de culturas e saberes diferentes engendra tensões e divergências que precisam ser 

enfrentadas e não silenciadas. Não se busca para isso a "harmonia" ou a 

"passividade", mas o reconhecimento de que o diálogo e a interferência na geração 

de novos projetos curriculares, educativos e de sociedade são essenciais. Boaventura 

de Sousa Santos propõe a articulação de diferentes formas de conhecimento, sem 

limitar-se ao saber científico. Esta ideia é central para a inclusão dos saberes 

tradicionais. 

Carvalho (2022) propõe uma descontinuidade com o modo eurocêntrico e 

monocultural que atuam recorrentemente para reafirmar a ideologia racista de 

superioridade dos conhecimentos ocidentais, que sustenta a educação formal e 

argumenta que as universidades e as escolas de educação básica precisam se 

descolonizar, reconhecendo a legitimidade de outras epistemologias tão válidas e 

profundas quanto as africanas e indígenas. A inclusão dos saberes quilombolas é 

parte fundamental do processo de descolonização do conhecimento. Isso implica que 

o conhecimento que essas figuras possuem e transmitem, muitas vezes oralmente e 

por meio de práticas, deve ser aceito como equivalente ao conhecimento acadêmico 

formal, permitindo a estes mestres atuar como docentes e pesquisadores nos 

institutos de ensino. Essa lógica pode se transferir para a escola básica, onde os 

mestres quilombolas seriam os principais protagonistas. 

Antônio Bispo dos Santos, mais conhecido como Nego Bispo, traça opor 

uma diferença entre o saber quilombola, historicamente ligado ao ambiente natural e 

à comunidade, e o saber eurocêntrico, que é ligado à propriedade e à individualidade. 



94 

Os saberes quilombolas tradicionais são considerados uma epistemologia radical 

alternativa. Bispo considera que os saberes quilombolas têm uma relação intrínseca 

com uma dimensão de encantamento, isto é, uma relação com o mundo tão para além 

da lógica da racionalidade cartesiana ocidental quanto a espiritualidade e a intuição 

são para além do pensamento científico. É um saber que, de alguma forma, envolve 

também espiritualidade e intuição, além de uma relação profunda com o território. 

A natureza existe para ensinar. Se eu entendo que a água é vida, o vento é 
vida, o sol é vida, o pássaro é vida, se tudo é vida, eu não vou tentar me 
apropriar, eu vou viver com isso. Essa é a diferença fundamental do saber 
tradicional para o saber não tradicional (Santos, 2015, p. 43). 

Hooks (2013) ressalta a importância de uma pedagogia que leve em 

consideração a estima da identidade das crianças negras e que possa ser propulsora 

de uma mudança social que ultrapasse as estratificações raciais. Esta é uma 

pedagogia descolonial, voltada para a resistência do quadro discriminatório da raça 

no espaço escolar. Ela requer um conjunto de educadores voltado para o fomento das 

potencialidades de alunos de distintas correntes étnicas, e que considere ser prática 

de uma educação sem racismo, exatamente o que necessita a luta do movimento 

negro, quilombola e das religiões de matriz africana. 

Quase todos os professores [...] eram mulheres negras. O compromisso delas 
era nutrir nosso intelecto para que pudéssemos nos tornar acadêmicos, 
pensadores e trabalhadores do setor cultural – negros que usavam a 
“cabeça”. Aprendemos desde cedo que nossa devoção ao estudo, à vida do 
intelecto, era um ato contra-hegemônico, um modo fundamental de resistir a 
todas as estratégias brancas de colonização racista (Hooks, 2013, p. 10). 

No dia 9 de janeiro de 2003 foi editada a Lei nº 10.639, que torna obrigatório 

o tema História e Cultura Africanas e Afro-Brasileiras no currículo formal da educação 

básica, com o intuito de superar uma época em que as relações étnico-raciais nem 

mesmo se evidenciavam na forma significativa com o que eram abordado nos 

conteúdos escolares. A partir dela, outros documentos legais têm sido divulgados com 

a finalidade de constituir um processo de iniciativas que envolvam os agentes sociais, 

tais como o poder público em suas três esferas, as redes de ensino privadas, as 

instituições de ensino superior, os estudiosos, os escritores, os criadores de recursos 

didáticos, os docentes, os administradores, as entidades do movimento negro, os 

familiares, os discentes e a comunidade em geral. Todos esses agentes estão 

voltados para a execução da educação das relações étnico-raciais, junto com 

instrumentos normativos que objetivem atender a essas exigências, que, apesar de 

terem início nas primeiras etapas da História do Brasil, apenas agora estão recebendo 



95 

maior visibilidade. 

Art. 1o A Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, passa a vigorar acrescida 
dos seguintes artigos 26-A, 79-A e 79-B: 

“Art. 26-A. Nos estabelecimentos de ensino fundamental e médio, oficiais e 
particulares, torna-se obrigatório o ensino sobre História e Cultura Afro-
Brasileira. 

§ 1o O conteúdo programático a que se refere o caput deste artigo incluirá o 
estudo da História da África e dos Africanos, a luta dos negros no Brasil, a 
cultura negra brasileira e o negro na formação da sociedade nacional, 
resgatando a contribuição do povo negro nas áreas social, econômica e 
política pertinentes à História do Brasil. 

§ 2o Os conteúdos referentes à História e Cultura Afro-Brasileira serão 
ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, em especial nas áreas de 
Educação Artística e de Literatura e História Brasileiras (Brasil, 2013, p. 75-
76). 

Visando normatizar a Lei nº 10.639, em 2004, o Conselho Nacional de 

Educação publicou a CNE/CP 1/2004, que estabelece Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História 

e Cultura Afro-Brasileira e Africana (CNE/CP, 2004). Essas orientações devem ser 

seguidas por todas as instituições educacionais que atuam em todos os níveis e 

modalidades de ensino, especialmente aquelas que desenvolvem programas de 

formação inicial e continuada.  

As diretrizes também estabelecem que esse cumprimento deverá estar 

presente na análise das condições de funcionamento de cada instituição. Elas 

reconhecem que “nas formas individuais e coletivas, em senzalas, quilombos, 

terreiros, irmandades, a identidade do povo negro foi assegurada como patrimônio da 

educação dos afro-brasileiros” (Brasil, 2004, p. 10). 

As Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola 

(Parecer CNE/CEB nº 16/2012 e Resolução CNE/CEB nº 08/2012) foram um grande 

avanço para a educação dos povos quilombolas em território brasileiro. Elas 

pretendem assegurar o direito a uma educação específica, diferenciada, intercultural, 

bilíngue (quando for o caso) e comunitária, que valorize e promova os saberes 

tradicionais e a cultura quilombola. Elas enfatizam a importância da participação ativa 

da comunidade quilombola na gestão e no projeto político-pedagógico da escola, além 

de preverem que o controle social e a autonomia das comunidades são diferenciais 

essenciais para que a educação atenda verdadeiramente às suas expectativas e 

necessidades. 

 



96 

O currículo da Educação Escolar Quilombola deve ser construído a partir das 
referências históricas e culturais da comunidade quilombola, valorizando seus 
saberes, suas tradições, suas línguas e seus processos próprios de 
aprendizagem e de produção de conhecimento (Brasil, 2012). 

No componente curricular de Ciências, ao abordar o tema plantas 

medicinais e saúde, a escola pode articular os conhecimentos científicos com os 

saberes tradicionais da comunidade quilombola local. Para isso, propõe-se a 

realização de uma roda de conversa com uma mestra da comunidade reconhecida 

por seus conhecimentos em ervas e tratamentos naturais.  

Durante a atividade, os(as) estudantes registram as práticas 

compartilhadas, identificam os princípios ativos das plantas em estudo e comparam 

com conteúdos de livros didáticos e pesquisas acadêmicas. Ao final, eles(as) 

constroem coletivamente um herbário escolar e um livro artesanal com receitas e 

formas de uso de plantas medicinais, unindo ciência e tradição. Essa proposta, 

inspirada no Encontro de Saberes (Carvalho, 2020), na pedagogia freiriana do diálogo 

(Freire, 1996) e na educação das existências (Arroyo, 2012), promove um currículo 

vivo, contextualizado e pluriepistêmico. 

As Diretrizes embasam a proposta de inserção dos saberes tradicionais na 

escola, pois eles cumprem com os fundamentos trazidos por essa normativa. A partir 

da contextualização do ensino e por meio de uma educação que contemple a cultura 

de matriz africana, é possível aprofundar o processo de fortalecimento dos vínculos 

das gerações mais jovens com a comunidade.  

Trabalhar na escola as noções de pertencimento e territorialidade 

complementa o processo social iniciado nas relações familiares. Para isso, nos 

segmentos seguintes, aprofundar-se-á o debate acerca dessa inclusão e seus efeitos 

no espaço escolar, a partir do levantamento de dados adquiridos por meio de 

entrevistas e questionários aplicados na comunidade quilombola de Juçatuba. 

  



97 

5 PERCURSO METODOLÓGICO 

 

Para a realização desta pesquisa, que é de natureza aplicada e abordagem 

qualitativa, buscou-se compreender o objeto de estudo sob diversas perspectivas. 

Essa abordagem permitiu uma análise mais ampla e aprofundada, considerando 

diferentes ângulos e contextos. Segundo Neves (1996, p. 1) “A pesquisa qualitativa 

compreende um conjunto de diferentes técnicas interpretativas que visam a descrever 

e decodificar os componentes de um sistema complexo de significados”. 

Conforme Minayo (2010), a pesquisa qualitativa tem como aspecto 

importante a objetivação. Pois, durante a pesquisa, é necessário reconhecer a 

amplitude e complexidade do objeto a ser pesquisado, sempre revendo criticamente 

as teorias sobre o tema, além de utilizar técnicas de coleta de dados adequadas e, 

por fim, analisar e refletir sobre os dados de forma específica e contextualizada com 

as teorias. A autora, ainda ressalta que: 

[...] pesquisa qualitativa responde a questões muito particulares. Ela se 
ocupa, nas Ciências Sociais, com um olhar visível de realidade que não pode 
ou não deveria ser quantificado (...) ela trabalha com o universo dos 
significados, dos motivos, das aspirações, das crenças, dos valores e das 
atitudes. Esse conjunto de fenômenos humanos é entendido aqui como parte 
da realidade vivida e partilhada com seus semelhantes. O universo da 
produção humana que pode ser resumida no mundo das relações, das 
representações e da intencionalidade e é objeto da pesquisa qualitativa 
dificilmente pode ser traduzido em número (Minayo, 2010, p. 87). 

Desse modo, baseado na abordagem qualitativa, foi realizada uma 

pesquisa com enfoque bibliográfico. Pois, segundo Gil (2008), esse tipo de pesquisa 

é indispensável para estudos históricos e em muitas situações, já que não há outra 

maneira de conhecer os fatos passados senão com base em dados secundários. Além 

disso, também utilizou-se a pesquisa participante, que proporciona a interação entre 

o pesquisador e os sujeitos da pesquisa.  

Segundo Prodanov e Freitas (2013), algumas tarefas são essenciais para 

a pesquisa participante, tais como: determinação das bases teóricas da pesquisa, 

definição das técnicas de coleta de dados, delimitação da região a ser estudada, 

organização do processo de pesquisa participante (identificação dos colaboradores, 

distribuição das tarefas, partilha das decisões etc.), preparação dos pesquisadores e 

elaboração de cronograma de atividades a serem realizadas. Os autores destacam 

ainda que: 

 



98 

[...] a pesquisa participante compreende algumas coordenadas 
metodológicas já estabelecidas, mas que não formam um esquema rígido, o 
segredo de sua utilidade reside na flexibilidade, em sua adaptação aos mais 
diversos contextos e situações, que podem mudar a ordem das etapas, 
eliminar algumas delas etc. (Prodanov; Freitas, 2013, p. 68). 

A coleta de dados ocorreu por meio de entrevistas semiestruturadas, que, 

de acordo com Marconi e Lakatos (2010), são uma forma de propiciar ao pesquisador 

a informação necessária, de modo verbal. Tal técnica de coleta de dados é um dos 

principais instrumentos usados nas pesquisas das ciências sociais. 

A escolha do local de aplicação de uma pesquisa é um fator crucial para a 

obtenção de dados relevantes e representativos. Além disso, esse local deve refletir 

a população-alvo da pesquisa para garantir a representatividade dos dados coletados. 

Em determinados estudos, é essencial ter controle sobre o ambiente da pesquisa para 

minimizar variáveis externas que possam influenciar nos resultados. De acordo com 

Vergara (2006), a pesquisa de campo é uma investigação empírica, na qual ocorre ou 

ocorreu um evento ou que tenha elementos que possam explicar sua ocorrência. 

Desde modo, ela envolve a coleta de dados diretamente do ambiente, contexto ou 

população de interesse, proporcionando uma compreensão detalhada e 

contextualizada do objeto de estudo.  

No lócus da pesquisa, investiga-se a horizontalidade entre os saberes 

tradicionais e os saberes escolares na Escola Municipal de Anos Iniciais Professora 

Rosa Raimunda Paixão Garcez, verificando-se as modificações na formação humana 

e também dos níveis prescritivos (documental) e no perceptivo (visão dos docentes e 

discentes), evidenciando o papel de todos os atores nesse processo educativo. Assim, 

pretende-se compreender a realidade do objeto de pesquisa de forma sistemática, 

com uma postura crítica e reflexiva, promovendo um conhecimento aprofundado sobre 

o objeto. 

Inaugurada em 1994, a escola está situada em Juçatuba e atende uma área 

formada por comunidades quilombolas desde o século XVIII. Quanto à infraestrutura, 

a escola possui quatro salas de aula em boas condições, porém, sem sistemas de 

climatização devidamente instalados. No período de recolhimento dos dados, 

encontrava-se em reforma.  

A instituição dispõe de um refeitório, um pátio amplo, que serve de espaço 

para os intervalos dos(as) estudantes, e conta um corpo docente composto por três 

professores. A maioria dos alunos são moradores do local, predominantemente filhos 

de comerciantes. 



99 

5.1 Comunidade Juçatuba  

A Comunidade Quilombola de Juçatuba, localizada em São José de 

Ribamar, no estado do Maranhão, é um exemplo notável da riqueza cultural e histórica 

das comunidades afrodescendentes no Brasil.  

 

Figura 1 – Município de São José de Ribamar 

 
Fonte: Google Maps (2025). 

 

Os quilombos, como se pode observar, são oriundos de comunidades 

formadas por pessoas que fugiram da escravidão, inclusive durante o período colonial.  

Sobre a sua localização, Gomes e Garcês (2012, p. 01) pontuam que: 

A comunidade de Juçatuba, localizada a dezenove quilômetros da cidade de 
São José de Ribamar-Maranhão, cuja extensão inicial era de 2.800 hc, 
atualmente correspondendo a 1.300 hc, faz divisa com o Porto de Santana 
ao Norte, Comunidade do Iguair ao Sul, Bahia de São José ao Leste e 
Comunidade do Bom Jardim a Oeste.  

A região é reconhecida como uma comunidade quilombola, trazendo como 

recordação constante a resistência histórica e sua preservação de uma identidade 

cultural única. Muitas vezes essas comunidades mantêm tradições ancestrais, como 

práticas religiosas, culinária típica, danças, músicas e formas de organização social 

que remontam aos tempos dos quilombos tradicionais. 

Ao longo dos anos, a partir das heranças dos africanos escravizados, as 

comunidades quilombolas promoveram a preservação das tradições culturais, festivas 

e religiosas. Gomes e Garcês afirmam que, na região, foram instituídas culturas e 



100 

religiões que permanecem na atualidade, como as danças e festejos.  

A comunidade de Juçatuba foi oficialmente reconhecida em 10 de maio de 

2007 pela Fundação Cultural Palmares, vinculada ao Ministério da Cultura, como 

comunidade quilombola, conforme estabelece o art. 68 do Ato das Disposições 

Constitucionais Transitórias (ADCT) e o artigo 216, incisos I a V, §§ 1º e 5º da 

Constituição Federal de 1988. Ela possui uma população estimada em 1.000 

habitantes, predominantemente negros, consolidando-se como um território de 

resistência histórica e cultural das populações quilombolas no Brasil (Gomes e 

Garcês, 2007). 

 

Figura 2 – Comunidade de Juçatuba 

 
Fonte: Arquivo da Pesquisadora, 2023. 

 

A figura acima configura um mosaico de imagens da Comunidade 

Quilombola de Juçatuba. A imagem A é uma vista aérea da comunidade, destacando 

a distribuição das casas, ruas e a extensa vegetação ao redor. É possível observar a 

organização espacial da comunidade e sua inserção em meio à natureza, reforçando 

o vínculo do território com o meio ambiente. Na imagem B há a imagem de uma praia 

de águas tranquilas, com habitantes ou visitantes aproveitando o litoral. A praia é um 

símbolo da relação cultural e histórica da comunidade com o mar, evidenciando a 



101 

importância da pesca e do ambiente costeiro na vida dos quilombolas de Juçatuba. A 

imagem C apresenta um espaço tradicional da comunidade, com elementos como 

cestos e redes artesanais pendurados. A imagem D mostra uma edificação 

comunitária, possivelmente uma escola ou associação local, com paredes pintadas 

em azul e detalhes rosa. O prédio sugere um espaço de encontro, aprendizado ou 

atividades comunitárias essenciais para a organização e o desenvolvimento social da 

comunidade. No quadro E há a imagem de um cesto de palha contendo uma abóbora 

e folhagens verdes, elementos que fazem referência às atividades agrícolas e 

alimentares tradicionais da comunidade. A imagem destaca o uso de práticas 

sustentáveis, como o cultivo e a colheita de alimentos em harmonia com o ambiente. 

Essas comunidades enfrentam desafios contemporâneos, como acesso a 

serviços básicos, titulação de terras, preservação cultural e desenvolvimento 

sustentável. A luta pela titulação das terras é fundamental, pois garante a preservação 

do território tradicional dessas comunidades, possibilitando o acesso a políticas 

públicas e programas de apoio específicos para sua manutenção e desenvolvimento. 

A preservação da cultura quilombola, incluindo suas tradições, línguas, 

práticas agrícolas e conhecimentos tradicionais, é essencial, não apenas para o grupo 

em si, mas também para o enriquecimento da diversidade cultural brasileira como um 

todo. A valorização e o respeito pela história e pelas práticas dessas comunidades 

são passos importantes na construção de uma sociedade mais inclusiva e igualitária. 

De acordo com Gomes e Garcês (2012), em seu estudo Festejos Religiosos 

na Comunidade Remanescente quilombola de Juçatuba: Fé, Devoção e Memória  

O surgimento dos primeiros negros de sobrenome Garcês eram refugiados 
de outros locais do Maranhão e Estados próximos, responsáveis pela 
formação da comunidade quilombola de Juçatuba, provavelmente no ano de 
1705, cujo nome correspondia ao fato de ter no local abundância de água 
doce próximo a um imenso juçaral, que na época só poderia ser interligada à 
cidade balneária de São José de Ribamar via baía de mesmo nome à Leste 
de Juçatuba, hoje conhecida por praia de Unicamping (Gomes; Garcês, 2012, 
p. 02). 

Assim sendo, a chegada de africanos escravizados marca o início das 

comunidades quilombolas que vivem atualmente no referido município. Acerca das 

tradições culturais firmadas ao longo dos anos, pode-se enfatizar o Bumba meu Boi e 

o Tambor de Minas, heranças dos povos africanos escravizados. Além disso, 

tornaram-se tradição os festejos em homenagem a São Sebastião, Menino Jesus e 

Nossa Senhora dos Homens, sendo atrações importantes da região. Entre as 

imagens, observam-se moradores carregando a padroeira de Juçatuba, tendo sua 



102 

imagem encontrada por pescadores e tornando-se um símbolo de fé local (Figura 3). 

 

Figura 3 – Festejo na igreja principal da comunidade 

 
Fonte: Arquivos da pesquisadora, 2023. 

 

As imagens acima representam a realização da missa na igreja principal da 

comunidade de Juçatuba. A imagem A apresenta a fachada da igreja matriz; a imagem 

B mostra a faixa do festejo da padroeira da comunidade, Nossa Senhora dos Homens; 

na imagem C, tem-se uma representante da comunidade quilombola carregando a 

coroa do Divino Espírito Santo, símbolo do sincretismo religioso existente na 

comunidade; a imagem D apresenta o momento da saída inicial da procissão do 

festejo; a imagem E apresenta dois representantes quilombolas que fazem menção 

ao Divino Espírito Santo, carregando a bandeira no momento do início da celebração, 

junto à anciã. A imagem F mostra o símbolo do cristianismo católico na sede e a 

imagem G, por sua vez, mostra a indumentária do padre, utilizada especificamente 

para o Dia da Consciência Negra, em 20 de novembro. 

A oferta de alimentos é uma prática secular trazida pelos povos africanos. 

Como forma de perpetuar a tradição, essas oferendas fazem parte dos aspectos 

culturais e religiosos da região. Nesse momento também é enfatizada a produção 

local, na qual mostra-se o empenho dos produtores em estabelecer uma relação com 

a comunidade, depois do seu trabalho ser oferecido a Deus. 

A B 

 

C 

D 

E F G 



103 

A comunidade promove a conservação das tradições de matrizes africanas, 

dando sequência aos rituais dessa herança. Nesse processo, os adeptos das religiões 

africanas fazem uso de vestimentas típicas. E, além de ofertar alimentos, como já foi 

pontuado acima, há ainda a realização de uma missa em memória ao Dia da 

Consciência Negra, celebrada em honra ao dia da morte de Zumbi dos Palmares, 

sendo um evento significativo que marca a luta, a resistência e a memória da 

comunidade negra no Brasil. Este é um momento em que ocorre o sincretismo 

religioso. 

 

5.2 Escola Municipal Rosa Raimunda Paixão Garcez 

Através do compromisso com uma educação antirracista, surgiu o interesse 

em aprofundar-se das temáticas africanas e étnico-raciais, buscando combater as 

desigualdades históricas oriundas do período colonial e que, ainda hoje, se refletem 

na educação escolar. 

Foi nesse contexto que a autora deste trabalho ingressou na Licenciatura 

Interdisciplinar em Estudos Africanos e Afro-Brasileiros (LIESAFRO), formação que 

ampliou seus horizontes ao proporcionar conhecimentos antirracistas e promover o 

contato direto com vivências relacionadas aos saberes tradicionais. Em 2022, tive a 

oportunidade de visitar Maputo, onde pude conhecer escolas, universidades e outros 

espaços que favorecem a construção do conhecimento e a desconstrução de 

paradigmas racistas. 

Por meio da LIESAFRO, a autora conheceu a escola que serve como lócus 

desta pesquisa, o que lhe permitiu compreender a necessidade urgente de que os(as) 

docentes desenvolvam práticas pedagógicas que integrem as questões étnico-raciais 

e contribuam para a formação identitária dos estudantes no cotidiano escolar. Esse 

processo também possibilitou uma aproximação com o território de uma escola 

quilombola, propiciando uma compreensão mais aprofundada da necessidade 

diaspórica e da importância de sua abordagem em sala de aula. Tal compreensão 

favorece a valorização e a integração dos saberes tradicionais, o que fortalece a 

identidade étnica dos estudantes quilombolas e contribui para a construção de um 

ambiente escolar mais acolhedor, inclusivo e respeitoso em relação às culturas e 

tradições locais. 

O campo da pesquisa foi a Escola Municipal Professora Rosa Raimunda 

Paixão Garcez, localizada na região nordeste do Brasil, no povoado de Juçatuba, zona 



104 

rural do município de São José de Ribamar, estado do Maranhão.  

Os primeiros contatos com a gestão da escola foram marcados por um 

acolhimento cordial e uma recepção bastante positiva. Ao apresentar-se o projeto da 

pesquisa, esclareceram-se os objetivos, a relevância do estudo e os procedimentos 

metodológicos que foram adotados ao longo do processo. Nesse momento, foi 

entregue uma carta de autorização da pesquisa, documento que formaliza a 

solicitação de acesso ao campo e garante a ética e a transparência da investigação. 

A gestora escolar, com uma postura receptiva e colaborativa, prontamente se colocou 

à disposição para contribuir no que fosse necessário, demonstrando interesse em 

viabilizar as condições adequadas para a realização da pesquisa. 

A partir desse contato inicial e do acesso ao campo, foi possível iniciar 

diálogos mais aprofundados com a gestão escolar, que, além de fornecer informações 

importantes sobre o contexto escolar, também auxiliou na articulação com os 

colaboradores da pesquisa. Esses diálogos permitiram compreender a dinâmica 

escolar, as práticas desenvolvidas e os desafios enfrentados pela comunidade 

educativa, aspectos fundamentais para o desenvolvimento do estudo. A relação 

construída nesse momento inicial fortaleceu a confiança mútua e distribuída como 

bases para a colaboração contínua, o que será essencial para a coleta e análise dos 

dados no decorrer da pesquisa. 

 

1) Memorial da Escola Rosa Raimunda Paixão Garcez 

 

A instituição foi inaugurada em 15 de março de 1993 e está situada em uma 

área historicamente relevante, composta por comunidades quilombolas formadas no 

século XVIII. Esse processo de ocupação foi favorecido pelas características naturais 

da região, com uma vegetação rica e abundância de água doce.  

 

  



105 

Figura 4 – Escola Municipal Professora Rosa Raimunda Paixão Garcez 

 
Fonte: Arquivo da pesquisadora, 2023. 

 

A escola é próxima à igreja principal, Nossa Senhora Mãe dos Homens, 

local central para os festejos e tradições da comunidade. Quanto à infraestrutura, ela 

conta com quatro salas de aula em boas condições, mas aguarda climatização. 

Contudo, as obras de reforma estão paralisadas, sem previsão de conclusão, 

comprometendo a melhoria dos espaços físicos. 

A instituição atende exclusivamente turmas do 4° e 5° anos do ensino 

fundamental anos iniciais, funcionando no turno matutino. Atualmente, seis docentes 

compõem o quadro de professores, sendo que o titular I cumpre uma carga horária de 

13 horas semanais, enquanto o titular II se divide entre duas salas, totalizando oito 

horas semanais. A escola organiza suas quatro turmas no período da manhã, com 

uma turma de 4° ano e duas turmas de 5° ano (5°A e 5°B). 

O público atendido é majoritariamente composto por moradores locais, em 

sua maioria filhos de pequenos comerciantes da comunidade quilombola. Essa 

caracterização revela tanto os desafios quanto as potencialidades do espaço escolar, 

destacando a importância histórica e cultural da região, bem como a necessidade de 

políticas públicas específicas que atendam às demandas educacionais dessa 

comunidade tradicional. 

A equipe que participou desta pesquisa incluiu a gestora escolar, a 

coordenadora pedagógica, os professores dos anos iniciais (4° e 5° anos) da 

instituição e três moradores. Os profissionais desempenharam um papel fundamental 

no desenvolvimento e validação das propostas pedagógicas apresentadas no estudo, 



106 

especialmente no que se refere à integração dos saberes tradicionais da comunidade 

quilombola no currículo escolar formal. Sua atuação foi essencial para garantir que as 

práticas educativas refletissem as particularidades culturais e identitárias dos 

estudantes. 

Dessa maneira, a pesquisa compreendeu diferentes fases, como revisão 

de literaturas dos assuntos de suporte teórico e metodológico, estudos que abordam 

temáticas referentes à educação quilombola, à educação escolar quilombola, aos 

saberes tradicionais e saberes escolares. Além disso, foram utilizados documentos de 

referência para a etapa de ensino, como a BNCC, as políticas educacionais, livros, 

textos de leis e documentos oficiais, pesquisas em sites, artigos, monografias, teses, 

dissertações e outras pesquisas em documentos orientadores da escola, como o 

Projeto Político-Pedagógico, o Currículo, os planejamentos docentes e Regimento 

Interno. 

O estudo também foi desenvolvido por meio da pesquisa de campo que, 

segundo Gonçalves (2003, p. 67),  

[...] é o tipo de pesquisa que pretende buscar a informação diretamente com 
a população pesquisada. Ela exige do pesquisador um encontro mais direto. 
Nesse caso, o pesquisador precisa ir ao espaço onde o fenômeno ocorre, ou 
ocorreu e reunir um conjunto de informações a serem documentadas [...]. 

Assim, a pesquisa de campo se desenvolveu em três momentos, a saber: 

1. Primeiro momento: constituiu-se na fase de coleta dos dados, por meio 

de observações não participantes, da aplicação de questionários 

aos(às) colaboradores(as) da pesquisa, da análise dos dados mediante 

análise de conteúdo à luz do pensamento de Bardin (2011) e da 

produção do relatório da pesquisa, que culminou na escrita da 

dissertação. 

2. Segundo momento: consistiu na análise dos dados, consubstanciada 

na análise de conteúdo a partir do pensamento de Bardin (2011). 

3. Terceiro momento: após a análise e diante dos resultados da 

pesquisa, houve a proposição de uma intervenção pedagógica. 

Nesse sentido, nos apoiamos em Damiani quando assevera que: 

[...] intervenção pedagógica e definida(...) envolve o planejamento e a 
implementação de interferências (mudanças, inovações pedagógicas) – 
destinadas a produzir avanços, melhorias, nos processos de aprendizagem 
dos sujeitos que delas participam – e a posterior avaliação dos efeitos dessas 
interferências (Damiani et al, 2013, p. 57). 

 



107 

Essa proposição foi consolidada em um Caderno de Orientações 

Pedagógicas, em versão e-book, composto por trilhas formativas que contemplam 

diferentes saberes da Comunidade Juçatuba em diálogo com os saberes escolares. 

A finalidade da referida formação é fazer com que os docentes se apropriem dos 

saberes locais e dos conhecimentos relativos à perspectiva da Lei nº 10.639/2003. 

Nos programas de mestrado profissional na área de educação, um 

diferencial é a produção de um produto educacional que tenha impacto prático nas 

instituições de ensino. Os produtos desenvolvidos em educação têm como objetivo 

principal a aplicabilidade no contexto educacional. Eles podem incluir: 

 Materiais didáticos; 

 Formação de professores; 

 Propostas curriculares; 

 Intervenções pedagógicas; 

 Soluções tecnológicas, como desenvolvimento de aplicativos, jogos 

educativos ou plataformas digitais para uso em ambientes de ensino 

(Freitas e Altoé, 2023). 

Dentre as possibilidades de produtos acadêmicos, destacam-se as trilhas 

de formação. Essas trilhas permitem que os educadores avancem de forma autônoma 

em sua capacitação, escolhendo os percursos formativos que melhor se adequam às 

suas necessidades e realidades de ensino (Freitas, 2020). A principal potencialidade 

das trilhas formativas reside em sua flexibilidade e em sua capacidade de promover a 

formação continuada de maneira prática e efetiva. Conforme exposto no estudo de 

Araújo (2022), as trilhas oferecem uma formação acolhedora, respeitando o ritmo dos 

professores e proporcionando uma aprendizagem crítica e reflexiva. 

Como já mencionado, as Trilhas de Formação possuem uma estrutura 

flexível, que deve se adequar à realidade, ao contexto e às características das 

temáticas abordadas. Uma estrutura possível é baseada em uma sequência de 

módulos temáticos interligados, nos quais cada módulo contém: 

 Conteúdos teóricos: textos, vídeos e outros materiais que abordam a 

temática do módulo; 

 Sugestões de atividades: para aplicação direta do conteúdo nas 

práticas docentes (Costa e Gontijo, 2020). 

Nesse sentido, o enfoque nos saberes tradicionais e nas tradições 



108 

africanas permite que as trilhas formativas sirvam como pontes entre o conhecimento 

científico e as práticas culturais, incentivando os educadores a não apenas ensinar, 

mas também a aprender com as comunidades quilombolas. A inclusão desses 

saberes na educação formal fortalece o senso de pertencimento dos estudantes 

quilombolas e amplia a visão de mundo dos alunos não quilombolas, promovendo uma 

educação intercultural. Essa abordagem visa ao diálogo entre diferentes culturas e 

sustenta a possibilidade de processos pedagógicos inclusivos, que favoreçam a 

aprendizagem de todos. 

Desse modo, Besalú (2002, p. 71), afirma que:  

[…] a educação intercultural é fundamentalmente uma atitude e um 
comportamento relativo ao tipo de relações que ocorrem entre as culturas que 
convivem em um ambiente determinado. Propõe-se atender às necessidades 
afetivas, cognitivas, sociais e culturais dos indivíduos e dos grupos 
possibilitando que cada cultura expresse sua solução aos problemas comuns. 
É um meio para promover a comunicação entre as pessoas e para favorecer 
as atitudes de abertura em plano de igualdade 

A partir dessa perspectiva, a proposta de produto desta pesquisa – 

intitulada Caderno de Orientações Pedagógicas – surgiu como uma trilha de formação 

destinada aos(as) professores(as) da Escola Municipal Rosa Raimunda Paixão 

Garcez. O foco da trilha é integrar os saberes tradicionais da comunidade aos saberes 

escolares, promovendo uma educação contextualizada que respeita a cultura local. 

Ao basear-se nos saberes das comunidades – como práticas agrícolas, 

rituais religiosos e medicinas tradicionais –, essa trilha propõe-se a promover o 

diálogo, a valorização cultural e a resistência contra o apagamento histórico desses 

grupos, uma vez que reconhece a importância do conhecimento produzido por 

populações historicamente marginalizadas, como os quilombolas. 

Além disso, essas trilhas formativas incentivam a formação de educadores 

críticos, capazes de atuar de maneira sensível e respeitosa em contextos onde o 

conhecimento local é central para a vida comunitária. Ao incorporar os saberes 

tradicionais e as tradições africanas, o processo educacional transforma-se em uma 

via de resgate cultural e de revalorização do conhecimento, desafiando o modelo 

educacional eurocêntrico. Isso contribui para o empoderamento das comunidades 

quilombolas, ao legitimar suas histórias e tradições como componentes essenciais do 

currículo escolar. 

Ao definir-se como título do nosso Caderno de Orientações Pedagógicas o 

nome Caminhos de Saberes: tradição e formação em trilhas de aprendizagem, 



109 

objetiva-se promover um diálogo entre saberes, no qual o conhecimento tradicional é 

tratado com o mesmo valor que o conhecimento científico. Assim, a trilha serve como 

um espaço de aprendizagem que respeita a pluralidade epistêmica e fortalece a 

identidade coletiva da comunidade quilombola em questão. 

O terceiro momento da pesquisa consistiu na produção e no 

compartilhamento do Caderno de Orientações Pedagógicas: Caminhos de Saberes, 

tradição e formação em trilhas de aprendizagem. Esse material não apenas oferece 

aos professores um instrumento prático para a inclusão dos saberes tradicionais 

quilombolas, mas também facilita o acesso à formação continuada de forma interativa 

e sustentável. 

Ao mesmo tempo, Caminhos de Saberes atua como um instrumento de 

resgate cultural, permitindo que os saberes da comunidade de Juçatuba sejam 

divulgados e valorizados, preservados e transmitidos de maneira colaborativa e 

significativa no contexto escolar. Além disso, o recurso promove o 

autorreconhecimento e o pertencimento identitário de crianças e jovens, reforçando 

sua conexão com a cultura quilombola. 

 

5.3 Análise dos dados e discussão dos resultados 

A valorização dos saberes tradicionais nas escolas tem se consolidado 

como uma temática central em contextos educativos que buscam reconhecer e 

respeitar as múltiplas culturas, identidades e formas de conhecimento dos sujeitos. Na 

comunidade Juçatuba, marcada por uma rica herança cultural e ancestral, a escola é 

um espaço privilegiado para promoção de um diálogo entre os saberes acadêmicos e 

os conhecimentos construídos historicamente no território. 

Este estudo propôs uma reflexão sobre como essa integração se manifesta 

— ou pode vir a se manifestar — nas práticas docentes e na organização do currículo 

escolar, tendo como base a escuta qualificada de diferentes vozes da comunidade. 

Para isso, foram realizadas duas rodadas de coleta de dados: uma com 

educadores(as) que atuam diretamente na escola da comunidade e outra com 

moradores(as) locais, com experiências e saberes tradicionais. 

A análise que se segue está fundamentada nas contribuições de seis 

colaboradoras entrevistadas, sendo cinco professoras e uma gestora escolar. As 

respostas compõem o corpus da pesquisa e iluminam os caminhos possíveis para a 

construção de uma educação que valoriza o contexto em que está inserida. As 



110 

profissionais, docentes, apresentam formações diversas, como explicitado na tabela 

abaixo: 

 

Quadro 4 – Colaboradoras da Pesquisa 

PARTICIPANTES DA PESQUISA FORMAÇÃO  

Participante da pesquisa 01 Pedagogia 

Participante da pesquisa 02 Letras 

Participante da pesquisa 03 Pedagogia 

Participante da pesquisa 04 Geografia 

Fonte: Elaborada pela Autora, 2025. 

 

As colaboradoras entrevistadas possuem trajetórias formativas em áreas 

que dialogam diretamente com os desafios do cotidiano escolar. Duas delas são 

pedagogas, o que indica uma formação voltada à atuação na Educação Básica com 

foco no desenvolvimento integral dos alunos. Uma delas é licenciada em Letras, 

trazendo contribuições relevantes para a linguagem, leitura e valorização dos textos 

culturais e orais da comunidade. Por fim, a gestora entrevistada é formada em 

Geografia, área que amplia a perspectiva da gestão em contextos interculturais. Essa 

diversidade de formações fortalece a análise, pois permite múltiplos olhares sobre o 

currículo e sobre as práticas pedagógicas que valorizam os saberes tradicionais do 

território. 

As questões que compuseram as entrevistas, o questionário e as 

observações de campo foram elaboradas a partir dos seguintes objetivos da pesquisa: 

1. Investigar as concepções de saberes dos(as) professores(as) do Ensino 

Fundamental Anos Iniciais da Escola Municipal Professora Rosa 

Raimunda Paixão Garcez; 

2. Analisar a presença e a integração dos saberes tradicionais da 

Comunidade Juçatuba no currículo escolar; 

3. Compreender de que modo o diálogo entre saberes tradicionais e 

escolares pode contribuir para a valorização e a formação identitária 

dos(as) estudantes; 

4. Identificar as formas de interação entre a escola e a comunidade. 

Esses objetivos orientaram a construção dos instrumentos de coleta de 

dados, permitindo que as narrativas e observações fossem analisadas em 

consonância com os propósitos da pesquisa. A partir deles, buscou-se compreender 

não apenas os discursos, mas também as práticas que permeiam o cotidiano escolar 



111 

e comunitário. Dessa forma, os dados obtidos revelam aspectos significativos sobre a 

presença dos saberes locais no ambiente educativo, fortalecendo o compromisso com 

uma educação contextualizada e culturalmente referenciada. 

Para a organização dos dados, adotou-se como estratégia a categorização 

temática alinhada aos objetivos da pesquisa, o que possibilitou uma análise coerente 

e aprofundada das informações coletadas. As respostas foram examinadas à luz do 

referencial teórico que fundamenta este estudo, permitindo a articulação entre os 

discursos dos(as) participantes e os conceitos-chave da pesquisa. Ao todo, foram 

entrevistados(as) 03 professores(as) que atuam nos anos iniciais do Ensino 

Fundamental 01(uma) Gestora, 03 moradores(as) da Comunidade Juçatuba, cujas 

contribuições foram essenciais para compreender as relações entre saberes 

escolares e tradicionais no contexto investigado. 

 

Concepções de saberes dos(as) professores(as) do Ensino Fundamental 

 

Este tema contempla as percepções dos(as) docentes da Escola Municipal 

Professora Rosa Raimunda Paixão Garcez sobre o que entendem por saberes 

tradicionais e como esses conhecimentos se relacionam com o contexto escolar. 

Foram consideradas as respostas de três professoras e da gestora escolar. 

 

Quadro 5 – Concepções de saberes dos(as) professores(as) do Ensino Fundamental 

QUADRO DE RESPOSTA 

Professora 1 

Destaca a importância de adaptar conteúdo para a diversidade de saberes 
presentes na turma. Afirma que “os saberes tradicionais são aqueles que 
surgem da vivência e da oralidade do povo. Já os saberes escolares são 
aqueles que vêm dos livros e do currículo. 

Professora 2 

Relata experiências com projetos que valorizam a cultura local e aponta que “os 
saberes tradicionais são frutos da vivência e da experiência comunitária, 
enquanto os escolares fazem parte de um sistema formal, mas ambos têm seu 
valor”. 

Professora 3 
Ressalta que os saberes tradicionais “são aqueles que os mais velhos 
ensinam”, destacando a complementaridade com os escolares. 

Gestora 

Reconhece que “os saberes da comunidade fazem parte do nosso cotidiano, 
mesmo que de forma não formalizada. Eles são essenciais para a identidade 
das crianças e estão presentes nas falas, nas brincadeiras, nos costumes que 
observamos todos os dias”. 

Fonte: Elaborado pela Autora (2025) 

 

As falas das professoras e da gestora revelam, de forma geral, uma 

valorização dos saberes tradicionais como parte integrante da formação dos(as) 

estudantes. Há um consenso de que esses saberes estão enraizados na vivência, na 



112 

oralidade e na experiência comunitária, sendo repassados por meio da convivência, 

especialmente com os mais velhos. Todas reconhecem que tais conhecimentos não 

são meramente complementares, mas essenciais para o processo educativo. Outro 

ponto de convergência é o entendimento de que o saber escolar, sistematizado e 

transmitido por meio do currículo formal, não é o único legítimo, e que o diálogo entre 

essas duas formas de conhecimento enriquece a prática pedagógica e o processo de 

aprendizagem. 

Embora todas reconheçam o valor dos saberes tradicionais, há nuances na 

forma como essa integração é percebida. A Professora 1, por exemplo, faz uma 

distinção mais marcada entre os saberes, destacando suas origens e separações. Já 

a Professora 2 enfatiza a coexistência e o valor de ambos, sugerindo uma relação 

mais equilibrada. A Professora 3 se aproxima de uma ideia de transmissão geracional, 

ao valorizar o ensino pelos mais velhos. A gestora, por sua vez, apresenta uma visão 

mais integrada e cotidiana desses saberes, considerando-os como elementos que 

permeiam a vida escolar, mesmo que não formalizados no currículo 

Essa perspectiva amplia a compreensão de currículo para além de sua 

dimensão formal, convidando à ressignificação da prática pedagógica a partir da 

realidade e dos saberes do território. Nesse sentido, como afirmam Lopes e Macedo 

(2021): "A escola não pode ignorar os saberes que os alunos trazem de seus 

contextos sociais e culturais, pois são constitutivos de sua identidade" (Lopes; 

Macedo, 2021, p. 154). 

As respostas analisadas evidenciam uma consciência crítica, por parte 

dos(as) profissionais, sobre a coexistência e o valor dos diferentes saberes no 

ambiente escolar. Tal postura está em consonância com Candau (2003), que defende 

uma abordagem intercultural crítica, na qual os conhecimentos das comunidades são 

reconhecidos como legítimos e integráveis ao currículo, contribuindo para uma 

educação mais democrática, plural e contextualizada. 

 

Integração dos saberes tradicionais no Currículo Escolar 

 

Este tema aborda a forma os saberes tradicionais da Comunidade Juçatuba 

vêm sendo incorporados ao currículo da escola. As respostas analisadas revelam 

esforços significativos no sentido de valorizar os conhecimentos locais, sobretudo por 

meio de projetos interdisciplinares, feiras culturais, rodas de conversa e oficinas 



113 

pedagógicas com participação da comunidade. Tais práticas demonstram a 

sensibilidade dos(as) docentes ao reconhecerem a relevância dos saberes ancestrais 

como parte do processo formativo dos(as) estudantes. No entanto, observa-se que 

essa integração ainda se dá de maneira pontual e fragmentada, muitas vezes 

impulsionada por iniciativas individuais e isoladas dos(as) professores(as). Isso 

evidencia a ausência de um direcionamento institucional claro que sistematize a 

presença desses saberes no currículo oficial. Torna-se, portanto, urgente avançar na 

construção de propostas pedagógicas que, de forma planejada e contínua, incorporem 

os saberes tradicionais como parte estruturante da proposta curricular, promovendo 

uma educação verdadeiramente contextualizada, antirracista e pluriepistêmica. 

 

Quadro 6 – Integração dos Saberes Tradicionais no Currículo Escolar 

QUADRO DE RESPOSTA 

Professora 1 
Relata que os saberes tradicionais “são frequentemente apresentados 
em feiras culturais e eventos especiais”. 

Professora 2 
Enfatiza que “os conhecimentos sobre as festas juninas fazem parte 
das nossas atividades”, destacando a presença do Bumba-Meu-Boi 
como exemplo. 

Professora 3 
Menciona o trabalho com “esses conhecimentos em rodas de leitura 
e na produção de textos. 

Gestora 
Os conhecimentos sobre as festas juninas estão presentes em nossas 
atividades”, destacando o Bumba-Meu-Boi como exemplo dessa 
valorização cultural. 

Fonte: Elaborado pela Autora (2025) 

 

As falas das professoras e da gestora revelam pontos comuns no que se 

refere à presença dos saberes tradicionais no cotidiano escolar. Todas mencionam, 

de alguma forma, a valorização das manifestações culturais locais, especialmente as 

festas juninas e o Bumba-Meu-Boi, como elementos integrados às práticas 

pedagógicas. A participação em feiras culturais, rodas de leitura e produções textuais 

aparece como estratégia recorrente para aproximar os(as) estudantes de suas raízes 

culturais. Esses relatos evidenciam um esforço coletivo em reconhecer e trazer para 

a sala de aula os conhecimentos oriundos da comunidade, ainda que, em muitos 

casos, isso ocorra de forma pontual. A convergência nas falas demonstra 

sensibilidade à importância desses saberes para a formação identitária dos(as) 

estudantes, reforçando o papel da escola como espaço de preservação e valorização 

da cultura local. 

O discurso das professoras evidencia o comprometimento com uma prática 

pedagógica que valoriza a cultura local como eixo estruturante do planejamento 



114 

escolar. A Professora 1 afirma: “Planejo oficinas temáticas que cruzam conteúdos com 

a cultura local.” Já a Professora 2 destaca: “Planejo temas integradores que incluam 

a cultura quilombola de Juçatuba nos conteúdos.” A Professora 3, por sua vez, 

enfatiza: “Incluo temas locais como ponto de partida para os conteúdos.” e 

complementa: “Crio sequências didáticas que partem da realidade local.” Tais relatos 

demonstram uma intencionalidade em articular os saberes escolares com os saberes 

do território, promovendo uma aprendizagem contextualizada e significativa para 

os(as) estudantes. As docentes também compartilharam suas compreensões sobre 

os fundamentos que orientam suas práticas pedagógicas, revelando uma consciência 

sobre a importância de alinhar teoria e prática no cotidiano escolar. A Professora 1 

define: “São os princípios que orientam o planejamento e a execução do ensino.” Já 

a Professora 2, por sua vez, afirma: “Os fundamentos teóricos e práticos que guiam 

minha abordagem pedagógica.”  

Todas essas respostas evidenciam que ambas reconhecem a centralidade 

dos fundamentos educacionais como base para a construção de práticas coerentes, 

intencionais e contextualizadas. Essas práticas fortalecem o compromisso com uma 

educação enraizada na realidade dos(as) estudantes e nas especificidades da 

comunidade. 

Há a evidência de um esforço consciente das docentes sobre essas 

práticas, no intuito de articular teoria e prática a partir da realidade sociocultural 

dos(as) estudantes, promovendo a interdisciplinaridade e a contextualização do 

ensino. E, também, há uma intencionalidade pedagógica em integrar os saberes 

tradicionais da comunidade como parte viva do processo formativo.  

Uma educação quilombola efetiva exige metodologias que não apenas 

acolham os saberes tradicionais, mas que os valorizem como eixo estruturante da 

ação educativa. Esse movimento dialoga com a proposta de Paulo Freire (1996), que 

defende que “ensinar exige respeito aos saberes dos educandos”, reconhecendo que 

o conhecimento se constrói no encontro entre as experiências culturais dos sujeitos e 

o saber sistematizado.  

Carvalho (2020) propõe o encontro de saberes como um caminho para a 

construção de um currículo pluriepistêmico, onde os mestres e mestras dos povos 

tradicionais ocupem lugar legítimo na produção do conhecimento. O que se observa 

na escola é uma disposição docente para construir um currículo que respeita e 

promove a cultura local como elemento formativo essencial à construção da 



115 

identidade e à afirmação da diferença. 

 

Diálogo entre saberes e formação identitária dos estudantes 

 

A integração entre saberes tradicionais e escolares emerge como um eixo 

fundamental para a construção identitária dos estudantes da Comunidade Juçatuba. 

Esse diálogo intercultural se configura não apenas como estratégia pedagógica, mas 

como um processo político de reconhecimento e valorização das matrizes culturais 

que constituem os sujeitos educativos. 

Quando questionadas sobre a maneira como a inserção dos saberes 

tradicionais no currículo contribui para a formação identitária, as docentes 

demonstraram compreensão profunda dessa relação: 

 

Quadro 7 – Diálogo entre Saberes e Formação Identitária dos Estudantes 

QUADRO DE RESPOSTA 

Professora 1 
Ressalta que essa inserção “reforça o pertencimento e a valorização da 
ancestralidade”. 

Professora 2 
Afirma que “ajuda os alunos a não sentirem vergonha de sua origem e a se 
orgulharem de quem são”. 

Professora 3 
Observa que a escola “deixa de ser um lugar estranho e vira espaço de 
identificação”. 

Gestora 
Relata que “quando a criança vê seu avô ou alguém da comunidade sendo 
valorizado na escola, ela se sente importante, parte de algo maior”. 

Fonte: Elaborado pela Autora (2025) 

 

Os depoimentos das docentes e da gestora revelam uma compreensão 

sensível e profunda sobre o impacto da inserção dos saberes tradicionais no currículo 

escolar para a formação identitária dos(as) estudantes. A Professora 1 destaca que 

essa inserção “reforça o pertencimento e a valorização da ancestralidade”, 

evidenciando o papel da escola na reconstrução de vínculos com a memória coletiva 

e com as raízes culturais da comunidade. A Professora 2 complementa essa 

perspectiva ao afirmar que tal abordagem “ajuda os alunos a não sentirem vergonha 

de sua origem e a se orgulharem de quem são”, apontando para a função da escola 

na superação das marcas do racismo estrutural e na promoção da autoestima. A 

Professora 3, no entanto, observa que, a partir dessa valorização, a escola “deixa de 

ser um lugar estranho e vira espaço de identificação”, o que reforça a importância de 

um currículo que dialogue com o cotidiano e as vivências dos(as) estudantes. Já a 

Gestora ressalta que “quando a criança vê seu avô ou alguém da comunidade sendo 



116 

valorizado na escola, ela se sente importante, parte de algo maior”, destacando o 

efeito positivo da visibilidade comunitária no reconhecimento de si e no fortalecimento 

do pertencimento. Esses depoimentos, em conjunto, reiteram a necessidade de uma 

prática pedagógica antirracista, centrada na pluralidade epistemológica e no 

reconhecimento dos sujeitos históricos que compõem os territórios escolares 

Esses discursos evidenciam que a valorização dos saberes tradicionais 

desempenha um papel central na construção da autoestima e da identidade cultural 

dos(as) estudantes, sobretudo em contextos historicamente marcados pela negação 

de suas raízes. Como afirma Hall (2006), a identidade é formada por meio da memória, 

da tradição e das narrativas que legitimam a existência dos sujeitos. Nesse sentido, 

um currículo que integra os saberes da comunidade contribui para o fortalecimento do 

sentimento de pertencimento e da valorização da ancestralidade.  

Nilma Lino Gomes (2012) ressalta que a inserção da história e da cultura 

afro-brasileira na escola constitui uma estratégia fundamental de enfrentamento ao 

racismo, pois permite que os(as) estudantes negros(as) se reconheçam como sujeitos 

de saber. E Munanga (2004) destaca que a identidade negra é construída a partir do 

reconhecimento do valor histórico e cultural dos povos africanos e afrodescendentes, 

sendo a escola um espaço estratégico para promover essa valorização e reconstruir 

uma imagem positiva da negritude no imaginário coletivo. Nessa mesma direção, 

Cavalleiro (2001) enfatiza que uma educação comprometida com a equidade racial 

deve reconhecer as marcas da exclusão histórica e, ao mesmo tempo, possibilitar a 

emergência de outras narrativas que afirmem a dignidade, a cultura e os saberes da 

população negra no contexto escolar. 

 

Interação entre escola e comunidade e impactos na autoestima dos estudantes 

 

A integração entre os saberes tradicionais e escolares emerge como um 

eixo central na construção identitária dos(as) estudantes da Comunidade Juçatuba. 

Esse diálogo intercultural configura-se, não apenas como uma estratégia pedagógica, 

mas como um processo político de reconhecimento e valorização das matrizes 

culturais que constituem os sujeitos educativos. Este tema aborda a percepção 

dos(as) docentes acerca dos efeitos provocados pelas atividades pedagógicas que 

envolvem os saberes tradicionais da comunidade na autoestima dos(as) estudantes, 

evidenciando como essas ações contribuem para o fortalecimento do pertencimento, 



117 

da valorização das origens e da afirmação das identidades culturais no espaço 

escolar. 

 

Quadro 8 – Interação entre Escola e Comunidade e Impactos na Autoestima dos Estudantes 

QUADRO DE RESPOSTA 

Professora 1 
“Os alunos ficam cada vez mais participativos e seguros. Melhora a alegria em 
relação ao trabalho com o conteúdo.” 

Professora 2 “Os alunos ficam mais confiantes, falam com orgulho da sua história.” 

Professora 3 
“O aluno se sente valorizado, até a disciplina melhora. Os alunos ficam mais 
criativos e colaborativos. 

Gestora 
“Percebe-se uma mudança positiva na postura das crianças quando suas 
histórias e famílias são reconhecidas pela escola. Elas se sentem mais 
importantes e envolvidas com o aprendizado.” 

Fonte: Elaborado pela Autora (2025) 

 

Os depoimentos obtidos das professoras e da gestora evidenciam pontos 

comuns em relação aos impactos positivos da valorização dos saberes tradicionais no 

ambiente escolar. Todas destacam o fortalecimento da autoestima dos(as) 

estudantes, que passam a se reconhecer e se orgulhar de suas histórias e origens. 

Também há consenso quanto à maior participação e envolvimento nas atividades 

pedagógicas, com os(as) alunos(as) demonstrando mais segurança, interesse e 

entusiasmo no processo de aprendizagem.  

Outro aspecto recorrente é a percepção de melhora no comportamento e 

nas relações dentro da sala de aula, com destaque para o aumento da criatividade, 

da colaboração e do senso de pertencimento. Os depoimentos apontam ainda que o 

reconhecimento da cultura local pela escola contribui para uma postura mais positiva 

das crianças diante do saber escolar, reforçando os vínculos afetivos com a instituição 

e com os conteúdos trabalhados. Esses elementos, trabalhados em conjunto, 

demonstram a relevância de práticas pedagógicas que integrem os saberes da 

comunidade ao currículo. 

As respostas convergem para a compreensão de que o reconhecimento 

dos saberes locais no ambiente escolar potencializa a autoestima, o sentimento de 

pertencimento e o engajamento dos(as) estudantes no processo de aprendizagem. 

Freire (1996) afirma que “ensinar exige respeito aos saberes dos educandos” (p. 29), 

ressaltando que as experiências que os(as) alunos(as) trazem de seus contextos de 

vida não devem ser ignoradas, mas sim valorizadas e incorporadas de forma crítica 

ao ensino. Nesse sentido, o educador tem o papel de mediar o diálogo entre os 

saberes populares e os conteúdos escolares, criando uma relação pedagógica 



118 

baseada no respeito mútuo e na problematização da realidade. Brandão (2000) 

complementa essa ideia ao reconhecer que o saber tradicional está presente em todos 

os aspectos da vida coletiva de um povo — nos códigos sociais, nas práticas 

religiosas, nos ofícios, nas artes e nas trocas com a natureza — e que a educação 

deve habitar esse mundo social, ressignificando os processos formativos a partir do 

cotidiano e da cultura dos sujeitos. 

Além disso, Candau (2003) defende que práticas pedagógicas interculturais 

são fundamentais para o reconhecimento das identidades e subjetividades dos(as) 

educandos(as), promovendo uma escola mais democrática e plural. Quando a 

comunidade é convidada a participar do processo educativo, a escola amplia seu 

potencial formativo e rompe com a lógica tradicional de um currículo centrado em uma 

única epistemologia. A articulação entre escola e território, saberes acadêmicos e 

populares, permite a construção de uma educação que valoriza as múltiplas vozes, 

histórias e conhecimentos presentes nos contextos escolares, contribuindo para uma 

aprendizagem mais significativa, afetiva e emancipadora. 

 

Comunidade Quilombola e educação: a visão dos(as) moradores(as) 

 

A pesquisa buscou colher as percepções da comunidade acerca dos 

saberes tradicionais em questão. Nesse sentido, foi aplicado um questionário para 

alguns moradores da comunidade, escolhidos aleatoriamente, com o objetivo de 

compreender como os saberes tradicionais são vivenciados, preservados e 

valorizados pelos próprios sujeitos locais. Todos os participantes nasceram e residem 

na Comunidade Quilombola de Juçatuba desde o nascimento, o que reforça sua 

vinculação afetiva, histórica e cultural com o território.  Foram entrevistados três 

moradores, com diferentes perfis socioeducacionais e profissionais, conforme dados 

constantes no quadro 9: 

 

Quadro 9 – Perfil dos moradores entrevistados 

PARTICIPANTE IDADE PROFISSÃO ESCOLARIDADE 

Morador 01 62 Aposentado 
Ensino fundamental anos 

iniciais 

Morador 02 67 Aposentado Não alfabetizado. 

Morador 03 37 Pedagoga Ensino superior completo 

Fonte: Dados da pesquisa, 2025. 



119 

Esses moradores contribuíram significativamente com relatos e reflexões que 

evidenciam a riqueza dos saberes tradicionais e sua importância na formação 

identitária da comunidade. 

Através da primeira pergunta, “O que você entende por saberes 

tradicionais?”, foi possível constatar que os saberes tradicionais são, de acordo com 

grande parte das respostas, aqueles conhecimentos que passam de geração para 

geração. Em geral, esses conhecimentos vêm das pessoas mais velhas e são 

adquiridos fora do ambiente escolar, ligados à experiência prática. Isso inclui práticas 

como o uso de plantas medicinais, a pesca artesanal e diferentes modos de viver. 

Além disso, a memória coletiva e a identidade cultural também têm um papel muito 

forte nesse contexto. 

 

Quadro 10 – Comunidade Quilombola e educação: a visão dos(as) moradores(as) 

QUADRO DE RESPOSTA 

Morador 1: 
“Tudo aquilo que aprendemos com nossos pais e avós, que não está nos 
livros.” 

Morador 2: 
“Acredito que são os modos antigos de viver que continuamos a preservar 
até hoje.” 

Morador 3: 
“São formas de conhecimento que a ciência muitas vezes não reconhece, 
mas que têm um valor imenso.” 

Moradora 4: 
“Já vi as professoras trabalharem com histórias da comunidade, o que 
incentiva os alunos a se envolverem mais com a cultura da nossa gente.” 

Fonte: Dados da pesquisa, 2025. 

 

As respostas dos(as) entrevistados(as) revelam uma compreensão ampla 

e significativa dos saberes tradicionais enquanto expressões de um conhecimento 

ancestral, não sistematizado pela lógica científica ocidental, mas essencial à 

constituição identitária, cultural e histórica da comunidade quilombola. 

O depoimento do colaborador quilombola 1 – “Tudo aquilo que aprendemos 

com nossos pais e avós, que não está nos livros” — destaca a centralidade da 

oralidade e da transmissão intergeracional, evidenciando uma epistemologia fundada 

na convivência, na ancestralidade e na experiência cotidiana. Essa perspectiva 

dialoga com Petit (2016), ao reconhecer os afrossaberes como formas legítimas de 

produção do conhecimento, enraizados nos modos de vida africanos e afro-

brasileiros.  

A referência ao conhecimento que não está nos livros denuncia a negação 

histórica dos saberes não europeus, aspecto discutido por Frantz Fanon (2008) ao 

analisar os efeitos do colonialismo na imposição de uma cultura dominante, que 



120 

desqualifica e inferioriza os saberes produzidos pelos povos colonizados. Para Fanon, 

o epistemicídio é um instrumento do domínio colonial que aliena os sujeitos de sua 

própria história e formas de saber. 

O colaborador quilombola 2, ao afirmar que os saberes tradicionais são 

“modos antigos de viver que continuamos a preservar até hoje”, ressalta a dimensão 

da memória social e da resistência cultural. A continuidade desses modos de vida 

expressa um movimento contracolonial de enfrentamento às tentativas de 

homogeneização e apagamento histórico e cultural (Santos, 2023). Essa permanência 

está diretamente vinculada às pedagogias negras e quilombolas, que, como aponta 

Gomes (2005), são forjadas na luta por território, pertencimento e dignidade. 

O discurso do colaborador quilombola 3 reforça essa perspectiva ao 

declarar que os saberes tradicionais “a ciência muitas vezes não reconhece, mas que 

têm um valor imenso”. Essa afirmação sugere uma crítica implícita à epistemologia 

científica ocidental, que historicamente hierarquiza e deslegitima os saberes não 

alinhados ao seu paradigma racionalista. Esse olhar crítico também pode ser 

relacionado às análises de Clóvis Moura (1989), que denuncia os mecanismos 

históricos de invisibilização das contribuições dos povos negros na construção da 

sociedade brasileira, inclusive no campo dos saberes. Para ele, o apagamento das 

produções culturais e intelectuais do povo negro é parte de uma estratégia de 

dominação que precisa ser enfrentada com a valorização das epistemologias afro-

brasileiras. 

Por fim, a contribuição do colaborador quilombola 4 introduz uma dimensão 

educativa fundamental: “Já vi as professoras trabalharem com histórias da 

comunidade, o que incentiva os alunos a se envolverem mais com a cultura da nossa 

gente.” Seu discurso dialoga com o pensamento de Paulo Freire (1996) ao reafirmar 

a importância de valorizar os saberes dos educandos e suas vivências como ponto de 

partida para a construção do conhecimento. Essa prática também está em 

consonância com os princípios da Educação Escolar Quilombola, conforme 

estabelecido na Resolução CNE/CEB nº 08/2012, que orienta a incorporação dos 

saberes e histórias locais ao currículo escolar. O envolvimento das crianças com “a 

cultura da nossa gente” reforça o papel formativo dos saberes tradicionais na 

construção identitária e na promoção de uma educação antirracista, pluriepistêmica e 

situada.  

Uma perspectiva afrocentrada, discussão abordada neste estudo, 



121 

compreende a valorização dos saberes, histórias e epistemologias dos povos 

africanos e afrodescendentes, rompendo com a centralidade eurocêntrica que 

historicamente marginalizou essas contribuições. Trata-se de uma abordagem que 

reposiciona a África como sujeito histórico e civilizacional, reconhecendo sua 

influência na construção de identidades, práticas educativas e modos de vida. Essa 

perspectiva é fundamental para a promoção de uma educação pluriepistêmica, crítica 

e comprometida com a justiça social (Asante, 2014). 

Nesse mesmo sentido, Marques (2018) analisa como os saberes das 

benzedeiras representam não apenas um conhecimento técnico de cura, mas também 

uma forma de resistência cultural e de manutenção das tradições quilombolas. Sua 

dissertação evidencia que tais práticas, fortemente ancoradas na oralidade, na 

espiritualidade e nas relações comunitárias, constituem um repertório ancestral que 

resiste à colonização dos saberes e à medicalização hegemônica. O estudo ressalta 

que o reconhecimento e a valorização das benzedeiras são fundamentais, tanto para 

a preservação dos saberes tradicionais, quanto para o fortalecimento da identidade 

cultural da comunidade quilombola de Mostardas, reafirmando o papel central das 

mulheres como guardiãs da memória e promotoras de práticas de cuidado e 

pertencimento. 

Professores(as), gestora e membros da comunidade quilombola, todos 

enfatizaram a importância de reconhecer e valorizar os saberes tradicionais no 

cotidiano escolar. Para os(as) docentes, “os saberes tradicionais são frutos da 

vivência e da experiência comunitária, enquanto os escolares fazem parte de um 

sistema formal, mas ambos têm seu valor”. A gestora destacou que “os saberes da 

comunidade fazem parte do nosso cotidiano, mesmo que de forma não formalizada; 

eles são essenciais para a identidade das crianças”. E membros da comunidade 

afirmaram que “os saberes tradicionais são aqueles que os mais velhos ensinam” e 

que “surgem da oralidade e do convívio”.  

Todos esses relatos evidenciam que os saberes quilombolas não devem 

ocupar lugar acessório ou complementar, mas sim serem reconhecidos como vozes 

ativas na construção do currículo, rompendo com a lógica colonial que historicamente 

silenciou esses conhecimentos. 

 

  



122 

6 PRODUTO EDUCACIONAL  

 

O produto educacional desenvolvido no âmbito desta pesquisa, intitulado 

Caminhos de Saberes: Tradição e Formação em Trilhas de Aprendizagem, é resultado 

direto das reflexões, escutas e práticas sistematizadas durante o processo 

investigativo na Comunidade Quilombola de Juçatuba, situada em São José de 

Ribamar – MA. Este material didático foi elaborado a partir da necessidade de integrar 

os saberes tradicionais da comunidade ao currículo escolar, reconhecendo as práticas 

locais como legítimas e potentes ferramentas de formação. 

O presente caderno propõe um conjunto de trilhas formativas, articuladas 

entre fundamentos teóricos, atividades práticas e sugestões metodológicas voltadas 

à Educação Escolar Quilombola. O objetivo central é subsidiar o trabalho de 

educadores(as), gestores(as) e demais agentes educativos interessados(as) em 

promover uma educação antirracista, decolonial e enraizada na realidade local. 

O material encontra-se disponível sob a licença Creative Commons (CC 

BY-NC-ND), a qual permite o compartilhamento não comercial do conteúdo, 

desde que preservados os créditos autorais e que não haja modificações em sua 

estrutura original. Tal escolha visa democratizar o acesso ao conteúdo, incentivando 

sua utilização por educadores, gestores, pesquisadores e demais interessados em 

práticas pedagógicas que valorizem a cultura afro-brasileira e quilombola. 

A capa do Caderno Caminhos de Saberes: Tradição e Formação em Trilhas 

de Aprendizagem foi concebida com o intuito de simbolizar a proposta central da obra: 

a integração entre os saberes tradicionais e a prática educativa. A escolha visual 

e textual reflete a valorização das trilhas formativas como processos flexíveis que 

respeitam a diversidade cultural e os modos próprios de ensinar e aprender das 

comunidades quilombolas. 

  



123 

Figura 5 – Capa do Produto Educacional 

 
Fonte: Elaborado pela Autora (2025). 

 

O álbum foi estruturado com base em cinco capítulos principais, 

apresentados em uma organização sequencial que conduz o(a) leitor(a) desde os 

fundamentos conceituais até sugestões concretas de atividades didáticas e 

interdisciplinares. A capa do material (figura 5) sintetiza graficamente a proposta do 

projeto, com uma imagem real da comunidade celebrando o orgulho negro e o 

pertencimento quilombola. A composição visual destaca os elementos simbólicos da 

exaltação, da beleza negra e da coletividade, pilares fundamentais da proposta 

educativa.  



124 

Figura 6 – Sumário do Produto Educacional 

 
Fonte: Elaborado pela Autora (2025). 

 

O primeiro capítulo apresenta os fundamentos da Educação Escolar 

Quilombola e a importância da interculturalidade no contexto de Juçatuba. O segundo 

capítulo discute a pedagogia das trilhas como estratégia de formação, com foco na 

capacitação crítica de educadores(as). O terceiro capítulo constitui o núcleo do 

produto, com a descrição de atividades interdisciplinares contextualizadas. O quarto 

capítulo organiza os materiais, mídias e referências complementares, e os capítulos 

finais reúnem as considerações finais. 

 



125 

Figura 7 – Capítulo 1 do Produto Educacional 

 
Fonte: Elaborado pela Autora (2025) 

 

O segundo capítulo, Pedagogia e trilhas formativas: formar com os pés na 

terra e os olhos no futuro, apresenta os princípios metodológicos que sustentam a 

proposta de formação. As trilhas de formação são abordadas como estratégias 

pedagógicas dinâmicas, flexíveis e conectadas à realidade local. São discutidas 

também dicas práticas para a atuação de educadores(as) em contextos quilombolas, 

com sugestões que vão desde a escuta ativa até o uso da oralidade e da 

ancestralidade como fontes legítimas de conhecimento.  

 



126 

Figura 8 – Capítulo 2 do Produto Educacional 

 
Fonte: Elaborado pela Autora (2025) 

 

O terceiro capítulo, Trilha formativa: história, cultura e resistência em 

Juçatuba, estrutura-se em três módulos temáticos: 

● Módulo 1 – Linha do tempo da comunidade de Juçatuba 

● Módulo 2 – Cotidiano, saberes e fazeres tradicionais 

● Módulo 3 – Arte, fé e ancestralidade 

Cada módulo é acompanhado de propostas de atividades interdisciplinares 

voltadas aos anos finais do Ensino Fundamental (5º ao 9º ano), incluindo objetivos 

específicos, conteúdos relacionados à BNCC, metodologias participativas, avaliação 

formativa e sugestões de interação com membros da comunidade local. Dentre as 



127 

práticas propostas, destacam-se a análise de uma toada do Boi de Juçatuba, o cultivo 

de ervas medicinais orientado por mulheres da comunidade, a produção de receitas 

tradicionais e o diálogo com mestres da pesca artesanal. As atividades contemplam 

áreas como Língua Portuguesa, História, Geografia e Ciências. 

 

Figura 9 – Capítulo 3 do Produto Educacional 

 
Fonte: Elaborado pela Autora (2025) 

 

O quarto capítulo, Materiais, mídias e recursos complementares, reúne 

um conjunto de indicações de vídeos, livros, artigos e sites que podem ser utilizados 

como suporte às trilhas formativas. As sugestões foram cuidadosamente selecionadas 

a partir de fontes confiáveis e incluem: 



128 

● Obras de Kiusam de Oliveira (O mundo no Black Power de Tayó, Omo-

Oba); 

● Livros de Bárbara Carine (Como ser um educador antirracista, História 

Preta das Coisas); 

● Ensaio de Nêgo Bispo (Saberes em resistência); 

● Vídeos com apresentações do Boi de Juçatuba e entrevistas com 

moradores da comunidade. 

Esses materiais funcionam como extensão das atividades do caderno, 

promovendo a integração entre o digital, o simbólico e o territorial. 

 

Figura 10 – Capítulo 4 do Produto Educacional 

 
Fonte: Elaborado pela Autora (2025) 



129 

O quinto capítulo, Considerações finais, retoma os principais fundamentos 

teóricos e metodológicos que sustentam o produto educacional e destaca o 

compromisso com uma educação antirracista, crítica e emancipadora. A proposta de 

formação apresentada no caderno busca romper com práticas escolares 

descontextualizadas e estimular a construção de um currículo conectado ao chão da 

comunidade. Reforça-se a importância de políticas públicas voltadas à formação de 

professores(as) em contextos quilombolas, e o reconhecimento das escolas como 

espaços de resistência e construção de futuro. 

Com isso, o caderno Caminhos de Saberes: tradição e formação em trilhas 

de aprendizagem configura-se como uma proposta inovadora e contextualizada para 

trabalha da temática em sala de aula. 

 

  



130 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Esta dissertação, intitulada Educação Escolar Quilombola: diálogos entre 

saberes escolares e saberes tradicionais em uma escola municipal de Juçatuba, 

buscou investigar como os conhecimentos ancestrais são integrados às práticas 

pedagógicas em uma escola quilombola, analisando seus impactos na formação dos 

estudantes. Fundamentada em uma abordagem qualitativa, a pesquisa combinou 

entrevistas semiestruturadas com docentes e gestores, análise documental e 

observação participante, tomando como referencial teórico autores como Candau 

(2003), Arroyo (2012), Gomes (2012) e Hall (2006), que discutem interculturalidade, 

identidade e educação emancipatória. 

Os objetivos específicos incluíram: (1) analisar as concepções de saberes 

tradicionais entre os professores; (2) mapear a integração desses saberes no 

currículo; e (3) compreender como essa articulação fortalece a identidade dos 

estudantes. Os resultados revelaram que, embora os docentes reconheçam a 

importância dos saberes locais, como festejos religiosos, o Bumba-Meu-Boi e 

narrativas orais, sua incorporação ao currículo ainda ocorre de forma pontual, 

dependendo de iniciativas individuais. Projetos interdisciplinares, rodas de conversa 

com mestres da comunidade e adaptações da BNCC foram estratégias citadas, mas 

a falta de sistematização e formação continuada emergiu como desafio central. 

A pesquisa identificou três contribuições principais: para a educação, 

reforça a urgência de políticas curriculares que valorizem propostas não hegemônicas, 

alinhadas aos estudos de Santos (2007) sobre ecologia de saberes; para as escolas 

quilombolas, oferece subsídios para a construção de um currículo antirracista e 

decolonial; e, especificamente na Escola Municipal Professora Rosa Raimunda 

Paixão Garcez, aponta caminhos para superar a fragmentação das práticas, 

sugerindo a criação de um projeto político-pedagógico coletivo que envolva a 

comunidade. 

Os desafios encontrados como a carência de recursos e a necessidade de 

maior articulação com os moradores não invalidam os avanços observados, mas 

demandam ações institucionais. A pesquisa demonstrou que, quando os saberes 

tradicionais são legitimados no espaço escolar, os estudantes desenvolvem maior 

autoestima e engajamento, corroborando as teses de Gomes (2012) sobre educação 

étnico-racial. Como perspectiva futura, sugere-se a ampliação de estudos que 



131 

acompanhem os impactos dessas práticas na trajetória educacional de crianças 

quilombolas, além da produção de materiais didáticos contextualizados. 

Por fim, o produto educacional se constitui em uma proposta de formação 

para os docentes envolvendo os conhecimentos tradicionais quilombolas em suas 

relações com escola e a comunidade. Ele tem como objetivo contribuir com o processo 

formativo de educadores(as) que atuam em contextos quilombolas, especialmente na 

Comunidade de Juçatuba, situada no município de São José de Ribamar, Maranhão. 

Dessa forma, o presente trabalho reafirma a escola como território de 

resistência, memória e afirmação cultural, no qual o diálogo entre saberes tradicionais 

e escolares tem potencial para ressignificar práticas pedagógicas e tensionar 

estruturas historicamente marcadas pela invisibilização das comunidades tradicionais. 

A efetivação dessas premissas, entretanto, requer compromisso político, investimento 

contínuo na formação docente e a participação ativa dos sujeitos quilombolas na 

construção curricular, fundamentos de uma educação crítica, antirracista e 

emancipatória. 

  



132 

REFERÊNCIAS 

 
ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2019. 
 
AKKARI, A.; SANTIAGO, M. C. Diferenças na educação: Do preconceito ao 
reconhecimento. Revista Teias, v. 16 n. 40, 28-41, 2015. 
 
ALENCAR, Katia do Perpetuo Socorro Viana Santos de. As diretrizes curriculares 
nacionais para a educação escolar quilombola em Alcântara - Maranhão: 
análise do acesso do patrimônio cultural afro-brasileiro no currículo das escolas 
públicas em Alcântara. 2023. 164 f. Dissertação (Programa de Pós-Graduação em 
Cultura e Sociedade/CCH) - Universidade Federal do Maranhão, São Luís, 2023. 
 
ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. O projeto de vida de negro como instrumento 
de múltiplas passagens. In: SMDDH, CNN. (Org.). Vida de negro no Maranhão: uma 
experiência de luta, organização e resistência nos territórios quilombolas. Sociedade 
Maranhense de Defesa dos Direitos Humanos/Centro de Cultura Negra do 
Maranhão. Projeto Vida de Negro, col. Negro Cosme, São Luís, v. I., p. 15-22, 
2005. 
 
ALMEIDA, D. IBGE: dados sobre quilombolas no Censo 2022 são reparação 
histórica. Agência Brasil. Disponível em: <https://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-
humanos/noticia/2023-07/ibge-dados-sobre-quilombolas-no-censo-2022-sao-
reparacao-historica>. Acesso em: 03 de dez. de 2023. 
 
ALMEIDA, M. Estratégias pedagógicas no Ensino Fundamental: uma análise das 
práticas educativas. Rio de Janeiro: Editora XYZ, 2021. 
 
ALVES, Francisca das Chagas da Silva. Educação escolar quilombola: vivências e 
experiências na comunidade contente. 2018. 233 f. Dissertação (Mestrado 
Profissional em Formação de Professores e Práticas Interdisciplinares Instituição de 
Ensino). Universidade De Pernambuco, Petrolina Biblioteca Depositária: Biblioteca 
da UPE Campus Petrolina, 2018. 
 
ALVES, Tacilvan Silva. A pesca e o Centro de Lançamento de Alcântara: saberes 
e conflitos sociais. 2018. 208f. Dissertação (Mestrado em Cartografia Social e 
Política da Amazônia). Universidade Estadual do Maranhão, São Luís, 2018. 
 
AMÉRICO, Márcia Cristina; DIAS, Luiz Marcos de França. Conhecimentos 
tradicionais quilombolas: reflexões críticas em defesa da vida coletiva. Cadernos 
Cenpec, São Paulo v.9, n.1. p.153-174 jan./jul. 2019. Disponível em: 
<https://cadernos.cenpec.org.br/cadernos/index.php/cadernos/article/view/453/438>. 
Acesso em: 23 out. 2024.  
 
ANDRADE, M. M. Introdução à metodologia do trabalho científico: elaboração de 
trabalhos na graduação. 10. ed. São Paulo: Atlas, 2010. 
 
ARAÚJO, F. J. Avaliação Acolhedora: trilhas de autoformação de professores e 
professoras de inglês do 6º ano. 2022. Dissertação (Programa de Pós-Graduação 



133 

em Letras Estrangeiras Modernas, Mestrado Profissional). Universidade Estadual de 
Londrina, Londrina, 2022. Disponível em: 
<http://www.bibliotecadigital.uel.br/document/?code=vtls000237561>. Acesso em: 23 
ago. 24. 
 
ARAÚJO, Joel Oliveira de. (Re)invenção de saberes tradicionais: um estudo dos 
cocos de Fortaleza (CE). 2022. 127f. Dissertação (Mestrado em Antropologia) - 
Programa Associado de Pós-Graduação em Antropologia da Universidade Federal 
do Ceará e Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira, 
Fortaleza, 2022. 
 
ARROYO, Miguel G. Outros sujeitos, outras pedagogias. Petrópolis, RJ: Vozes, 
2012. 
 
ASANTE, Molefi Kete. Afrocentricidade a teoria de mudança social. 
Afrocentricidade Internacional, 2014. 
 
AZEREDO, F. A. de; MELO, M. A. P. de; MOTA, E. A. Território Quilombola: uma 
análise do decreto nº 4.887 como meio de garantir o acesso legal do território aos 
remanescentes de quilombos. Geoconexões, Natal, v. 1, n. 18, p. 190-205, 2024. 
ISSN: 2359-6007. Disponível em: 
<https://www2.ifrn.edu.br/ojs/index.php/geoconexoes/article/download/14789/4085/4
6010>. Acesso em: 03 nov. 2024.  
 
BÂ, Amadou Hampaté. A tradição viva. In: KI-ZERBO. História Geral da África. v. I 
- Metodologia e Pré-história, Tradução: Beatriz Turquettju et al. São Paulo: Ática, 
1982. 
 
BARDIN, L. Análise de conteúdo. São Paulo: Edições 70, 2011. 
 
BARROS, Aidil de Jesus Paes de. Projeto de pesquisa: propostas metodológicas. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 1990. 
 
BARROS, S. P. Escravos, libertos, filhos de africanos livres, não livres, pretos, 
ingênuos: negros nas legislações educacionais do XIX . Educação e Pesquisa, [S. 
l.], v. 42, n. 3, p. 591–605, 2016. DOI: 10.1590/S1517-9702201609141039. 
Disponível em: https://revistas.usp.br/ep/article/view/120634.. Acesso em: 26 set. 
2024. 
 
BARZANO, A. L.; SAMPAIO, M. C. de J.; MELO, A. C. Diálogos entre as escolas e 
os saberes das comunidades quilombolas: a descolonização/decolonização do 
currículo a partir da Lei nº 10.639/2003. Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 17, 
e19412, p. 1-18, 2022. 
 
BATISTA, Gisele Paula. Tecnologia Social: Contribuições Educativas na 
Perspectiva da Comunidade de Mazagão Velho para Preservação de Saberes. 2019. 
136f. Dissertação (Mestrado em Educação). Universidade Federal do Amapá, 
Macapá, 2019.  
 
BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; GROSFOGUEL, 



134 

Ramón. (Org.). Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. 2. ed. Belo 
Horizonte: Editora Autêntica, 2019.  
 
BESALÚ, Xavier. Diversidad cultural y educación. Madrid: Síntesis, 2002. 
 
BOSI, Ecléa. O tempo vivo da memória: ensaios de psicologia social. São Paulo: 
Ateliê Editorial, 2003. 
 
BOTLER, A. M. H.; RIBEIRO, V. M.. Direito à Educação, Políticas Educacionais e 
Princípios de Justiça. Cadernos de Pesquisa, v. 50, n. 177, p. 636–640, jul. 2020. 
Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/cp/a/sS3NJjrXCBtbQQZ8zzhMD8F/#ModalHowcite. Acesso 
em: 04 nov. 2024.  
 
BRAGA, Claudio Rodrigues. Comentários sobre os procedimentos administrativos do 
INCRA na titulação quilombola, a luz do Decreto 4887/03 e da Instrução Normativa 
INCRA 16. In: Núcleo de Estudos sobre Identidade e Relações lnterétnicas. Boletim 
Informativo NUER - v.2,n.2-Fiorianópolis, NUER/ UFSC, 2005. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O que é educação. São Paulo: Brasiliense, 2000. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O que é folclore. São Paulo: Brasiliense, 2005. 
 
BRASIL. Atualização da Lei de Cotas para o ingresso ao ensino superior é 
sancionada pelo presidente Lula. 2023. Disponível em: 
<https://www.gov.br/gestao/pt-br/assuntos/noticias/2023/novembro/atualizacao-da-
lei-de-cotas-para-o-ingresso-ao-ensino-superior-e-sancionada-pelo-presidente–lula>. 
Acesso em: 1 dez. 2024. 
 
BRASIL. Lei nº 14.723, de 13 de novembro de 2023. Altera a Lei nº 12.711, de 29 
de agosto de 2012, para dispor sobre o programa especial para o acesso às 
instituições federais de educação superior e de ensino técnico de nível médio de 
estudantes pretos, pardos, indígenas e quilombolas e de pessoas com deficiência, 
bem como daqueles que tenham cursado integralmente o ensino médio ou 
fundamental em escola pública. Disponível em: < 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2023/lei/l14723.htm>. Acesso 
em: 15 jan. 2024. 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Educação escolar quilombola. 2020. Portal 
gov.br. Disponível em: <https://www.gov.br/mec/pt-br/etnico-racial/educacao-escolar-
quilombola>. Acesso em: 20 out. 2024.  
 
BRASIL. Fundação Cultural Palmares. Diáspora Africana: você sabe o que é? 
2019. Disponível em: < https://www.gov.br/palmares/pt-
br/assuntos/noticias/diaspora-africana-voce-sabe-o-que-e>. Acesso em: 5 nov. 2024.  
 
BRASIL, Decreto Nº 10.088. Consolida atos normativos editados pelo Poder 
Executivo Federal que dispõem sobre a promulgação de convenções e 
recomendações da Organização Internacional do Trabalho - OIT ratificadas pela 
República Federativa do Brasil. Brasília, 2019. Disponível em: 



135 

<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-
2022/2019/Decreto/D10088.htm#art5>. Acesso em: 02 nov. 2024. 
 
BRASIL. Política nacional de promoção da igualdade racial. Brasília: Secretaria 
Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial, 2017. Disponível em: 
<https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/politica_nacional_promocao_igualdade
_racial.pdf>. Acesso em: 04 nov. 2024. 
 
BRASIL, Iphan. Alcântara (MA). 2014. Disponível em: 
http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/345. Acesso em 16 de out. 2023. 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Plano nacional de implementação das 
diretrizes curriculares nacionais para educação das relações étnico-raciais e 
para o ensino de história e cultura afro-brasileira e africana. Brasília: MEC, 
SECADI, 2013. 
 
BRASIL. Lei nº 12.711. Dispõe sobre o ingresso nas universidades federais e nas 
instituições federais de ensino técnico de nível médio e dá outras providências. 
Brasília, 2012. Disponível em: <https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-
2014/2012/lei/l12711.htm>. Acesso em: 04 nov. 2024.  
 
BRASIL. Ministério da Educação. Resolução nº 8, de 20 de novembro de 2012. 
Define Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola na 
Educação Básica. Diário Oficial da União, Brasília, 21 de novembro de 2012, Seção 
1, p. 26. Brasília. 
 
BRASIL. Lei nº 12.519, de 10 de novembro de 2011. Diário da União. Brasília, 10 
de nov. De 2011. Disponível em: <https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-
2014/2011/lei/l12519.htm>. Acesso em: 20 de setembro de 2023. 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Lei nº 11.645, de 10 março de 2008. Altera a Lei 
nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, modificada pela Lei no 10.639, de 9 de 
janeiro de 2003, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para 
incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática “História e 
Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. Brasília, 2008. Disponível em: 
<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm>. 
Acessado em 13 abr. 2024. 
 
BRASIL. Decreto nº 6.040, de 7 de fevereiro de 2007. Institui a Política Nacional de 
Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais. Brasília: 
Presidência da República, 2007. 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Diretrizes Curriculares Nacionais para a 
Educação das Relações Étnico-Raciais e para o ensino de História e Cultura 
Afro-Brasileira e Africana. Brasília: outubro de 2004. Disponível 
em:<https://editalequidaderacial.ceert.org.br/pdf/diretrizes.pdf>. Acesso em dez. 
2023. 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Resolução nº 1, de 17 de junho 2004. Diário. 
Oficial da União, Brasília, 22 de junho de 2004. 



136 

BRASIL. Conselho Nacional de Educação. Câmara de Educação Básica. Parecer 
CNE/CP nº 003/2004, de 10 de março de 2004. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 
22 jun. 2004, Seção 1, p. 10 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Lei nª 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a 
Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da 
educação nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a 
obrigatoriedade da temática "História e Cultura Afro-Brasileira", e dá outras 
providências. Brasília, 2003. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm>. Acessado em 13 mar. 
2023. 
 
BRASIL, Decreto Nº 4.887, de 20 de novembro de 2003. Regulamenta o 
procedimento para identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação e 
titulação das terras ocupadas por remanescentes das comunidades dos quilombos 
de que trata o art. 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias. Brasília, 
2003. Disponível em: 
<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/2003/d4887.htm>. Acesso em: 01 nov. 
2024.  
 
BRASIL. Lei n. 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as Diretrizes e 
Bases da Educação Nacional. Diário Oficial da União. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. Acesso em: 23 set. 2023.  
 
BRASIL. Lei nº 8.069, de 13 de julho de 1990. Dispõe sobre o Estatuto da Criança 
e do Adolescente e dá outras providências. Brasília, DF: Presidência da República, 
1990. 
 
BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 
1988. Brasília, DF: Presidência da República. Disponível em: 
<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm>. Acesso em: 1 
jun. 2024. 
 
BRASIL. Lei nº 7.668, de 22 de agosto de 1988. Diário da União. Brasília, 22 de 
ago. de 1998. Disponível em: < https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l7668.htm>. 
Acesso em: 20 de setembro de 2023. 
 
CABRAL, Valesca Dourado. A Importância do Direito de Propriedade para as 
Comunidades Quilombolas Rurais no Brasil. Revista InterScientia, [S. l.], v. 10, n. 2, 
p. 4–30, 2023. DOI: 10.5281/zenodo.10684834. Disponível em: 
https://periodicos.unipe.edu.br/index.php/interscientia/article/view/1656. Acesso em: 
13 set. 2024. 
 
CÂMARA, Conceição de Maria Silva. Reconhecimento e titulação de territórios 
quilombolas no Maranhão: especificidades da regularização fundiária da 
Comunidade Quilombola Boa Vista em Rosário - MA. 2024. 106f. Dissertação 
(Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais/CCH) - Universidade Federal do 
Maranhão, São Luís, 2024. 
 
CANDAU, Vera Maria (org). Somos tod@s iguais? Escola, discriminação e 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm


137 

educação em direitos humanos. Rio de Janeiro: DP&A, 2003. 
 
CARINE, Bárbara. Como ser um educador antirracista. São Paulo: Pallas, 2023. 
 
CARINE, Bárbara. História preta das coisas: 50 invenções cientifico-tecnológicas 
de pessoas negras. Salvador: Literafro, 2022. 
 
CARRIL, Lourdes De Fátima Bezerra. Os desafios da educação quilombola no 
Brasil: o território como contexto e texto. Revista Brasileira de Educação v. 22 n. 
69 abr.-jun. 2017. Disponível em: 
<https://www.scielo.br/j/rbedu/a/L9vwgCcgBY6sF4KwMpdYcfK/?format=pdf&lang=pt
>. Acesso em: 24 set. 2024. 
 
CARVALHO, J. J. de. Encontro de Saberes e descolonização: para uma refundação 
étnica, racial e epistêmica das universidades brasileiras. In: BERNARDINO-COSTA, 
J.; MALDONADO-TORRES, N.; GROSFOGUEL, R. (org.). Alunosidade e 
pensamento afrodiaspórico. Belo Horizonte: Autêntica, 2020.  
 
CARVALHO, J. J. et al. Encontro de Saberes. Uma Experiência de Ensino e 
Aprendizagem no curso de Licenciatura em Música e no Programa de Pós-
Graduação em Artes da Universidade Federal do Pará. Tucunduba, n. 5, p. 4-11, 
2016. 
 
CARVALHO, José Jorge de.Encontro de Saberes e descolonização: para uma 
refundação étnica, racial e espistêmica das universidades brasileiras. In 
Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico, organizado por Joaze Bernardino 
Costa, Nelson Maldonado Torres y Ramón Grosfoguel, 79-106. Belo Horizonte: 
Autêntica Editora, 2018. 
 
CARVALHO, José Jorge de; ALBERNAZ, Pablo de Castro. Encontro de Saberes: por 
uma universidade antirracista e pluriepistêmica. História, Ciências, Saúde. 
Manguinhos, v. 29, n. 2, 2022. 
 
CARVALHO, Reginaldo Eugênio de. Os saberes ancestrais que circulam na 
escola do quilombo Mata Cavalo/MT na perspectiva dos jovens do ensino 
médio. 2023. 115 f. Dissertação (Mestrado em Educação). Universidade do Vale do 
Rio dos Sinos, São Leopoldo, 2023. 
 
CARVALHO, T. J. P. A realidade das classes multisseriadas em uma escola da 
comunidade quilombola na modalidade remota no município de Barreirinha, 
Amazonas. 2023. 169 f. Dissertação (Mestrado em Educação) - Universidade 
Federal do Amazonas, Manaus (AM), 2023. Disponível em: 
https://tede.ufam.edu.br/handle/tede/9622. Acesso em: 15 nov. 2023.  
 
CAVALLEIRO, Eliane dos Santos. Do silêncio do lar ao silencio escolar: racismo, 
preconceito e discriminação na educação infantil. 2. ed. São Paulo: Contexto, 2003. 
 
CAVALLEIRO, Eliane dos Santos. Educação anti-racista: compromisso 
indispensável para um mundo melhor. In: ______. Racismo e anti-racismo na 
educação: repensando nossa escola. São Paulo: Selo Negro, 2001. p. 141-60. 

https://tede.ufam.edu.br/handle/tede/9622


138 

CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Tradução de Anísio Teixeira. São 
Paulo: Expressão Popular, 2010. 
 
COSTA JÚNIOR, João Fernando. A Importância da Educação como ferramenta para 
enfrentar os desafios da sociedade da Informação e do Conhecimento. Revista 
Convergências: estudos em Humanidades Digitais, v. 01, n. 01, p. 127-144, 
jan./abr. 2023. Disponível em: 
<https://periodicos.ifg.edu.br/cehd/article/download/97/79>. Acesso em: 23 set. 2023. 
 
COSTA, C. S. da; SANTOS, S. P. dos. Educação das relações étnico-raciais na 
sociedade brasileira: concepções, princípios e determinações . Roteiro, [S. l.], v. 47, 
p. e26478, 2022. DOI: 10.18593/r.v47.26478. Disponível em: 
<https://periodicos.unoesc.edu.br/roteiro/article/view/26478>. Acesso em: 18 out. 
2024. 
 
COSTA, I. L.; GONTIJO, C. H. As concepções e práticas avaliativas em matemática 
de um grupo de professores do 5º ano do ensino fundamental e suas relações com a 
Prova Brasil. Olhar de Professor, [S. l.], v. 23, p. 1–17, 2020. DOI: 
10.5212/OlharProfr.v.23.2020.14944.209209223336.0226. Disponível em: 
https://revistas.uepg.br/index.php/olhardeprofessor/article/view/14944. Acesso em: 
13 de set. 2024. 
 
COSTA, Karine Cristine. Vou continuar estudando, quero fazer o curso de 
Medicina: processos de escolarização no quilombo da liberdade em São Luís-MA. 
2023. 133f. Dissertação (Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais/CCH) - 
Universidade Federal do Maranhão, São Luís, 2023. 
 
COSTA, Laercio Farias da. Saberes Tradicionais, Memória e Cultura: uma análise 
das práticas culturais da Comunidade Remanescente de Quilombo do Itacuruçá 
(Abaetetuba/Pará). 2019. 166f. Dissertação (Mestrado em Educação e Cultura). 
Universidade Federal do Pará, 2019. 
 
CRUZ, M. dos S. A educação dos negros na sociedade escravista do Maranhão 
provincial. Outros Tempos: Pesquisa em Foco - História, [S. l.], v. 6, n. 8, 2009. 
DOI: 10.18817/ot.v6i8.176. Disponível em: 
<https://www.outrostempos.uema.br/index.php/outros_tempos_uema/article/view/176
>. Acesso em: 9 dez. 2024. 
 
CUSTÓDIO, E. S.; FOSTER, E. L. Educação escolar quilombola no Brasil: uma 
análise sobre os materiais didáticos produzidos pelos sistemas estaduais de ensino. 
Educar em Revista, 2019, v. 35, n. 74, p. 193-211. 
 
DAMIANI, M. F.; ROCHEFORT, R. S.; CASTRO, R. F. DE; DARIZ, M. R.; 
PINHEIRO, S. S. Discutindo pesquisas do tipo intervenção pedagógica. Cadernos 
de Educação, n. 45, p. 57-67, 1 out. 2013. 
 
DEFENSORIA PÚBLICA DA UNIÃO. Cartilha Contexto Histórico e Principais 
Atos Normativos. GT Comunidades Tradicionais. Brásilia, 2022. Disponível em: 
https://www.dpu.def.br/images/stories/pdf_noticias/2023/Anexo_5828340_cartilha_co
munidades_tradicionais_contexto_historico.pdf. Acesso em: 01 nov. 2024.  



139 

DEMO, Pedro. Pesquisa: princípio científico e educativo. São Paulo: Cortez, 2000. 
 
DIAS, Gizelle Dos Santos. O processo educacional no remanescente de 
quilombo Volta Miúda como forma de promover a valorização ambiental em 
comunidades tradicionais. 2017. 107 f. Dissertação (Mestrado Profissional em 
Gestão Social, Educação e Desenvolvimento Regional). Centro Universitário Vale do 
Cricaré, São Mateus, 2017. 
 
DIOP, Cheik Anta. A Origem Africana da Civilização. Disponível em: 
<https://www2.unifap.br/neab/files/2018/05/Dr.-Cheikh-Anta-Diop-A-Origem-Africana-
da-Civiliza%C3%A7%C3%A3o-ptbr-completo.pdf>. Acessado em 12 de Abril de 2025. 
 
FACCO, Salete Vedovatto. Trabalho, educação e saberes: experiências de 
mulheres Quilombolas em Porto Alegre/RS. 2020. Dissertação (Mestrado em 
Educação) – Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 2020. 
 
FANON, F. Pele Negra, Máscaras Brancas. São Paulo: Editora da Universidade de 
São Paulo. 1952 
 
FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas Salvador: EdUfba, 2008. 
 
FERREIRA, Lucileide Martins Borges. Literatura afro-brasileira e africana: 
construindo caminhos para a educação quilombola na Unidade Integrada Pontal no 
município de Bequimão/MA. 2020. 219 f. Dissertação (Programa de Pós-Graduação 
em Gestão de Ensino da Educação Básica) - Universidade Federal do Maranhão, 
São Luís, 2020. 
 
FIABANI, Adelmir. Os quilombos contemporâneos maranhenses e a luta pela terra. 
Revista Digital Estudios Historicos, ISSN 1688-5317, Nº. 2, 2009. Disponível em < 
https://www.researchgate.net/publication/28321693_Os_quilombos_contemporaneos
_maranhenses_e_a_luta_pela_terra>. Acesso em: 25 jun. 2024. 
 
FONSECA, Marcus Vinícius. As primeiras práticas educacionais com características 
modernas em relação aos negros no Brasil. In: CAMPOS, Maria Machado Malta et 
al. (Org.). Negro e educação: presença do negro no sistema educacional brasileiro. 
São Paulo: Ação Educativa/ANPED, 2001. p. 11-36. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. São Paulo: Paz e Terra, 1996.  
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 25 ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 
 
FREITAS, A. F. S. Trilha de Aprendizagem para desenvolvimento de 
competências didático pedagógicas em docentes do INCA. (Trabalho de 
Conclusão de Curso). Escola Nacional De Administração Pública - Especialização 
Em Inovação E Tecnologias Na Educação, Rio de Janeiro, 2020. Disponível em: 
Acesso em: 
https://repositorio.enap.gov.br/bitstream/1/6316/1/Angela%20de%20Fatima%20Sarai
va%20Freitas.pdf 27 set. 2024.  
 



140 

FREITAS, R.; ALTOÉ, R. O protagonismo dos Produtos/Processos Educacionais em 
Dissertações de Mestrados Profissionais da Área de Ensino. Educação 
Profissional e Tecnológica em Revista, [S. l.], v. 7, n. 1, p. 68–93, 
2023. Disponível em: https://ojs.ifes.edu.br/index.php/ept/article/view/2076.. Acesso 
em: 29 set. 2024. 
 
FUNDAÇÃO CULTURAL PALMARES. Relatório sobre as comunidades 
quilombolas no Brasil. Brasília: Fundação Cultural Palmares, 2020. Disponível em: 
<https://www.gov.br/palmares/pt-br>. Acesso em: 24 set. 2024. 
 
FURTADO, M. B.; PEDROZA, R. L. S.; ALVES, C. B. Cultura, identidade e 
subjetividade quilombola: uma leitura a partir da psicologia cultural. Psicol. soc. 
(online); 26(1): 106-115, 2014. 
 
GALVÃO, J. I. P.; SILVA, C. E. DA; ARÁUJO, M. S.; ALENCAR, S. G. S. A educação 
básica no Brasil: organização, oferta e universalização a partir da Lei 9.394/96. In: 
JORGE, W. J.; GRESPAN, R. P. C. Educação Básica no Brasil: Reflexões e 
Desafios. Maringá: Uniedesul, 2021. 
 
GIL, A. C. Como elaborar projetos de pesquisa. 5. ed. São Paulo: Atlas, 2008. 
 
GOMES, F. L.; GARCÊS, M. M. Festejos religiosos na comunidade remanescente 
quilombola de Juçatuba: fé, devoção e memória. Outros Tempos, v. 07, pag. 173-
198, 2007. Disponível em: 
<https://revistaplura.emnuvens.com.br/anais/article/view/528/367#:~:text=Ao%20long
o%20do%20tempo%20foram,e%20Festejo%20do%20Menino%20Jesus>. Acesso 
em: 09 dez. 2024.  
 
GOMES, F.L.; GARCÊS, M.M. Festejos Religiosos na Comunidade 
Remanescente quilombola de Juçatuba: Fé, Devoção e Memória (Artigo). São 
Luís, 2012. 
 
GOMES, N. L. Diversidade cultura, currículo e questão racial. Desafios para a prática 
pedagógica. In: ABRAMOWICZ, Anete, BARBOSA, Maria de Assunção e SILVÉRIO, 
Valter Roberto (Orgs). Educação como prática da diferença. Campinas: Armazém 
do Ipê, 2006, p.21-40. 
 
GOMES, N. L. Educação e identidade negra. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2005. 
 
GOMES, N. L. Educação e relações raciais: refletindo sobre algumas estratégias de 
atuação. In: MUNANGA, K. (Org.). Superando o racismo na escola. Brasília, DF: 
MEC, SECAD, 2005. 
 
GOMES, N. L. Educação escolar quilombola: entre o universalismo abstrato e o 
particularismo anacrônico. Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 36, n. 2, p. 517-
533, 2011. 
 
GOMES, N. L. Movimento negro e educação: ressignificando e politizando a raça. 
Educação & Sociedade, v. 33, n. 120, p. 727–744, jul. 2012.  
 

https://pesquisa.bvsalud.org/portal/?lang=pt&q=au:%22Furtado,%20Marcella%20Brasil%22
https://pesquisa.bvsalud.org/portal/?lang=pt&q=au:%22Pedroza,%20Regina%20L%C3%BAcia%20Sucupira%22
https://pesquisa.bvsalud.org/portal/?lang=pt&q=au:%22Alves,%20C%C3%A2ndida%20Beatriz%22


141 

GOMES, N. L; RODRIGUES, T. C. Resistência Democrática: a questão racial e a 
Constituição Federal De 1988. Educ. Soc., Campinas, v. 39, nº. 145, p.928-945, 
out.-dez., 2018. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/es/a/LF9R5KRdpnDkCSRvDjmWyfL/?format=pdf. Acesso em: 
03 set. 2023.  
 
GOMES, N. N. O movimento negro no Brasil: ausências, emergências e a produção 
dos saberes. Dossiê Política & Sociedade. V. 10 – Nº 18 – abril de 2011. 
 
GONÇALVES, D. P. Da escola no quilombo à escola do quilombo: as propostas 
pedagógicas como possibilidade de diversificar o currículo das escolas quilombolas 
de Ensino Fundamental no município de Bequimão (MA). 2019. 308 folhas. 
Dissertação (Programa de Pós-graduação em Gestão de Ensino da Educação 
Básica) - Universidade Federal do Maranhão, São Luís. Disponível em: 
https://tedebc.ufma.br/jspui/handle/tede/2755?mode=full#preview-link0. Acesso em: 
23 set. 2023.  
 
GONÇALVES, Elisa Pereira. Iniciação à pesquisa científica. Campinas-SP: Editora 
Alínea, 2003. 
 
GONZÁLEZ, L. A categoria político-cultural de amefricanidade. Tempo Brasileiro, 
92/93, 69-82. 1988. 
 
GRESSLER, L. A. Introdução à pesquisa: projetos e relatórios. São Paulo: Loyola, 
2003. 
 
GUSMÃO, N. M. M. Caminhos Transversos: território e cidadania negra. In.: 
O'DWYER, E. C. Terra de Quilombos. Associação Brasileira de Antopologia (ABA), 
1995. Disponível em: 
https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/03D00050.pdf . 
Acesso em: 01 nov. 2024.  
 
HALL, S. What is this 'black' in black popular culture?. In: Black Popular Culture. 
Seattle: Bay Press. 1992. 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11. ed. Rio de Janeiro: 
DP&A, 2006. 
 
HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São 
Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2013. 
 
IBGE – INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Maranhão. 
Rio de Janeiro: IBGE, 2023. Disponível em: 
https://cidades.ibge.gov.br/brasil/ma/panorama. Acesso em: 29 mar. 2023. 
 
INCRA, Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária Diretoria de 
Ordenamento da Estrutura Fundiária. Regularização de Território Quilombola: 
Perguntas e Respostas. Coordenação Geral de Regularização de Territórios 
Quilombolas – DFQ, 2017. Disponível em: https://www.gov.br/incra/pt-
br/assuntos/governanca-fundiaria/perguntas_respostas.pdf. Acesso em: 01 nov. 

https://tedebc.ufma.br/jspui/handle/tede/2755?mode=full#preview-link0


142 

2024.  
 
INEP. Censo da Educação Básica. Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas 
Educacionais Anísio Teixeira. 2022. Disponível em: 
https://download.inep.gov.br/censo_escolar/resultados/2022/apresentacao_coletiva.p
df. Acesso em: 20 set. 2024.  
 
INSTITUTO DE COLONIZAÇÃO E TERRAS DO MARANHÃO. Regularização 
Fundiária dos Territórios Quilombolas no Estado do Maranhão: legislação 
estadual, perguntas e respostas. 1ed. São Luís, 2021. 
 
KI-ZERBO, Joseph (org.). História Geral da África. Volume I: Metodologia e pré-
história da África. Tradução de J. R. A. F. V. da Silva et al. São Paulo: UNESCO; Ática, 
2010. 
 
KRENAK, A. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 
2019. 
 
LEIDENS, Alexandre. A Formação da Identidade na Educação Escolar 
Quilombola. Muiraquitã: Revista de Letras e Humanidades, [S. l.], v. 6, n. 1, 2018. 
DOI: 10.29327/216345.6.1-10. Disponível em: 
https://periodicos.ufac.br/index.php/mui/article/view/2293. Acesso em: 13 set. 2024. 
 
LIBÂNEO, José Carlos. Didática. São Paulo: Cortez, 1994 (Coleção magistério 2º 
grau. Série formação do professor). 
 
LIMA, J. S.; SANTOS, M. A. S.; CARDOSO, T. B. A. Conexão entre saberes 
escolares e saberes tradicionais: um desafio para a escola quilombola. In: SANTOS, 
M. A. S.; CARDOSO, T. B. A. (Org.). Educação em quilombos. São Carlos: Pedro 
& João Editores, 2020. p. 69-80. Londrina, 2022. Disponível em: 
https://repositorio.uel.br/items/b8907ab0-8614-4110-9083-a50f7c05eb13. Acesso 
em: 27 set. 2024.  
 
LOPES, A. C.; MACEDO, E. Apresentação: uma alternativa às políticas curriculares 
centralizadas. Roteiro, [S. l.], v. 46, p. e27181, 2021. 
 
LOPES, Nei. Kitábu: o livro do saber e do espírito negro-africanos. Rio de Janeiro: 
Record, 2005. 
 
MACÊDO, D. de J. S. M. S. Educação em comunidades quilombolas do território de 
identidade do Velho Chico/BA: indagações acerca do diálogo entre as escolas e as 
comunidades locais. Revista Espaço do Currículo, [S. l.], v. 2, n. 11, p. 276–288, 
2018. DOI: 10.22478/ufpb.1983-1579.2018v2n11.40915. Disponível em: 
https://periodicos.ufpb.br/index.php/rec/article/view/40915. Acesso em: 24 set. 2024. 
 
MACHADO, Catarina Elóia da Rosa. Educação e trabalho: juventude quilombola 
urbana e a relação com a legislação Lei n. 10.097/2000 - aprendizagem profissional. 
Porto Alegre/RS. 2020. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul, 2020. 
 

https://download.inep.gov.br/censo_escolar/resultados/2022/apresentacao_coletiva.pdf
https://download.inep.gov.br/censo_escolar/resultados/2022/apresentacao_coletiva.pdf


143 

MACHADO, Vanda. Olhos D'água. São Paulo: Peabiru, 2013. 
 
MARANHÃO. Conselho Estadual de Educação. Resolução nº 189/2020 – CEE/MA. 
Dispõe sobre as Diretrizes Curriculares Estaduais para a Qualidade da Educação 
Escolar Quilombola na Educação Básica no Maranhão e dá outras providências. 
Maranhão, 2020. Disponível em: 
<https://conselhodeeducacao.ma.gov.br/files/2019/10/RESOLU%C3%87%C3%83O-
189-2020.pdf>. Acesso em 10 abr. 2023. 
 
MARCONI, M. A.; LAKATOS, E. M. Fundamentos de metodologia científica. São 
Paulo: Editora Atlas, 2010. 
 
MARQUES, Gabriela Porto. O cuidar feminino: saberes e fazeres tradicionais de 
benzedeiras quilombolas de Mostardas. 2018. 130f. Dissertação (Mestrado em 
Desenvolvimento Rural). Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 
2018. 
 
MARTINS, M. da C. Trajetórias de formação de professoras de escolas 
camponesas: experiências latino-americanas: experiências latino-
americanas. Revista Brasileira de Desenvolvimento , [S. l.] , v. 9, pág. 70229–
70249, 2020. DOI: 10.34117/bjdv6n9-467. Disponível em: 
https://ojs.brazilianjournals.com.br/ojs/index.php/BRJD/article/view/16983. Acesso 
em: 21 jan. 2025. 
 
MARTINS, M. S.; MOITA, J. F. G. S. Formas de silenciamento do colonialismo e 
epistemícidio: apontamentos para o debate. VI Semana de História de Pontal / V 
Encontro de Ensino de História. Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia, 
Minas Gerais. 2018. Disponível em: 
https://eventos.ufu.br/sites/eventos.ufu.br/files/documentos/mireile_silva_martins.pdf. 
Acesso em: 22 set. 2024. 
 
MENDONÇA, E. Educação e desigualdade no Brasil: desafios e perspectivas. São 
Paulo: Editora Moderna, 2020. 
 
MINAYO, M. C. de S. O desafio do conhecimento: Pesquisa Qualitativa em Saúde. 
12 ed. São Paulo: Hucitec-Abrasco, 2010. 
 
MIRANDA, S. A. de. Educação escolar quilombola em Minas Gerais: entre ausências 
e emergências. Revista Brasileira De Educação, 2012, 17(50), maio-ago, 2012, 
369–383. 
 
MOURA, C. B. G.; SOARES, D. G.; SOARES, A. J. G. Educação escolar quilombola 
em debate. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, v. 52, p. e09773, 2022. Disponível 
em: <https://publicacoes.fcc.org.br/cp/article/view/9773>. Acesso em: 12 mar. 2023. 
 
MOURA, Clóvis. A quilombagem como expressão de protesto radical. In: MOURA, 
Clóvis. Os Quilombos na dinâmica social do Brasil. Maceió: Edufal, 2001. 
 
MOURA, Clóvis. A sociologia posta em questão. São Paulo: Livraria Editora 
Ciências Humanas, 1978. 

https://conselhodeeducacao.ma.gov.br/files/2019/10/RESOLU%C3%87%C3%83O-189-2020.pdf
https://conselhodeeducacao.ma.gov.br/files/2019/10/RESOLU%C3%87%C3%83O-189-2020.pdf
https://eventos.ufu.br/sites/eventos.ufu.br/files/documentos/mireile_silva_martins.pdf


144 

MOURA, Clóvis. História do negro brasileiro. São Paulo: Ática, 1989. 
 
MOURA, Clóvis. Os quilombos e a rebelião negra. São Paulo: Brasiliense, 1981. 
 
MUNANGA, K. A difícil tarefa de definir quem é negro no Brasil. Estudos 
Avançados, 18(50), 189-206. 2004. 
 
MUNANGA, Kabengele. Origem e histórico do quilombo na África. Revista USP, 
São Paulo, Brasil, n. 28, p. 56–63, 1996. Disponível em: 
<https://revistas.usp.br/revusp/article/view/28364>. Acesso em: 18 jan. 2025. 
 
NASCIMENTO, Abdias do. O Quilombismo: documentos de uma militância pan-
africanista. Petrópolis, RJ: Vozes, 1980. 
 
NASCIMENTO, B. Uma história feita por mãos negras: relações raciais, 
quilombos e movimentos. 1 ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 
 
NEVES, José Luís. Pesquisa qualitativa – características, usos e possibilidades. 
Caderno de Pesquisas em Administração, São Paulo, v. 3, 2º sem. 1996. 
Disponível em: https://www.hugoribeiro.com.br/biblioteca-digital/NEVES-
Pesquisa_Qualitativa.pdf. Acesso em: 13 set. 2024. 
 
O'DWYER, E. C. Terra de Quilombos. Org.: Eliane Cantarino O'Dwyer. Associação 
Brasileira de Antopologia (ABA), 1995. Disponível em: 
https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/03D00050.pdf . 
Acesso em: 01 nov. 2024.  
 
OIT. Conferência Internacional do Trabalho. Convenção nº 169 sobre povos 
indígenas e tribais. Brasília: OIT, 2011. 
 
OLIVEIRA, Eunice Aparecida Sampaio de. Apontamentos sobre a educação 
quilombola no Quilombo São José da Serra em Valença – RJ. 2021. 96f. 
Dissertação (Mestrado Acadêmico em Educação) – Universidade Federal de Juiz de 
Fora, Juiz de Fora, 2021.  
 
OLIVEIRA, F. N. de. Modernidade, política e práxis negra no pensamento de Clovis 
Moura. Plural, Revista do Programa de Pós-Graduação em Sociologia da USP, 
São Paulo, v. 18.1, PP. 45-64, 2011. 
 
OLIVEIRA, Georgio Ítalo Ferreira de. Comunidade quilombola de Santa Tereza do 
Matupiri: autoimagem, construção sócio-histórica e territorial. 2017. 154 f. 
Dissertação (Mestrado em Sociedade e Cultura na Amazônia) - Universidade 
Federal do Amazonas, Manaus, 2017. chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede
/6060/8/Disserta%c3%a7%c3%a3o_ItaloOliveira_PPGSCA.pdf 
 
OLIVEIRA, J. C. de; FOERSTE, E. A formação de professores do campo na 
perspectiva decolonial: epistemologia e práxis educativa intercultural. Revista de 
Educação Popular, Uberlândia, n. Edição Especial, p. 142–163, 2023. DOI: 
10.14393/REP-2023-69321. Disponível em: 



145 

https://seer.ufu.br/index.php/reveducpop/article/view/69321. Acesso em: 24 set. 
2024. 
 
OLIVEIRA, J. P. de. O mundo inacabado - Ação e Criatividade em Territórios 
Indígenas no Brasil. São Paulo: Cosac Naify, 2007. 
 
OLIVEIRA, Kiusam de. O mundo no Black Power de Tayó. São Paulo: Peirópolis, 
2014. 
 
OLIVEIRA, Kiusam de. Omo-Oba: histórias de princesas e príncipes. São Paulo: 
Companhia das Letrinhas, 2022. 
 
OLIVEIRA, Rosângela dos Santos. Educação Quilombola: saberes, resistências e 
afetos. Salvador: EDUFBA, 2019. 
 
OLIVEIRA, W. F. Economia de Palmares. In: MOURA, Clóvis (org.). Os quilombos 
na dinâmica social do Brasil. Alagoas: Edufal, 2001. 
 
PEREIRA, Katiúcia Ermiza Moreira da Silva. Quilombo urbano liberdade: um 
estudo sobre as Manifestações Étnico-Culturais Afro-Maranhenses no contexto da 
Lei 10.639/2003. 2023. 247 f. Dissertação (Programa de Pós-Graduação em Gestão 
de Ensino da Educação Básica) - Universidade Federal do Maranhão, São Luís, 
2023. 
 
PEREIRA, Laura Belém. Educação e saberes tradicionais quilombolas: um 
estudo sobre as práticas educativas na Escola Municipal Jaú Tambor - Novo 
Airão/AM. 2021. 183 f. Dissertação (Mestrado em Educação) - Universidade Federal 
do Amazonas, Manaus, 2021. - chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://tede.ufam.edu.br/bitstream/tede
/8542/25/Disserta%c3%a7%c3%a3o_LauraBelem_PPGE.pdf  
 
PEREIRA, Tereza Cristina Lobato. Saberes locais e fomento comunitário: uma 
estratégia de articulação entre arranjos produtivos e turismo de experiência na 
comunidade de Damásio em Guimarães – MA. 2023. 160 f. Dissertação (Programa 
De Pós-Graduação em Cultura e Sociedade/CCH) - Universidade Federal do 
Maranhão, São Luís, 2023. 
 
PETIT, S. H. Práticas Pedagógicas para a Lei Nº 10.639/2003: A Criação de Nova 
Abordagem de Formação na Perspectiva das Africanidades. Educ. Foco, Juiz de 
Fora, v.21, n.3, set. / dez. 2016. Disponível em: 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/edufoco/article/view/19874/10621. Acesso em: 27 
set. 2024.  
 
PETIT, Sandra Haydée; SILVA, Geranilde Costa e. Pretagogia: referencial teórico-
metodológico para o ensino da história e cultura africana e dos afrodescendentes. In: 
SEMINÁRIO INTERNACIONAL DE EDUCAÇÃO E ETNIA, 5., 2011, Fortaleza. 
 
PINHEIRO, Eva Maria Dutra. Comunidade Quilombola Nicanor da Luz: uma 
etnografia sobre saberes tradicionais e religiosidades. 2019. 195f. Dissertação 
(Mestrado em Antropologia). Universidade Federal De Pelotas, Pelotas, 2019. 



146 

PRODANOV, C. C.; FREITAS, E. C. Metodologia do Trabalho Científico: métodos 
e técnica da pesquisa e do trabalho acadêmico. 2. ed. Novo Hamburgo: Feevale, 
2013. 
 
RABAKA, Reiland. Teoria Crítica Africana. In: NASCIMENTO, Elisa Larkin. Org. 
Afrocentricidade – Uma abordagem epistemológica inovadora. São Paulo: Selo Negro, 
2009. p. 129 – 146. 
 
REIS, D. A. dos. Currículo Intercultural Crítico na Escola: Formação que produz 
diferenças. Revista Teias v. 18, n. 50, 2017 (Jul./Set.): Conversas sobre formação 
de professores, práticas e currículos. Disponível em: https://www.e-
publicacoes.uerj.br/revistateias/article/download/29154/21614/100875. Acesso em: 
09 dez. 2024.  
 
REIS, J. J.; GOMES, F. dos S. (Org.). Liberdade por um fio: história dos quilombos 
no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 1996. 
 
REIS, Jadson Fernando Rodrigues. Retomando territórios no campo dos 
saberes: o Movimento Quilombola do Maranhão (MOQUIBOM) e a construção do 
currículo da Escola Othon Soares I, localizada na comunidade Pau Pombo – Santa 
Helena/MA. 2022. 128 f. Dissertação (Programa de Pós-Graduação em Cultura e 
Sociedade/CCH) - Universidade Federal do Maranhão, São Luís, 2022. 
 
RICHARDSON, Roberto J. (et al). Pesquisa social: métodos e técnicas. 3 ed. São 
Paulo: Atlas, 2008. 
 
RICHARDSON, Roberto J. Pesquisa social: métodos e técnicas. São Paulo: Atlas, 
1999. 
 
ROCHA, Maria Elizabeth Guimarães Teixeira. O Decreto nº 4.887/2003 e a 
Regulamentação das Terras dos Remanescentes das Comunidades dos 
Quilombos. Revista Jurídica Virtual, Brasília, vol. 6, n. 68, jan. 2005. Disponível 
em: 
https://revistajuridica.presidencia.gov.br/index.php/saj/article/download/1088/1071/21
77. Acesso em: 13 set. 2024. 
 
RODRIGUES, R. de S.; DA ROCHA, G. O. R. O currículo da educação escolar 
quilombola. Revista de Gestão e Secretariado, [S. l.], v. 14, n. 8, p. 13045–13060, 
2023. DOI: 10.7769/gesec.v14i8.2592. Disponível em: 
https://ojs.revistagesec.org.br/secretariado/article/view/2592. Acesso em: 18 out. 
2024. 
 
ROSA, Sanciaray Yarha Silva da. A luta das mulheres quilombolas no Vale do 
Ribeira e os processos educacionais em seus territórios. 2022. 101f. 
Dissertação (Mestrado em Educação) Universidade Federal do Paraná, 2022. 
 
RÚDIO, Franz Victor. Introdução ao Projeto de Pesquisa. Rio de Janeiro: Vozes, 
1998. 
 
SANTOS, Ana Paula dos. Educação escolar quilombola no Cariri Cearense: 



147 

africanização da escola a partir de pedagogias de quilombo. 2018. 218f. Dissertação 
(Mestrado) - Universidade Federal do Ceará, Programa de Pós-graduação em 
Educação. Fortaleza (CE), 2018. 
 
SANTOS, Antônio Bispo dos (Nêgo Bispo). Colonialismo, quilombos: modos e 
significados. In: SILVA, Petronilha B. G. (org.). Saberes em resistência. Brasília: 
INEP, 2015. 
 
SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu 
Editora/PISEAGRAMA, 2023. 
 
SANTOS, B. S.; MENESES, M.P. Epistemologias do Sul. Coimbra: Almeidina, 
2009. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Por uma pedagogia do conflito. In: SILVA, Luiz Heron 
et al. (Org.). Novos mapas culturais, novas perspectivas educacionais. Porto 
Alegre: Sulina, 1996. p. 15-33. 
 
SANTOS, Marciano Alves dos. Educação escolar quilombola: currículo cultura, 
fazeres e saberes tradicionais no ensino de química. 2018. 83f. Dissertação 
(Mestrado em Química).  Universidade Federal de Goiás, 2018. 
 
SANTOS, Maria Rosalina dos. Relato sobre a realidade das comunidades 
quilombolas no Brasil. Os direitos territoriais quilombolas: além do marco 
territorial. Goiânia: Ed. da PUC Goiás, 2016. Disponível em: Acesso em: 
https://observatorio.direitosocioambiental.org/wp-
content/uploads/2020/12/Os_Direitos_Territoriais_Quilombolas1.pdf. Acesso em: 03 
set. 2023.  
 
SCHMITT, A.; TURATTI, M. C. M.; CARVALHO, M. C. P. DE .. A atualização do 
conceito de quilombo: identidade e território nas definições teóricas. Ambiente & 
Sociedade, n. 10, p. 129–136, jan. 2002. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/asoc/a/3zsW4C3r6CFYcnx8sPSDrdk/#. Acesso em: 01 nov. 
2024.  
 
SCHWARTZ, Stuart B. Mocambos, Quilombos e Palmares: a resistência escrava no 
Brasil colonial. Estudos Econômicos (São Paulo), São Paulo, Brasil, v. 17, n. 
Especial, p. 61–88, 1987.  Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/ee/article/view/157408. Acesso em: 13 set. 2024. 
 
SEPPIR. Programa Brasil Quilombola. Brasília, 2004. 
 
SEREJO, Danilo. A Convenção no 169 da OIT e a questão quilombola: elementos 
para o debate. Rio de Janeiro, RJ : Justiça Global, 2022. -- (Coleção caminhos). 
Disponível em: https://observatorio.direitosocioambiental.org/wp-
content/uploads/2023/10/EBOOK_JUSTICA_GLOBAL_DANILO_SEREJO_A_CONV
ENCAO_N_169_DA_OIT_ELEMENTOS_PARA_O_DEBATE_2022.pdf. Acesso em: 
03 nov. 2024.  
 
SILVA, Aline Grigorio da. Enfrentamentos cotidianos das mulheres da 



148 

comunidade de remanescentes de quilombolas do Cedro- Mineiros-GO. 2019. 
120 f. Disertação (Mestrado em Agroecologia e Desenvolvimento Rural). 
Universidade Federal de São Carlos, Araras, 2019. 
 
SILVA, B. A. As práticas curriculares de professores(as): olhares para as 
experiências culturais negras e saberes quilombolas em Santa Luzia do Norte e a 
produção artística de mestre José Zumba. 2019. 167 f. Dissertação (Mestrado em 
Educação) – Centro de Educação, Programa de Pós-Graduação em Educação, 
Universidade Federal de Alagoas, Maceió, 2017. Disponível em: 
<https://www.repositorio.ufal.br/handle/riufal/6253>. Acesso em: 23 set. 2023.  
 
SILVA, Carlos Benedito Rodrigues da. Ritmos da identidade: mestiçagens e 
sincretismos na cultura do Maranhão. Curitiba: Dialética, 2021. 
 
SILVA, Francisca Maria Bezerra da. Do tempo dos antigos aos tempos atuais: um 
estudo através de narrativas memoriais da história do quilombo de queimadas em 
Crateús – Ceará. Orientadora: Monalisa Soares Lopes. 2021. 60 f. Dissertação 
(Mestrado em Sociologia) - Mestrado Profissional de Sociologia em Rede Nacional, 
Pró-Reitoria de Pesquisa e Pós-Graduação, Universidade Federal do Ceará, 
Fortaleza, 2021. 
 
SILVA, G. D. da; SILVA, V. J. da. Quilombos Brasileiros: alguns aspectos da 
trajetória do negro no Brasil. Revista Mosaico, v. 7, n. 2, p. 191-200, jul./dez. 2014. 
Disponível em: 
https://seer.pucgoias.edu.br/index.php/mosaico/article/download/4120/2352. Acesso 
em: 02 nov. 2024.  
 
SILVA, J. M. S. Comunidades quilombolas: suas lutas, sonho e utopias. Revista 
Palmares. Brasília, v. 5, n. 5, p. 33-39, ago. 2009. Disponível em <https://www. 
palmares.gov.br/wp-content/uploads/2011/02/revista05.pdf>  Acesso em: 26 out. 
2023. 
 
SILVA, Joseane Maia Santos. Comunidades Quilombolas, suas lutas, sonhos e 
utopias. Revista Palmares-Cultura Afro-brasileira. v. 21, 2010. Disponível em: 
https://www.palmares.gov.br/wpcontent/uploads/2010/11/COMUNIDADESQUILOMB
OLA S-SUAS-LUTAS-SONHOS-E-UTOPIAS.pdf. Acesso em: 5 fev. 2023 
 
SILVA, Júlio Pedroso da. O diálogo entre saberes tradicionais e saberes 
escolares: um estudos sobre os desafios para a valorização da cultura do povo 
Kanhgág de Nonoai/RS. 2021. 88 f. Dissertação (Mestrado em Educação) – 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 2021. 
 
SILVA, M. A. Políticas para a educação pública: intervenção das instituições 
financeiras internacionais e o consentimento nacional. Campinas, 1999. Tese 
(Doutorado em Educação) – Unicamp. 
 
SILVA, Miguel Ângelo Maia da. Ser (e aprender a ser) negro e quilombola: 
processos de identificação étnica entre a escola e o quilombo, em Alto Alegre, 
Ceará. 2019. 100f. - Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal do Ceará, 
Programa de Pós-graduação em Educação, Fortaleza (CE), 2019. 

https://www.repositorio.ufal.br/handle/riufal/6253


149 

SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves. Aprender, ensinar e relações étnico-raciais no 
Brasil. Educação, v. 30, p. 489-506, 2007. 
 
SILVA, Ronildo Geraldo da. Saberes tradicionais de benzedeiras e os processos 
educativos da EJA. 2022. 98 f. Dissertação (Mestrado Profissional em Educação e 
Docência – PROMESTRE) – Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 
2022.  
 
SILVA, Valdélio Santos. Rio das Rãs à Luz da Noção de Quilombo. Revista 
AfroÁsia, nº.23. Salvador, EDUFBA, 2000, pp. 267-295. Disponível em: < 
https://www.academia.edu/76344378/Rio_das_R%C3%A3s_a_luz_da_no%C3%A7
%C3%A3o_de_quilombo>. Acesso em: 15 jun. 2023. 
 
SILVEIRA, Lueci da Silva. Modos de viver e de se educar dos jovens estudantes 
quilombolas da comunidade urbana Areal da Baronesa – Porto Alegre/RS. 
2021. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Federal do Rio Grande 
do Sul, 2021. 
 
SODRÉ, Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social negro-brasileira. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 1983. 
 
SOUSA, Joatan Soares de. Saberes Tradicionais dos Remanescentes de 
Quilombolas da Comunidade Umarizal (Baião/PA). 2018. 102f. Dissertação 
(Mestrado em Educação e Cultura). Universidade Federal do Pará,2018. 
 
SOUZA, Aryana Maria Colombo de. Educação quilombola: um estudo 
(auto)biográfico sobre o Quilombo Santa Rita do Bracuí – resistência ou 
reinvenção?. 2021. 80 f. Dissertação (Mestrado Profissional em Ensino em 
Educação Básica - CAp UERJ) - Instituto de Aplicação Fernando Rodrigues da 
Silveira, Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2021. 
 
SOUZA, Gilmara Silva. Das fronteiras: mulheres, gestão quilombola e gestão 
escolar no quilombo - Ribeirinho de Alegre/Januária MG. 2017. 186f. Dissertação 
(Mestrado em Educação). Universidade Federal de Minas Gerais, 2017. 
 
SOUZA, Virgínia de Fátima Morais Ratiel de. Educação Escolar Quilombola: 
instrumento de resistência e luta no processo de fortalecimento da cultura e 
identidade negra. In: Jornada Internacional de Políticas Públicas (JOINPP), 2021, 
São Luís- Maranhão. Anais do evento - 2021 JOINPP, 2021. 
 
TEIXEIRA; Cristina Simone de Sena; LIMA, Conceição Maria Dias; SILVA, Cristiano 
Cezar Gomes da. Educação escolar quilombola: percursos e desdobramentos 
dessa ação afirmativa. Revista Retratos da Escola, Brasília, v. 16, n. 36, p. 789-808, 
set./dez. 2022. Disponível em: <http://retratosdaescola.emnuvens.com.br/rde>. 
 
THEODORO, Helena. Buscando caminhos nas tradições. In: MUNANGA, 
Kabengele. Superando o Racismo na escola. 2ª edição revisada. Brasília: 
Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e 
Diversidade, 2005. 
 



150 

THIOLLENT, M. Metodologia da pesquisa-ação. 21. ed. São Paulo: Cortez, 2011. 
 
TRIVIÑOS, Augusto N.S. Introdução à pesquisa em ciências sociais: a pesquisa 
qualitativa em educação: São Paulo: Atlas, 1995. 
 
UNIEDUSUL. Educação básica no Brasil: reflexões e desafios. 2021. Disponível 
em: <https://www.uniedusul.com.br/wp-content/uploads/2021/12/E-BOOK-
EDUCACAO-BASICA-NO-BRASIL-REFLEXOES-E-DESAFIOS.pdf>. Acesso em: 24 
set. 2024. 
 
VERGARA, S. C. Projetos e relatórios de pesquisa em administração. São 
Paulo: Atlas, 2006. 
 
WEDDERBURN, Carlos Moore. Novas bases para o Ensino da História da África no 
Brasil. In: Educação Antirracista: caminhos abertos pela Lei Federal nº 10.639/03. 
Brasília: MEC-SECAD, p. 134-14, 2005. 
 

  

https://www.uniedusul.com.br/wp-content/uploads/2021/12/E-BOOK-EDUCACAO-BASICA-NO-BRASIL-REFLEXOES-E-DESAFIOS.pdf
https://www.uniedusul.com.br/wp-content/uploads/2021/12/E-BOOK-EDUCACAO-BASICA-NO-BRASIL-REFLEXOES-E-DESAFIOS.pdf


151 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICES 

 

  



152 

APÊNDICE A: INSTRUMENTO PARA CARACTERIZAÇÃO DA ESCOLA 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO 
PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

CENTRO DE CIÊNCIAS SOCIAIS 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM GESTÃO 

DE ENSINO DA EDUCAÇÃO BÁSICA (PPGEEB) 
 

INSTRUMENTO PARA CARACTERIZAÇÃO DA ESCOLA MUNICIPAL ROSA 

RAIMUNDA PAIXÃO GARCES. 

CAMPO DE PESQUISA 

 
1 Memorial da Escola Rosa Raimunda Paixão Garcez ________________________  

 ___________________________________________________________________  

 ___________________________________________________________________  

 ___________________________________________________________________  

 

2 Endereço: _________________________________________________________  

 ___________________________________________________________________  

 ___________________________________________________________________  

 

3 Dados da Comunidade (sobre o entorno da escola): ________________________  

 ___________________________________________________________________  

 ___________________________________________________________________  

 ___________________________________________________________________  

 ___________________________________________________________________  

 

4 Bairro de origem da clientela: ______________________________________  

 ___________________________________________________________________  

 ___________________________________________________________________  

 

5 Informações sobre pais ou responsáveis: 

5.1 Nível de escolaridade: ______________________________________________  

5.2 Profissão/ocupação: ________________________________________________  

 

6 Aspectos físicos da Instituição: 

a) Número de salas de aulas:  ________________________________________  

b) Condições das salas de aula: ______________________________________  

c) Existência de biblioteca e condições de funcionamento: __________________  

d) Possui sala para docentes, gestão, coordenação pedagógica, secretaria? ___  

e) Possui refeitório? ________________________________________________  

f) Possui área livre?  _______________________________________________  

 

7 Organização das turmas: 



153 

a) Média de alunos por turmas: _______________________________________  

b) Quantidade por cada ano: 

Primeiro ano: ________________________________________________  

Segundo ano: _______________________________________________  

Terceiro ano: ________________________________________________  

Quarto ano: _________________________________________________  

Quinto ano: _________________________________________________  

 

8 Recursos humanos: 

a) Número de professores: __________________________________________  

Matutino: ___________________________________________________  

Vespertino: __________________________________________________  

b) Informações sobre o corpo docente da escola: 

 

NOME / TEMPO DE MAGISTÉRIO / TEMPO NA ESCOLA / TURNO / DISCIPLINA / 

FORMAÇÃO 

 

c) Composição do corpo administrativo: ________________________________  

 _____________________________________________________________  

 _____________________________________________________________  

 _____________________________________________________________  

 

 

9 Recursos materiais: 

a) Tipos de materiais pedagógicos existentes na escola: __________________  

_____________________________________________________________  

_____________________________________________________________  

b) Recursos audiovisuais: __________________________________________  

_____________________________________________________________  

_____________________________________________________________  

 

10 Rotina escolar: 

 

a) Chegada à escola: ______________________________________________  

b) Intervalo: _____________________________________________________  

c) O momento da saída: ___________________________________________  

d) Outras atividades: ______________________________________________  

 

 

 
 

  



154 

APÊNDICE B: ROTEIRO DE ENTREVISTA PROFESSORAS E GESTORA 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

CENTRO DE CIÊNCIAS SOCIAIS 

 

ROTEIRO DE ENTREVISTA - Professoras e Gestora 

 

INSTRUMENTO PARA CARACTERIZAÇÃO DA ESCOLA MUNICIPAL ROSA 

RAIMUNDA PAIXÃO GARCES 

CAMPO DE PESQUISA 

 
 

1 Saberes tradicionais da Comunidade Juçatuba, em diálogo com os saberes 

escolares 

1. O que você entende por saberes tradicionais e escolares? 

2. Os saberes da Comunidade Juçatuba se integram às práticas escolares? Em 

caso afirmativo, como esses saberes se integram às práticas pedagógicas da 

escola? (Gestora e professoras) 

3. Como o diálogo entre saberes tradicionais e escolares pode fortalecer a 

valorização da história e da memória ancestral dos(as) estudantes dos Anos 

Iniciais? 

2 Saberes da Comunidade Juçatuba inseridos no currículo da Escola Municipal 

Professora Rosa Raimunda Paixão Garcez: 

1. Você poderia elencar alguns saberes tradicionais da Comunidade Juçatuba? 

2. Quais saberes tradicionais da Comunidade Juçatuba são reconhecidos e 

abordados no currículo da Escola Municipal Professora Rosa Raimunda Paixão 

Garcez? 

3. Como a você insere no planejamento os conteúdos curriculares refletem ou 

dialogam com os conhecimentos ancestrais da Comunidade Juçatuba? 

3 Valorização e a formação identitária dos(as) estudantes 

1. Como a inserção dos saberes tradicionais no currículo contribui para a 

formação identitária das(os) estudantes? 

2. De que maneira a integração dos conhecimentos da Comunidade Juçatuba no 



155 

ambiente escolar pode fortalecer o sentimento de pertencimento dos(as) 

estudantes? 

3. Que atividades pedagógicas poderão ser inseridas nas aulas para promover o 

diálogo entre os saberes da comunidade e os saberes escolares. 

4. Quando você desenvolve alguma atividade que envolva os saberes da 

comunidade, que resultados são observados na autoestima do(a) estudantes? 

4 Concepções teórico-metodológicas dos(as) professores(as) do Ensino 

Fundamental Anos Iniciais 

1. Que concepções teórico-metodológicas orientam a sua prática docente? 

2. O que você entende por concepções teórico-metodológica? 

3. Qual a importância da relação entre os saberes tradicionais da Comunidade 

Juçatuba e a prática pedagógica? 

4. Que metodologias são adotadas pelos(as) docentes para promover a 

valorização da identidade dos estudantes? 

5 Relações de aproximação entre a escola e a Comunidade Juçatuba e 

fortalecimento da identidade dos estudantes 

1. Quais ações a escola tem realizado para promover o diálogo e a participação 

da Comunidade Juçatuba no ambiente escolar? 

2. De que forma a cultura, os saberes e as tradições da Comunidade Juçatuba 

são valorizados e inseridos nas práticas pedagógicas da escola? 

3. Como os estudantes percebem sua identidade em relação à comunidade e qual 

o impacto disso em seu processo de aprendizagem? 

  



156 

APÊNDICE C: ROTEIRO ENTREVISTA COM MORADORES 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO 
PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

CENTRO DE CIÊNCIAS SOCIAIS 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM GESTÃO 

DE ENSINO DA EDUCAÇÃO BÁSICA (PPGEEB) 
 

ROTEIRO ENTREVISTA COM MORADORES 

 

Objetivo: Elaborar o Mapa da presença Negra na Comunidade Juçatuba Foco: 

histórias de vida, espaços de luta, cultura, religiosidade, marcos de resistência e 

órgãos públicos. 

Categorias: 

 Cultura; 

 Artesanato; 

 Religiosidade: 

 Educação; 

 Monumentos: 

 Espaços de luta 

 

Questões (entrevistar 4 moradores de diferentes gerações- 2 com idades até 65, anos, 

01 com idade 30 anos, 01 com idade até 18 anos). 

1. Nome _________________________________________________________  

2. Quanto tempo reside em Juçatuba? _________________________________  

3. Quais os pontos de cultura? _______________________________________  

4. O que faz e como faz? ____________________________________________  

5. Qual o artesanato típico da comunidade? _____________________________  

6. Como é feito, para que serve?  _____________________________________  

7. Qual a sua religião? ______________________________________________  

8. Onde você exerce esse culto? ______________________________________  

9. Você já frequentou a escola? ______________________________________  

10. Qual a sua opinião sobre a escola? __________________________________  

11. Se você tivesse que opinar sobre o funcionamento da escola, que sugestões 

você daria? ____________________________________________________  



157 

12. Existe algum monumento de alguma liderança na comunidade? ___________  

13. Quem foram e quem são as principais lideranças da comunidade? _________  

14. Você conhece alguma história de luta de algum morador? ________________  

15. Quais as influencias dele na comunidade? ____________________________  

  



158 

APÊNDICE D: PRODUTO EDUCACIONAL 



159 



160 



161 



162 



163 



164 



165 



166 



167 



168 



169 



170 



171 



172 



173 



174 



175 



176 



177 



178 



179 



180 



181 



182 



183 



184 



185 



186 



187 



188 



189 



190 



191 



192 



193 

 

 

  



194 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



195 

ANEXO A: TERMO DE CONSENTIMENTO 

 

 

 

 


	9bc9a5a66e1100483e72a9b76fa4d529a86e9cde2b5b54eff5da428520060854.pdf
	5874ad81f5bc70f55074cef72bfb8852c44d61b1945db0bf1fcf6523fbb66581.pdf
	9bc9a5a66e1100483e72a9b76fa4d529a86e9cde2b5b54eff5da428520060854.pdf

