
 
UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ENSINO DE 

CIÊNCIAS E MATEMÁTICA 

 

 

 

 

 

ALINE ROBERTA SANTOS CARDOSO SILVA 

 
 
 
 
 
 
 
 

“A CIÊNCIA SE FAZ COM HISTÓRIA”: 

Trajetórias de Mulheres Pretas Doutoras em Química no Maranhão 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO LUÍS - MA 

2025 



 

ALINE ROBERTA SANTOS CARDOSO SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“A CIÊNCIA SE FAZ COM HISTÓRIA”: 

Trajetórias de Mulheres Pretas Doutoras em Química no Maranhão 

  

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Ensino de Ciências e 

Matemática, como parte dos requisitos para a 

obtenção do título de Mestre. 

 

Orientadora: Profª Drª Carolina Pereira Aranha 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO LUÍS - MA 

2025 



Ficha gerada por meio do SIGAA/Biblioteca com dados fornecidos pelo(a) autor(a).
Diretoria Integrada de Bibliotecas/UFMA

Silva, Aline Roberta Santos Cardoso.
   A CIÊNCIA SE FAZ COM HISTÓRIA : trajetórias de Mulheres
Pretas Doutoras em Química no Maranhão / Aline Roberta
Santos Cardoso Silva. - 2025.
   134 p.

   Orientador(a): Carolina Pereira Aranha.
   Dissertação (Mestrado) - Programa de Pós-graduação em
Ensino de Ciências e Matemática/ccet, Universidade Federal
do Maranhão, São Luís - Ma, 2025.

   1.  Epistemologias Negras. 2.  Docência Insurgente. 3.
Narrativas de História Vida. 4.  Resistência Epistêmica.
5.  Ciência e Racialização. I.  Aranha, Carolina Pereira.
II. Título.



 

ALINE ROBERTA SANTOS CARDOSO SILVA 

 

 

 

 

 

“A CIÊNCIA SE FAZ COM HISTÓRIA”: 

Trajetórias de Mulheres Pretas Doutoras em Química no Maranhão  

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Ensino de Ciências e 

Matemática, como parte dos requisitos para a 

obtenção do título de Mestre. 

 

 

 

Aprovada em: dia/mês/ano 

 

 

 

Banca Examinadora 

 

 

 

_______________________________________________________________ 

Profª. Drª. Carolina Pereira Aranha (Orientadora) 

Universidade Federal do Maranhão - UFMA 

 

_______________________________________________________________ 

Prof. Dr. André Flávio Goncalves Silva  

Universidade Federal do Maranhão - UFMA 

 

_______________________________________________________________ 

Profª. Drª. Paloma Nascimento dos Santos 

Universidade Federal da Bahia - UFBA



 

 

 

 

 

 

A todas as mulheres pretas que vieram antes 

de mim, q



 

AGRADECIMENTOS 

Agradeço, em primeiro lugar, a Deus, por sustentar minha vida mesmo quando meus 

joelhos vacilaram. Pela fé que pulsa em mim como ciência viva. 

À minha esposa, Letícia Matos, meu amor, minha companheira de todas as horas. 

Obrigada por ser meu colo nos dias cansados. Por acreditar em mim quando eu mal conseguia 

enxergar um palmo à frente. Sem você, essa caminhada teria sido mais árida, mais solitária, 

mais difícil. Com você, até o impossível se fez passo. Essa vitória também é sua, com amor, 

com luta e com ternura. 

À minha avó/mãe Nana, meu alicerce. A mulher mais incrível que conheço. Mulher de 

voz firme, presença marcante e amor imenso, que me ensinou a ser corajosa sem perder a 

ternura, a lutar sem abrir mão do afeto. Ela não apenas segurou o mundo com as próprias mãos, 

mas fez dele um lugar onde eu pudesse sonhar alto e acreditar que era possível realizar. 

Ao meu avô Roberto, de quem herdei o nome e tantas forças. Exemplo de firmeza e 

coragem, avô, pai e mestre. Foi ele quem me ensinou os passos da capoeira e os giros da vida. 

Diz até hoje que tem os ombros doloridos de tanto me carregar. 

A minha família, raiz e abrigo. À minha mãe, Rosilene Santos, que me gerou e às mães 

que a vida me deu, Cláudia Maria, Maria das Graças e Marise Carvalho. Mulheres que, com 

seus jeitos diferentes, mas igualmente firmes, me ensinaram a viver com dignidade, coragem e 

fé. Mulheres que seguraram minha infância com mãos de cuidado, moldaram meu caráter e me 

mostraram, cada uma à sua maneira, que o amor também é luta, e é por elas que sigo, com o 

coração cheio de gratidão. 

Ao meu irmão Yuri, o mais lindo do mundo, às minhas irmãs Sophia Pãozinho e Vitória 

Pãozinho, e aos meus primos-irmãos Júlia Roberta e Khalil Emanoel, por me ensinarem o que 

é felicidade genuína e amor puro, daqueles que aquecem a alma nos dias mais difíceis. Com 

vocês, aprendi a rir com o corpo todo, a brincar mesmo quando cansada, a amar sem medida. 

Eu os amo como se fossem meus filhos, e talvez sejam mesmo, de um jeito só nosso, feito de 

cuidado, carinho e laço de alma. 

As minhas amigas e amigos, Joyce Brasilino, Raissa Serejo, André Vinícius, Ananda 

Itsu, Nathalia Ferreira, Nathalia Chaves, Andressa Chaves, Ana Queiroz, Ana Luiza, Luciana 

Sopas, Clara Pires, Lívia Ribeiro, Jonaina Ferreira, Quezia Regina, Thamires Silva, Lucio de 

Assis e Raquel Germin, que seguraram minha mão, revisaram meus textos, me ouviram chorar 

ou me fizeram rir no momento certo. Obrigada por acreditarem em mim mesmo quando duvidei. 



 

Aos meus colegas de turma, por compartilharem comigo a sala de aula, leituras e prazos, 

os silêncios compreendidos, risadas inesperadas e a sensação de que, apesar de tudo, a gente ia 

conseguir. 

À minha orientadora, Profª. Drª Carolina Aranha (Calorina). Obrigada por ser farol nas 

tempestades, acadêmicas e da vida. Mais que orientadora, tornou-se amiga, abrigo, família 

escolhida. Obrigada por me enxergar com generosidade, acolher meus silêncios e ajudar a 

transformá-los em palavras. 

A todas as mulheres pretas que trilharam antes de mim, abrindo frestas de possibilidade. 

Aquelas que não couberam nos livros de história, mas são a própria história. Em especial, às 

doutoras pretas maranhenses que inspiraram esta pesquisa, Vera Lúcia Neves Dias e Lídia 

Santos Pereira Martins, vocês são revolução. 

A mim mesma, por não ter desistido. Por ter escolhido a travessia, mesmo com medo, 

mesmo cansada. Que esta dissertação não seja um produto acadêmico, mas um canto/lugar de 

gratidão, memória e esperança. 

À Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Ensino Superior (CAPES) por existir 

e financiar a existência deste Programa. 

À Coordenação do Programa de Pós-graduação em Ensino de Ciências e Matemática, 

pelo trabalho ético dispensado a cada turma, permitindo uma formação continuada de 

excelência.  

À Universidade Federal do Maranhão, pela infraestrutura disponibilizada.



 

 

 

 

 

 

 

[...] Tenho que ser sábia, tinhosa, sutil... Ir à luta 

sem ser mártir.  

(Elisa Lucinda)



 

RESUMO 

Esta dissertação investiga as trajetórias das primeiras mulheres pretas maranhenses que 

conquistaram o título de doutoras em Química, com o objetivo de compreender suas 

contribuições para a formação docente e os sentidos atribuídos à docência em suas experiências. 

O estudo está delimitado ao contexto maranhense e enfoca interseccionalmente os marcadores 

de gênero, raça e classe, considerando os atravessamentos históricos e sociais que moldaram os 

percursos dessas mulheres na ciência. A relevância da pesquisa reside na visibilização de 

saberes, práticas e resistências que costumam ser silenciados no campo acadêmico, tensionando 

a lógica hegemônica da produção de conhecimento científico. O referencial teórico articula os 

estudos feministas negros (como os de Angela Davis, Patricia Hill Collins, Sueli Carneiro, Lélia 

Gonzalez), a perspectiva decolonial (como Frantz Fanon, Aníbal Quijano, Maria Lugones e 

Catherine Walsh) e a teoria da interseccionalidade proposta por Kimberlé Crenshaw, Carla 

Akotirene e Sirma Bilge. A metodologia adotada é qualitativa, de orientação fenomenológica 

(Bicudo), do tipo narrativa que envolveu entrevistas com duas professoras doutoras negras em 

Química. A Análise Textual Discursiva (ATD, das entrevistas gerou cinco categorias: (1) 

Origens, infância e caminhos de escolarização, que evidenciam experiências marcadas por 

privações materiais e racismo estético, mas também por uma valorização da educação como 

possibilidade de mudança; (2) Formação acadêmica e resistência institucional, que revela os 

enfrentamentos diante das barreiras raciais, linguísticas e estruturais no Ensino Superior e na 

pós-graduação; (3) Ser mulher negra na ciência: (in)visibilidade, desconfiança e 

reivindicação, que denuncia o estranhamento da presença negra na ciência e destaca os 

processos de afirmação identitária; (4) Práticas pedagógicas e compromisso com a 

transformação social, que mostra como essas docentes atuam com afeto, acolhimento e 

responsabilidade social, ressignificando o ensino de Química; e (5) Legados, subjetividades e 

(re)invenções, que aborda maternidade, adoecimento, arte e resistência afetiva como 

dimensões íntimas da vivência docente. Os resultados evidenciam a centralidade da docência 

como prática política e espaço de resistência, revelando saberes que desafiam a colonialidade 

do saber, do poder e do ser. As narrativas das participantes apontam para um compromisso ético 

com a transformação da educação e com a afirmação de suas identidades negras, inscrevendo 

suas existências como atos de reescrita da história e como inspiração para outras gerações. 

Desse modo, suas trajetórias constituem práticas de insurgência epistêmica, propondo novas 

formas de pensar e ensinar ciências a partir de lugares subalternizados, porém potentes. 

 

Palavras-chave: Epistemologias Negras, Docência Insurgente, Narrativas de História Vida, 

Resistência Epistêmica, Ciência e Racialização 

 

 



 

ABSTRACT 

This dissertation investigates the trajectories of the first Black women from Maranhão to earn 

doctoral degrees in Chemistry, with the aim of understanding their contributions to teacher 

education and the meanings attributed to teaching in their experiences. The study is delimited 

to the context of Maranhão and focuses, through an intersectional lens, on the markers of 

gender, race, and class, considering the historical and social crossings that shaped these 

women’s paths in science. The relevance of the research lies in giving visibility to knowledges, 

practices, and forms of resistance that are often silenced in academia, challenging the 

hegemonic logic of scientific knowledge production. The theoretical framework brings together 

Black feminist studies (such as those of Angela Davis, Patricia Hill Collins, Sueli Carneiro, and 

Lélia Gonzalez), decolonial perspectives (such as Frantz Fanon, Aníbal Quijano, Maria 

Lugones, and Catherine Walsh), and the theory of intersectionality proposed by Kimberlé 

Crenshaw, Carla Akotirene, and Sirma Bilge. The methodology is qualitative, 

phenomenologically oriented (Bicudo), based on life history narratives and Discursive Textual 

Analysis (DTA), and involved interviews with two Black women professors holding doctoral 

degrees in Chemistry. The analysis of the interviews generated five categories: (1) Origins, 

childhood, and educational pathways, highlighting experiences marked by material 

deprivation and aesthetic racism, but also by the valorization of education as a possibility for 

change; (2) Academic training and institutional resistance, revealing the struggles against 

racial, linguistic, and structural barriers in higher education and graduate studies; (3) Being a 

Black woman in science: (in)visibility, mistrust, and assertion, denouncing the estrangement 

caused by Black presence in science and emphasizing processes of identity affirmation; (4) 

Pedagogical practices and commitment to social transformation, showing how these 

professors teach with care, empathy, and social responsibility, re-signifying Chemistry 

education; (5) Legacies, subjectivities, and (re)inventions, addressing motherhood, illness, 

art, and affective resistance as intimate dimensions of teaching experience. The results highlight 

the centrality of teaching as a political practice and a space of resistance, unveiling knowledges 

that challenge the coloniality of knowledge, power, and being. The participants’ narratives point 

to an ethical commitment to transforming education and affirming their Black identities, 

inscribing their existences as acts of rewriting history and as inspiration for future generations. 

In this way, their trajectories constitute practices of epistemic insurgency, proposing new ways 

of thinking and teaching science from subalternized, yet powerful, standpoints. 

Keywords: Black Epistemologies, Insurgent Teaching, Life History Narratives, Epistemic 

Resistance, Science and Racialization 

 

 

 

 

 

 



 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

ABPN   Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as 

ATD   Análise Textual Discursiva 

CEP/CONEP  Comitê de Ética em Pesquisa / Comissão Nacional de Ética em 

Pesquisa 

CECEN  Centro de Ciências Exatas e Naturais (da UEMA) 

CEFET  Centro Federal de Educação Tecnológica 

CNPq   Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico 

FAPEMA  Fundação de Amparo à Pesquisa e ao Desenvolvimento Científico e 

Tecnológico do Maranhão 

IES   Instituições de Ensino Superior 

PIBID   Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência 

PPGQuim  Programa de Pós-Graduação em Química 

UFMA  Universidade Federal do Maranhão 

UEMA  Universidade Estadual do Maranhão 

USP   Universidade de São Paulo 

UJS    União da Juventude Socialista  

UBES   União Brasileira dos Estudantes Secundaristas  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

     SUMÁRIO 

 

 
1 EU SOU PORQUE NÓS SOMOS ................................................................................... 9 

2 CIÊNCIA SEM NÓS? IMPOSSÍVEL! ......................................................................... 19 

3 DECOLONIZANDO PENSAMENTOS ....................................................................... 25 

3.1 RAÇA E GÊNERO COMO CONSTRUÇÕES SOCIAIS ............................................ 28 

3.2 INTERSECCIONALIDADE/SISTEMAS DE OPRESSÃO INTERLIGADOS .......... 32 

3.3 RAÇA/ETNIA E GÊNERO NA CIÊNCIA .................................................................. 34 

4 ENEGRECENDO A PESQUISA NARRATIVA ......................................................... 39 

5 TRAJETÓRIA METODOLÓGICA ............................................................................. 44 

5.1 CONTEXTO E SUJEITAS DE PESQUISA ................................................................. 45 

5.2 COMPREENDENDO AS ENTREVISTAS - ENTRE MOMENTOS ......................... 46 

5.2.1 Aproximação e construção de confiança ................................................................... 47 

5.2.2 Escuta das narrativas: tempo e potência da fala ...................................................... 47 

5.2.3 Entre ouvir e escutar com os olhos ............................................................................ 47 

5.3 ANÁLISE DOS DADOS .............................................................................................. 48 

6 CONHECENDO NOSSAS PROTAGONISTAS .......................................................... 50 

6.1 VERA LÚCIA NEVES DIAS ......................................................................................... 50 

6.2 LÍDIA SANTOS PEREIRA MARTINS ....................................................................... 53 

7 CAMINHOS INTERPRETATIVOS E CONSTRUÇÃO DAS CATEGORIAS ....... 56 

7.1 ORIGENS, INFÂNCIA E CAMINHOS DE ESCOLARIZAÇÃO .............................. 56 

7.2 FORMAÇÃO ACADÊMICA E RESISTÊNCIA INSTITUCIONAL .......................... 63 

7.3 SER MULHER NEGRA NA CIÊNCIA: (IN)VISIBILIDADE, DESCONFIANÇA E 

REIVINDICAÇÃO .................................................................................................................. 69 

7.4 PRÁTICAS PEDAGÓGICAS E COMPROMISSO COM A TRANSFORMAÇÃO 

SOCIAL .................................................................................................................................... 73 

7.5 LEGADOS, SUBJETIVIDADES E (RE)INVENÇÕES .............................................. 78 

8 FORMAÇÃO DOCENTE E UM ENSINO DE CIÊNCIAS NUMA PERSPECTIVA 

DECOLONIAL E AS NARRATIVAS DE VERA E LÍDIA .............................................. 83 

8.1 O ENSINO DE CIÊNCIAS COMO PRÁTICA DE COLONIALIDADE ................... 83 

8.2 A DOCÊNCIA DECOLONIAL DE VERA E LÍDIA: REESCRITA E 

REEXISTÊNCIA ..................................................................................................................... 85 

8.3 INSURGÊNCIA EPISTÊMICA E RECONSTRUÇÃO ............................................... 88 

9 CONSIDERAÇÕES FINAIS .......................................................................................... 90 

10 AINDA QUE FORA DO TOM… .............................................................................. 92 



 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 94 

APÊNDICE  1 - Roteiro Inicial das Entrevistas ................................................................ 106 

APÊNDICE  2 - Transcrição da entrevista com a professora Vera Lúcia ...................... 108 

APÊNDICE  3 - Transcrição da entrevista com a professora Lídia Santos .................... 122 

 



9 

 

1 EU SOU PORQUE NÓS SOMOS1 

 

Talvez, um pouco fora do tom 

Por muito tempo, fui entre tons, 

um sussurro de cor, nunca o grito, 

nem branca o bastante para o privilégio, 

nem negra o bastante para tanta dor. 

Eu, uma linha tênue, quase invisível, 

me perguntava: o que sou então? 

Caminhei entre muros altos, 

tentando caber em caixas estreitas, 

ouvi vozes que moldavam meu ser: 

"Você é quase isso, mas não o bastante" 

E eu me dobrava, me moldava, 

sem nunca encontrar o encaixe perfeito. 

Fui sombra e luz, sempre partida, 

um eco que buscava sua própria voz, 

mas um dia olhei para dentro, 

não para os espelhos distorcidos, 

mas para meu sangue, minha raiz, 

e ouvi um som profundo: 

"Você é inteira, você sempre foi." 

Não sou intervalo, sou ponte, 

unindo mundos que tentaram me dividir. 

Minha pele carrega histórias de luta, 

meus olhos, a memória de ancestrais. 

Sou fruto da resistência e do amor, 

do encontro improvável, mas poderoso. 

Hoje, amo cada tom em mim, 

sou o mosaico que nunca quebra, 

sou fogo, água, terra e ar, 

a mistura que não se cala, que não se apaga. 

Sei onde estou: 

não entre dois mundos, mas em todos eles. 

Não meio termo, mas totalidade. 

Uma mulher que aprendeu a se amar, 

                                                 
1
 "Eu sou porque nós somos" expressa o núcleo da ética filosófica Ubuntu, segundo a qual a personalidade 

humana não é inata e isolada, como na tradição ocidental, mas algo que se constrói co-substantivamente com a 

comunidade. Isso significa que a pessoa se torna verdadeiramente humana através da relação, do cultivo mútuo 

e da convivência coletiva. A comunidade reconhece o indivíduo e participa ativamente na sua formação ética, 

afetiva e espiritual. Assim, a existência do “eu” depende do “nós”, uma interdependência essencial para a 

realização da humanidade plena (Do Rosário Sebastião, 2022). 



10 

 

e que grita ao universo: 

"Sou infinita. Sou o que quiser ser." 

Mas não acabei aqui… 

no poder da palavra, me refaço, 

escrevo o que antes me roubaram, 

falo o que meu silêncio guardou, 

sou a voz que quebra correntes invisíveis, 

a caneta que risca muros de exclusão. 

Escrever é meu grito de liberdade, 

falar é meu ato de coragem, 

ser é meu manifesto mais puro, 

porque cada linha, cada som, 

é a afirmação de que existo, 

de que meu lugar é onde escolho estar. 

Minhas palavras são raízes e asas, 

descem ao profundo da minha essência 

e voam para onde o mundo me chamar. 

São pontes para outros silenciados, 

faróis que iluminam histórias esquecidas. 

Ser é um ato revolucionário, 

em um mundo que tentou me apagar. 

Minha escrita é tinta de resistência, 

meu falar, o eco das que vieram antes, 

minha existência, um poema inacabado, 

sempre crescendo, sempre inteiro. 

E enquanto escrevo, falo e sou, 

construo um universo onde caibo inteira, 

onde cada tom em mim é celebrado, 

onde ser parda não é margem, 

mas centro, força, história viva. 

Eu sou mulher, palavra e poder, 

um grito que se renova a cada dia. 

Sou o que sou, e isso basta. 

Isso é TUDO. 

(Aline Roberta) 

A música e a poesia sempre estiveram presentes em mim, não como um elemento 

externo, mas como parte da minha própria essência. Desde pequena, canto, componho e sinto a 

música vibrando em meu corpo como se fosse meu próprio respirar. Não há esforço, não há 

imposição, é natural, como um rio que segue seu curso, como um coração que bate sem precisar 

de permissão. 



11 

 

Essa dissertação, que carrega tanto de mim, não poderia ser escrita sem música, sem um 

'tico'2 de poesia. Ela pulsa em cada linha, em cada pensamento, em cada lembrança que resgato. 

A música sempre foi um refúgio e, ao mesmo tempo, um grito. Foi nela que encontrei palavras 

quando minha voz silenciava, e foi através da escrita que ressignifiquei o que tentaram apagar. 

Escrever, para mim, é como cantar com as palavras. A escrita, assim como a música, 

me dá a liberdade de existir por completo, de transformar em som e significado tudo o que me 

atravessa. Nesta dissertação, a música e a poesia não serão apenas referência, serão parte do 

próprio corpo do texto. Porque cada palavra que escolho carrega ritmo, ecoa vozes que vieram 

antes de mim e afirma, com todas as notas e tons, que minha presença aqui é inegociável. 

Escrevi esse poema como um reflexo da trajetória que percorri até aqui. Nele, estão 

impressas as dúvidas, os silenciamentos, as resistências e, sobretudo, a reafirmação da minha 

existência. Por muito tempo, fui levada a acreditar que meu lugar era indefinido, um espaço de 

quase pertencimento, mas nunca de plenitude. Através das palavras, encontrei a possibilidade 

de me reconstruir, de reivindicar as partes de mim que foram questionadas ou apagadas. 

Esse movimento de resgate e afirmação dialoga com a centralidade do lugar de fala nesta 

dissertação. Escrever sobre as primeiras mulheres pretas maranhenses doutoras em Química é 

também escrever sobre mim, sobre a busca por reconhecimento e sobre os desafios impostos a 

quem ousa ocupar espaços que historicamente nos foram negados. Meu poema não é um 

adorno, mas um manifesto. Ele antecede estas páginas para lembrar que a escrita pode ser uma 

forma de existência, de resistência e de transformação. 

É nesse sentido que a escrevivência, conceito desenvolvido por Conceição Evaristo3 

(2020), se apresenta como uma prática de escrita que não só denuncia os apagamentos 

históricos, mas afirma a existência de uma epistemologia forjada na experiência encarnada de 

mulheres negras. Mais do que uma escrita em primeira pessoa, a escrevivência carrega as 

marcas de uma memória coletiva, atravessada por afetos, ausências, ancestralidades e 

resistências. Escrever a partir desse lugar é tensionar os modos hegemônicos de produção do 

conhecimento, ainda enraizados na colonialidade do saber (Maldonado-Torres, 2016), e afirmar 

                                                 
2
 Expressão que significa pedacinho de qualquer coisa, um cadinho, um pouqinho, uma pequena porção. 

3
 Conforme propõe Angela Figueiredo (2020), nesta dissertação opto por colocar em negrito os sobrenomes de 

autoras e autores negros como um gesto político e epistemológico. Essa prática tem sido adotada por intelectuais 

negras e negros como forma de enegrecer a linguagem acadêmica e dar visibilidade à produção intelectual negra, 

historicamente silenciada ou subalternizada nos espaços de produção do conhecimento. Ao destacar visualmente 

esses nomes, sigo a proposta de Figueiredo de subverter as normas tradicionais de citação, à semelhança do que 

fizeram os feminismos ao incluir os prenomes das mulheres citadas, buscando, assim, marcar a presença negra 

como sujeito epistêmico na ciência. 



12 

 

que a vida vivida, principalmente aquela que historicamente foi silenciada, também é fonte 

legítima de teoria, método e existência. 

Escrever a partir do corpo negro, feminino e periférico é mais que narrar a própria 

existência: é inscrever-se no mundo, reescrever a história e romper com os silenciamentos 

impostos. Tal perspectiva atravessa as trajetórias das mulheres negras pesquisadas nesta 

dissertação, cujos relatos, entrelaçados por memórias, afetos e resistências, ultrapassam os 

limites da escrita acadêmica e adentram o território da “escrevivência” como prática 

epistemológica. Nesse sentido, a palavra torna-se campo de luta simbólica, como aponta Sueli 

Carneiro (2007), e a escrita da mulher negra se torna arma contra o epistemicídio, ao 

transformar a experiência vivida em enunciação coletiva e denúncia das estruturas de opressão. 

Assim, a escrevivência não se reduz à exposição de si, mas opera como forma de subverter a 

lógica dominante e fundar novas possibilidades de existência e de produção de sentidos para o 

ser mulher negra na ciência. 

Afinal, tomar a palavra sempre foi um ato político para aquelas pessoas cujas vozes 

foram sistematicamente silenciadas. Mais do que um direito individual, falar sobre si e sobre 

os seus significa reivindicar espaços, desafiar estruturas e deslocar narrativas historicamente 

excludentes. É nesse contexto que a discussão sobre o lugar de fala se torna essencial. 

O conceito de “lugar de fala" surge da crítica racial e da necessidade de dar voz a grupos 

marginalizados em uma sociedade patriarcal e racista. Esse conceito questiona quem tem direito 

de se expressar em contextos sociais, especialmente no que diz respeito a negros, mulheres e 

outros grupos historicamente silenciados (Ribeiro, 2017). A discussão sobre lugar de fala é 

fundamental para entender as hierarquias de poder que moldam a participação social, 

destacando a importância de reconhecer as experiências coletivas dessas comunidades. Além 

disso, é crucial que indivíduos em posições privilegiadas, como os brancos, reflitam 

criticamente sobre suas experiências e contribuam para a construção de uma sociedade mais 

justa e igualitária. O lugar de fala também está ligado à representatividade, sendo importante 

que pessoas de diferentes identidades, incluindo aquelas historicamente beneficiadas, se 

envolvam no debate de forma responsável e reflexiva sobre questões sociais como racismo e 

gênero. 

Meu lugar de fala é moldado pela minha identidade de mulher negra, de classe baixa, e 

pela minha trajetória acadêmica, que busca dar visibilidade às contribuições das mulheres pretas 

para a formação docente na área de Ciências. Essas dimensões sociais e históricas influenciam 

profundamente minha perspectiva, especialmente no contexto educacional e científico, onde a 

presença de mulheres pretas é historicamente limitada e sub-representada. 



13 

 

A partir da minha vivência e da desta pesquisa, compreendo como as desigualdades de 

gênero e raça são estruturais e como essas barreiras afetam as mulheres pretas, tanto no acesso 

ao conhecimento quanto na produção acadêmica. Meu lugar de fala, portanto, está na interseção 

dessas categorias, onde procuro amplificar as vozes de mulheres pretas e contribuir para uma 

reflexão crítica sobre as dinâmicas de poder que moldam a sociedade brasileira. Reconheço 

que, ao compartilhar minha perspectiva, também estou aberta a aprender com outras 

experiências, incluindo as de mulheres pretas de diferentes contextos e as de pessoas brancas 

dispostas a refletir sobre seus privilégios e agir em prol de uma sociedade mais equitativa e 

comprometida com a diversidade. 

Voltar ao passado me traz a sensação de pertencimento a uma história em que sou a 

protagonista. Rememorar as lembranças da minha caminhada neste curso é de fato instigante e 

inspirador, pois, me faz perceber o processo pelo qual passei para me tornar uma profissional 

da Educação. 

Não posso falar da minha trajetória sem falar das mulheres que me formaram, e foram 

muitas. Fui criada por uma rede de mães, avós, tias, vizinhas, professoras e amigas. Mulheres 

pretas, em sua maioria, que me ensinaram a força do cuidado compartilhado. Sempre digo que 

fui criada coletivamente, e não é metáfora: cada uma me deu um pedaço de chão para caminhar. 

Entre elas, também estiveram Rúbia Viegas e Marise Carvalho, duas mulheres brancas que me 

acolheram como filha de alma, como gostam de dizer. Com elas, aprendi que o afeto também 

pode ser resistência quando rompe com os pactos silenciosos da branquitude (Bento, 2022). 

Elas cuidaram e escolheram me amar, e esse gesto, nesse país, é político. 

Na universidade, o contraste foi forte. Na graduação em Química, não tive professoras 

negras. Nenhuma. A única mulher negra que me deu aula era da área de Humanas, e lembro 

dela com admiração profunda. Ela era intensa, viva, inteligente demais. Uma aula com ela era 

como um sopro de possibilidade. Na pós-graduação, tive apenas uma professora parda, minha 

orientadora. Essa ausência me atravessa, porque é também ela que me move a querer estar 

nesses espaços. Porque sei o que é passar anos sem se ver no rosto de quem ensina. Porque sei 

o que é aprender a resistir no silêncio. 

Essa ausência de representatividade não é apenas um dado, é um diagnóstico. Ela expõe 

os efeitos do epistemicídio (Carneiro, 2005; Santos, 2019), da colonialidade do saber 

(Mignolo, 2008) e do pacto narcísico da branquitude (Bento, 2022). E, ao mesmo tempo, ela 

me oferece a matéria-prima para construir uma analítica que parte de dentro: sou, ao mesmo 

tempo, a pesquisadora e a testemunha. O que analiso nas outras, reconheço em mim. E por isso 

esta dissertação não é apenas sobre elas, é também sobre nós. 



14 

 

O meu primeiro contato com a instituição escolar foi quando ingressei na Educação 

Infantil na Unidade de Ensino Básico (U.E.B.) Olívio Castelo Branco. Lembro bem da 

felicidade que eu sentia quando minha Professora adentrava a sala de aula e eu a enchia de 

desenhos que só tinham sentido na minha imaginação, mas ela sorria quando recebia os 

rabiscos. Sentimentos fraternais nos mantinham muito próximas.  

Nessa mesma U.E.B., continuei meus estudos até parte do Ensino Fundamental (E.F.) 

II. O restante do E.F. e o Ensino Médio completo, estudei no Centro Integrado do Rio Anil – 

CINTRA. Foram anos e anos dedicados ao estudo, a projetos sociais, a reuniões de líder de 

turma, Grêmio Estudantil e Movimentos Estudantis como União da Juventude Socialista - UJS 

e União Brasileira dos Estudantes Secundaristas - UBES. Sempre tive uma boa relação com 

minhas colegas de turma, professoras, coordenadoras e diretores. As professoras sempre 

tiveram minha total atenção. Eu achava impressionante o fato delas estarem à frente de tudo, 

guiando tantos alunos, ensinando de forma tão natural. Muitas vezes, na minha ingenuidade 

infantil, indagava: Como elas tinham esse poder de reunir tanto conhecimento em suas mentes? 

Como elas sabem de tudo isso? Lembro de brincar de dar aulas para minhas bonecas - minhas 

primeiras alunas. Quando aprendi a ler e escrever, fazia atividades para as minhas amigas 

responderem. Quem diria, que não seriam as últimas. 

Como disse anteriormente, sempre admirei muito as minhas professoras. Elas eram as 

pessoas em quem eu me espelhava. Eram a minha inspiração. O processo formativo pelo qual 

passei nessa época centrava-se na professora, o papel delas se resumia à transmissão de 

conteúdos, e a nós, alunas, se reservava a memorização das informações. Assim, a aluna 

assumia um papel passivo no processo de aprendizagem, uma vez que o ensino se concentrava 

na transmissão de conteúdos, cuja assimilação era verificada exclusivamente por meio das 

provas. 

No 2º ano do Ensino Médio, conheci uma professora de Química, uma ótima professora, 

que só aumentou o meu amor pela disciplina e pela docência (apesar de não ser a minha primeira 

opção para o Ensino Superior) - essa profª era Rúbia Viegas. Ela me fez entender que a docência 

está longe de ser somente transmissão de conhecimento. Como Paulo Freire dizia: “A educação 

é um ato de amor, por isso, um ato de coragem (Freire, 2019, p. 127).” Essa frase está em meus 

pensamentos desde que a li pela primeira vez. Ela me guia na tomada de decisões, na busca pela 

melhor forma de ensinar e na determinação de continuar tentando, resistindo e acreditando em 

uma educação que seja, de fato, um espaço de liberdade e dignidade para todas. Rúbia Viegas 

foi mais que essencial para o meu crescimento intelectual, emocional e social. Sim, social 

porque, antes dela, eu havia me fechado em um silêncio doloroso, resultado de experiências de 



15 

 

assédio/abuso sexual que me fragmentaram, me afastaram do que eu era, do que eu queria ser. 

O medo e a vergonha me fizeram recuar, como se o mundo tivesse se tornado um lugar inseguro, 

onde minha presença deveria ser reduzida ao mínimo, onde minha voz deveria ser abafada. 

Foi ela quem, com gestos simples e palavras certeiras, me puxou de volta. Abriu meus 

olhos para o que eu já não enxergava, estendeu-me a mão sem pressa, sem cobrança, apenas 

com a firmeza de quem sabe que o acolhimento pode ser um recomeço. Como quem abre a 

janela do quarto de uma nova manhã para deixar o sol entrar, ela me trouxe de volta ao mundo. 

Um mundo que, apesar das marcas da dor, ainda podia ser meu. E, assim, reencontrei em mim 

a força que pensava ter perdido. Voltei a me dedicar, a me permitir estar presente, a reconhecer 

que minha história não precisava ser definida pelas violências que sofri, mas pela resistência 

que escolhi construir. E essa resistência ecoava dentro de mim, me guiando rumo ao que, no 

fundo, sempre foi meu: o direito de existir plenamente. 

No fim do 3º ano, após o Exame Nacional do Ensino Médio veio, o que considero, a 

pior parte da adolescência de qualquer pessoa que tenha passado por isso, preocupada com seu 

futuro. A questão que não queria calar era: o que faço agora? Todos queriam opinar, queriam 

decidir por mim, mas não permiti. Eu precisava tomar as rédeas da minha vida, mesmo em meio 

a dificuldades. Nessa fase, comecei a preocupar-me com o futuro e comecei a listar minhas 

preferências de curso. Foi quando chegou a pulsar em meu coração a ideia de cursar Medicina, 

mas acreditava que seria difícil obter aprovação, ainda mais após tudo que havia acontecido. 

Não conseguia conceber a ideia de que uma menina negra de periferia, vindo de escola pública, 

passaria num curso tão concorrido ou que seria respeitada se fosse bolsista em uma 

Universidade privada.  

Então, quando eu pensei na possibilidade de ser Professora, senti que ali tinha uma 

oportunidade — Isso! Posso ser Professora! – dizia para mim mesma. No entanto, eu ainda não 

sabia qual área da educação iria seguir, mas tinha plena convicção de que seria Professora e 

honraria todas aquelas Professoras que dedicaram seu tempo para minha formação e 

contribuíram para me fazer chegar ao ponto que alcancei, juntamente com os objetivos que 

tracei para minha vida. E foi nesse momento que eu me dei conta de que ela não havia entrado 

em minha vida por acaso, optei por Química licenciatura, sem receios. 

Se estou aqui hoje, não estou sozinha. Minha presença neste espaço não é um ato isolado, 

é o resultado de séculos de luta, de vozes que resistiram para que eu pudesse falar. Porque ser 

uma mulher negra na universidade é ecoar aqueles que vieram antes, é carregar no corpo e na 

palavra as marcas de um povo que nunca aceitou o apagamento. Minha trajetória não é só minha; 

ela é parte de uma história maior, de um movimento que se recusa a ser silenciado. Porque o 



16 

 

que nos foi tirado, nós reconstruímos. O que tentaram apagar, nós escrevemos de novo, com 

nossas próprias mãos. 

Essa luta é antiga. E como diz Bia Ferreira: 

 

São nações escravizadas 

E culturas assassinadas 

É a voz que ecoa do tambor 

Chega junto, venha cá 

Você também pode lutar, ei! 

E aprender a respeitar. 

(Bia Ferreira, "Cota Não É Esmola")4 

 

As palavras de Bia Ferreira5 ecoam em minha trajetória. A presença de mulheres pretas 

na universidade não é fruto do acaso, mas da luta de gerações inteiras. Fomos historicamente 

afastadas dos espaços de decisão e do conhecimento, e nossa entrada nesses lugares não 

acontece sem resistência. Por isso, não basta que cheguemos até aqui. É preciso que nossa 

presença seja valorizada, que nossa voz seja ouvida e respeitada. 

Minha história reflete esse movimento coletivo. O que me trouxe até este ponto não foi 

apenas minha determinação individual, mas a força de um povo que sempre se recusou a ser 

apagado. Como diz a música, somos a voz que ecoa do tambor, e esse eco se faz presente na 

minha escrita, no meu ensino e na maneira como ocupo esse espaço. 

Essas ponderações surgiram de uma conversa com minha orientadora sobre uma 

publicação do perfil Brasil de Fato6, que trouxe à tona uma reflexão provocadora sobre o 

"Contrato Racial". A postagem estava acompanhada de uma legenda com um trecho do livro 

Louças de Família, de Eliane Marques (2023), que tratava do silêncio da branquitude e da 

herança de um pacto narcísico entre as classes dominantes e o poder da memória histórica. A 

citação falava de um tempo onde o trabalho e as mãos de nossas ancestrais foram tomados por 

outros, onde as histórias dos nossos antepassados, frequentemente apagadas, se encontram 

diluídas no poder dos traficantes que se tornaram governantes. Um pacto que sustenta as 

desigualdades, em que a branquitude mantém suas joias de coroas, enquanto nossas raízes e 

identidades são esfumaçadas. 

                                                 
4
 https://primeirosnegros.com/cota-nao-e-esmola/ 

5
 Bia Ferreira é uma cantora, compositora, multi-instrumentista e ativista brasileira, que utiliza a sua música, 

definida por ela como "MMP – Música de Mulher Preta", para abordar e conscientizar sobre questões sociais 

como o racismo, o feminismo e a LGBTfobia. 
6
 https://www.instagram.com/brasildefato/p/DEMza2lh3Uh/?locale=zh_CN&img_index=1 



17 

 

Porém, a partir desse encontro com a palavra de Marques (2023), minha orientadora 

me provocou com uma questão que ressoou profundamente em mim: "Será que foi um sonho 

ser Química?! Ou ser professora do Ensino Superior?!" Essas perguntas, embora diretamente 

relacionadas à minha pesquisa e às entrevistadas, se voltaram para mim mesma. Como mulher 

negra, professora, Química e pesquisadora, me questionei sobre o que é chegar nesse lugar de 

Ensino Superior, um espaço onde tantas de nós fomos ausentes por tanto tempo. Como 

professora negra, acredito que minha presença neste contexto - no momento, na Pós-Graduação 

- vai além do simples exercício do ensino. Ela representa a resistência contra uma estrutura que 

historicamente nos exclui. 

Ao olhar para a minha trajetória, percebo que essas questões não são apenas sobre os 

caminhos que escolhi, mas também sobre os desafios e as resistências que encontrei ao me 

afirmar nesse espaço, bem como, aos caminhos que ainda pretendo trilhar. Entendo que ser 

professora negra numa universidade é um ato de resistência e afirmação. É ocupar um lugar 

onde, historicamente, fomos sub-representadas e invisibilizadas. Por isso, chegar até esse ponto 

será um marco, não só na minha vida pessoal, mas também na história de muitas mulheres 

pretas que vieram antes de mim e de todas aquelas que ainda virão. Não é apenas sobre o título 

ou a função. É sobre trazer para o Ensino Superior uma voz que, durante muito tempo, foi 

silenciada. 

Assim como na obra de Marques, onde a escritora fala do “contrato racial”, eu também 

vejo no meu papel de docente uma oportunidade de desafiar e reescrever as narrativas que nos 

foram impostas. Em vez de aceitar os relatos distorcidos sobre nossa história e nossas 

identidades, faço da sala de aula um espaço de reescrita, um local onde as histórias e 

experiências de mulheres pretas, como eu, podem ser contadas e valorizadas. Acredito que 

minha presença neste lugar - a universidade - é uma forma de reescrever a história. Assim como 

na obra “Pode o subalterno falar”, de Gayatri Spivak (2010), que fala da necessidade de 

resgatar as vozes marginalizadas, o meu ato de ser professora é também um resgate daquilo 

que, muitas vezes, foi/é apagado. 

Essas questões que surgiram da conversa com minha orientadora se tornaram ainda mais 

profundas quando olhei para as minhas próprias experiências e para as entrevistadas da minha 

dissertação. Elas, assim como eu, se veem desafiadas pelo contrato racial (Mills, 2023), um 

pacto que as marginaliza e as silencia. Mas, ao mesmo tempo, elas são parte de uma força 

coletiva que luta contra isso. E é nesse contexto que meu desejo de ser professora e de ser 

Química se funde com a luta constante para ocupar, de maneira firme e digna, os espaços que 

nos foram historicamente negados. Esse processo de refletir sobre essas perguntas, de resgatar 



18 

 

minha história e a história de tantas outras mulheres pretas, se tornou um processo de libertação, 

um carinho, um amparo. 

A escrita, o ensino e a ocupação do espaço acadêmico são, para mim, não só uma forma 

de resistência, mas uma forma de organizar o caos. Minha presença na academia, minha escrita 

e meu ensinar são parte de algo maior. Eu sou porque nós somos. E enquanto eu escrevo, 

falo e sou, construo caminhos para que outras mulheres pretas venham depois, para que nossas 

histórias não sejam apenas resistência, mas também permanência e transformação. 

 

 



19 

 

2 CIÊNCIA SEM NÓS7? IMPOSSÍVEL! 

 

 

Quero.  

Extrair qualquer síndrome  

Qualquer aparência do que não sou  

Qualquer vínculo com o passado odiado que restou [...] 

(Beatriz Nascimento)8 

 

As mulheres enfrentaram - e ainda enfrentam - inúmeros desafios para alcançar 

reconhecimento e equidade em suas áreas de atuação, em especial, na ciência. Historicamente, 

a ciência foi dominada por homens, e as contribuições das mulheres, frequentemente, foram 

negligenciadas ou subestimadas (Ibarra; Ramos; Oliveira, 2021; Sígolo; Gava; Unbehaum, 

2021). Na Química, essa realidade não é diferente. Um exemplo mundial significativo é Marie 

Curie, uma cientista polonesa que se destacou por suas descobertas no campo da radioatividade. 

Curie foi a primeira mulher a ganhar um Prêmio Nobel e permanece até hoje como a única 

pessoa a receber o Nobel em duas áreas distintas: Física e Química. No entanto, mesmo com 

essas conquistas extraordinárias, Curie enfrentou discriminação de gênero o que dificultou 

significativamente seu reconhecimento e progresso (Carvalho, 2011; Ferreira; Genovese, 

2022). 

Ao trazer a discussão de gênero para o contexto racial, percebemos que as mulheres 

pretas na ciência enfrentam uma dupla marginalização, tanto pelo gênero quanto pela raça, o 

que, muitas vezes, encontra-se, ainda, atravessada por questões de classe, de modo 

interseccional (Hirata, 2014; Bueno; Anjos, 2021). Essa sobreposição de opressões de gênero, 

raça e classe torna os desafios das mulheres pretas na ciência ainda mais complexos. Elas 

enfrentam barreiras como a falta de representatividade, o preconceito e limitações na carreira, 

que as levam à sub-representação em posições de liderança. Além disso, questões financeiras 

podem restringir o acesso à educação de qualidade, perpetuando a exclusão. 

Dados recentes sublinham essa realidade de forma contundente. Embora haja um 

crescimento gradual na participação de pessoas negras no Ensino Superior, como o fato de que 

em 2019 a quantidade de negros passava de um terço (38,2%) dos estudantes, a disparidade em 

relação aos brancos ainda é notável (Bond, 2024). O verdadeiro "gargalo", no entanto, acentua-

                                                 
7
 Neste contexto, o uso do pronome 'nós' retoma a filosofia Ubuntu — 'eu sou porque nós somos' — apresentada 

no capítulo anterior, ao mesmo tempo em que afirma o protagonismo coletivo de nós, mulheres, como sujeito 

político e epistêmico desta escrita. 
8
 Trecho do poema "Abertura I", de Beatriz Nascimento, publicado na coletânea Todas (as) distâncias: poemas, 

aforismos e ensaios de Beatriz Nascimento.  



20 

 

se na pós-graduação e em posições de destaque. Uma pesquisa de 2023 revelou que mulheres 

negras e indígenas representam apenas 2,5% dos professores de pós-graduação no Brasil 

(Ribeiro, 2023), um indicativo claro da dificuldade de ascensão e permanência em níveis mais 

avançados da academia. 

A correlação entre raça, gênero e renda é um fator crítico que afeta diretamente o acesso 

à educação. As mulheres negras são majoritárias no setor de serviços domésticos e cuidados 

(67%), onde a informalidade é mais prevalente, com 75,3% sem carteira assinada em 2023, e o 

acesso a direitos básicos é limitado. Seus rendimentos frequentemente as colocam em situação 

de pobreza (26,2%) ou extrema pobreza (13,4%) (Dieese, 2023 apud Brasil, 2023). Essa 

realidade financeira precária impacta diretamente a capacidade de investimento em educação 

de qualidade, desde o ensino básico até o superior e a pós-graduação. 

Estudos recentes, como o do Jornal da USP (2024), evidenciam que estudantes negros 

e de baixa renda têm seu desempenho prejudicado em exames como o Enem. Fatores como cor, 

região e escolaridade dos pais afastam-nos das carreiras mais disputadas. As maiores diferenças 

de notas são observadas entre brancos e indígenas, mas o efeito da baixa renda é transversal e 

mais acentuado entre grupos racializados. No contexto das áreas de Ciência, Tecnologia, 

Engenharia e Matemática (STEM), a situação é ainda mais crítica. Uma pesquisa da Pretalab 

de 2022 aponta que apenas 11% das mulheres negras ocupam cargos de tecnologia (Dialogando, 

2024), e um estudo da #QuemCodaBR indicou que 32,7% dos profissionais de tecnologia no 

Brasil não têm pessoas negras em suas equipes de trabalho. Essa baixa representatividade em 

áreas de maior prestígio e remuneração reforça o ciclo de exclusão e a dificuldade de acesso a 

oportunidades. 

Apesar dos avanços das políticas afirmativas no acesso ao Ensino Superior, o desafio 

da permanência e da ascensão permanece. Em relação às bolsas de produtividade do CNPq, 

dados de julho de 2023 compilados pelo grupo Parent in Science mostram que apenas 0,8% são 

de mulheres pretas e 4,8% de mulheres pardas (Revista Pesquisa FAPESP, 2025). Isso 

demonstra que, mesmo com acesso à educação, a trajetória de pesquisa e a progressão na 

carreira científica ainda são dificultadas pela falta de apoio financeiro e reconhecimento. 

Portanto, é crucial implementar políticas afirmativas e criar espaços inclusivos que valorizem 

suas contribuições e vozes. Essas políticas devem ir além do acesso e abordar a permanência, o 

apoio financeiro e a promoção da equidade em todas as etapas da carreira acadêmica e 

científica, garantindo que as mulheres negras ingressem e prosperem e alcancem posições de 

liderança e influência. 



21 

 

No estado do Maranhão, a situação permanece desafiadora. A população negra (pretos 

e pardos) representa cerca de 79% dos maranhenses, sendo que apenas 12,6% se autodeclaram 

pretos (GOVERNO DO ESTADO DO MARANHÃO, 2023). Mulheres negras enfrentam 

barreiras impostas pelo racismo estrutural e desigualdades socioeconômicas históricas — como 

as elevadas taxas de analfabetismo, que chegam a ser 73% - porcentagem superior à da 

população branca no estado (Silva, 2023). 

No Ensino Superior, o panorama revela a continuidade da exclusão. Segundo dados da 

Universidade Federal do Maranhão (UFMA), nas bolsas de Iniciação Científica (PIBIC 

Graduação), 57% dos/as bolsistas são mulheres; no PIBIT, 53%; e no PIBIC Ensino Médio, 

67%. Já entre os orientadores, as docentes representam 48% no PIBIC, 40% no PIBIT e 30% 

no PIBIC EM (UFMA, 2025). Contudo, a ausência de recorte racial nesses dados sugere que a 

inserção de mulheres negras em programas de pesquisa ainda é limitada. 

Em nível nacional, observa-se um avanço gradual, mas ainda insuficiente. Mulheres 

negras representavam apenas 3,2% dos líderes de grupos de pesquisa em 2000, chegando a 

10,4% em 2023. No Nordeste, esse número foi ligeiramente superior, com 18,1% de mulheres 

negras liderando grupos de pesquisa em 2023 (Brandão et al., 2024; IPEA, 2024). Ainda assim, 

trata-se de uma presença, expressivamente, inferior à composição demográfica da população 

brasileira, o que reforça a persistência de desigualdades estruturais na ciência. 

Esses dados refletem um quadro de exclusão histórica intensificada por fatores 

regionais. Iniciativas locais, como o projeto “Sarminina Cientistas: Estimulando Meninas do 

Maranhão para as Carreiras de Exatas e Tecnologia” (Hortegal, 2021), o projeto “Meninas 

Oyá”: tecendo Redes de Empoderamento e Resistências de Meninas e Mulheres nas Ciências 

Exatas, Engenharias e Computação” (UFMA, 2025a; 2025b), e programas de bolsas e parcerias 

com universidades, buscam ampliar a inclusão de meninas e mulheres nas áreas de Ciência e 

Tecnologia, reconhecendo que a diversidade de perspectivas é essencial para o avanço do 

conhecimento (Sígolo; Gava; Unbehaum, 2021). 

Em 2025, no Maranhão há quatro Instituições de Ensino Superior (IES), públicas e em 

funcionamento. Todas as quatro IES ofertam cursos de Licenciatura na área de Química. No 

entanto, somente a Universidade Federal do Maranhão possui Programas de Pós-Graduação 

nessa área: o Programa de Pós-Graduação em Química (PPGQuim) - com início no segundo 

semestre de 1995 - e na área de Ensino de Ciências e Matemática - com início em 2014. Dessa 

forma, o PPGQuim tem sido responsável por uma parcela significativa da formação de mestres 

em Química,  no referido estado.  



22 

 

Entre 1997 e 2008, diversas alunas ingressaram no PPGQuim e contribuíram 

significativamente para a comunidade científica. Essas mulheres conquistaram seus diplomas 

de mestre e continuaram a avançar em suas carreiras acadêmicas e profissionais, impactando 

áreas como a Química Analítica, o Ensino Superior, e a pesquisa científica, em geral, em 

diversas instituições no Brasil. As alunas egressas desse período exemplificam a diversidade e 

a força das mulheres na ciência, incluindo mulheres pretas (pretas e pardas) e brancas, que, 

possivelmente, enfrentaram e superaram múltiplos desafios para alcançar seus objetivos. A 

análise de dados do PPGQuim9 revela padrões importantes sobre a participação feminina no 

curso de Mestrado em Química entre o segundo semestre de 1997 e 2008 - os primeiros dez 

anos do programa. Durante esse período, houve uma média entre 3 a 6 egressas mulheres por 

seleção do PPGQuim, ou seja, de 7 a 10 vagas abertas, uma porcentagem entre 30% e 85,71% 

era preenchida por mulheres, totalizando 42 mulheres e 53 homens. Dessas 42 mulheres, 12 se 

autodeclaram como pretas (pretas e pardas) em seus currículos Lattes e todas ingressaram no 

doutorado após finalizarem seus estudos no PPGQuim, tendo, demorado, em média, 5 anos e 4 

meses para concluí-lo.  

Diante do exposto, intencionamos problematizar o lugar dessas mulheres na 

comunidade acadêmica maranhense, e, em especial, na formação docente em Química. Na 

ausência de pesquisas que o tenham feito, torna-se urgente documentar e analisar as trajetórias 

das primeiras maranhenses pretas doutoras em Química -  um grupo cuja história acadêmica e 

profissional tem sido amplamente negligenciada. No Catálogo de Teses e Dissertações da 

Capes, ao buscarmos pelos descritores mulher e química, encontramos inicialmente 417 

resultados10, muitos desses estudos concentravam-se na temática da dependência química 

(Figura 1). No repositório da UFMA, essa mesma busca nos levou a 415 resultados, no entanto, 

a maior parte desses trabalhos não se dedica especificamente à análise da presença ou das 

contribuições das mulheres no campo da Química, mas apenas contém os termos em títulos, 

resumos ou palavras-chave. A análise temporal evidencia que 249 publicações concentram-se 

entre 2010 e 2019, seguidas de 78 no período de 2000 a 2009, 19 entre 2020 e 2025, quatro na 

década de 1990 e duas em 1979. Essa distribuição revela que a maior parte da produção está 

localizada nas duas primeiras décadas do século XXI, indicando uma intensificação recente da 

utilização dos descritores, embora ainda de forma dispersa e não consolidada em torno de um 

campo crítico sobre gênero e ciência. Já no repositório da UEMA, ao realizar a mesma busca, 

                                                 
9
 Essas informações foram extraídas da análise quantitativa dos dados fornecidos pela coordenação do PPGQUIM, 

por e-mail, após solicitação. 
10

 Busca realizada em agosto de 2025. 



23 

 

não foram encontrados resultados. Esse contraste entre UFMA e UEMA é significativo: 

enquanto na primeira há certa presença quantitativa dos descritores, ainda que pouco articulada, 

na segunda observa-se um vazio absoluto. O aparente desinteresse nessa temática encontra 

fundamento no racismo e no patriarcado, bem como, a ainda incipiente presença de mulheres 

negras nas Instituições de Ensino Superior (IES) no estado, em especial, na área de química 

(Figura 1). 

Figura 1 - Infográfico das publicações sobre mulheres na Química na UFMA (1979–2025) 

 

Fonte: Autoria própria, 2025. 

 

Na contramão das discussões atuais, essa ausência/desinteresse expõe desigualdades e 

alimenta práticas racistas e cisheteropatriarcais nessas instituições, mantendo essas mulheres 

na invisibilidade. Nesse sentido, mudar essa realidade é imprescindível,  não somente para 

reconhecer suas contribuições individuais à ciência, mas também para compreender as barreiras 

adicionais impostas pela interseção de gênero, raça e classe em um campo historicamente 

dominado por homens brancos, cis e héteros e suas possíveis contribuições para a formação 

docente em Química no estado do Maranhão, tendo em vista que, parte desse público atua, hoje, 

nos cursos de formação docente em Química, das quatro IES públicas em funcionamento no 

estado (UFMA, 2024). 

Por isso, interrogamos: Como as primeiras mulheres pretas maranhenses que se 

doutoraram em Química narram/percebem suas trajetórias acadêmicas e profissionais? Suas 

trajetórias revelam e/ou desafiam as barreiras de raça e gênero na academia? Como essas 

percepções podem contribuir com a discussão sobre uma formação docente e um ensino de 

ciências numa perspectiva decolonial? São esses questionamentos que nos levaram a 



24 

 

desenvolver uma pesquisa qualitativa de orientação fenomenológica, tomando por base a 

narrativa de história de vida dessas mulheres. 

Ao investigar essas trajetórias, o projeto tem por objetivo geral, compreender as 

intersecções de raça, gênero e classe nas vivências das primeiras mulheres pretas que se 

doutoraram em Química no Maranhão, por meio de suas nas narrativas de vida, 

evidenciando modos de como essas experiências podem enriquecer a discussão sobre uma 

formação docente e um ensino de ciências numa perspectiva decolonial, podendo, dessa 

forma oferecer subsídios para a formulação de políticas inclusivas que promovam a equidade 

racial e de gênero na ciência.  

Para tanto, delineamos como objetivos específicos: I) Conhecer a trajetória de vida 

das entrevistadas; II) Compreender como as entrevistadas se lêem e, a partir de suas 

percepções, como são lidas pela/na sociedade e comunidade acadêmica em que se 

encontram inseridas; e, III) Relacionar questões de raça/etnia, gênero e classe social, 

dentre outras dimensões que atravessam essas narrativas e a atuação dessas professoras 

na formação de docentes em ciências - Química na Universidade Estadual do Maranhão.  

Compreendermos que documentar essas histórias configura-se como um passo essencial 

para garantir a visibilidade dessas trajetórias, para refletir sobre o impacto que essas mulheres 

pretas doutoras em Química têm na formação docente em ciências. Ao ocuparem espaços na 

docência e na pesquisa, essas professoras ampliam a diversidade epistêmica e desafiam a 

colonialidade do saber, possibilitando novas formas de ensinar e pensar a Química no 

Maranhão. Suas experiências e desafios revelam como as relações de poder e as barreiras 

estruturais se manifestam na academia, mas também evidenciam caminhos de resistência e 

transformação. Assim, a análise de suas atuações nos cursos de formação docente em Química 

das IES públicas do estado podem contribuir para a construção de uma educação menos 

excludente, crítica e alinhada a perspectivas decoloniais, inspirando futuras gerações de 

mulheres pretas a ingressarem e permanecerem na ciência. 

A seguir apresentamos nossos referenciais teóricos, a trajetória metodológica e as cinco 

categorias construídas por meio da Análise Textual Discursiva (ATD), bem como, nossas 

considerações finais. 

 

 

 

 

 



25 

 

3 DECOLONIZANDO PENSAMENTOS 

 

 

É! Resistência em mim se acendeu  

Essa força que trago quem me deu  

Foram outras mulheres nessa 

estrada 

(Canção de Cristiane Pereira11) 

 

 

 

Compreendemos/assumimos que a ciência não é neutra, é moldada por contextos 

sociais, culturais, políticos e econômicos, desafiando a noção de uma racionalidade científica 

universal e superior (Oliveira; Linsingen, 2021). A relação entre a ciência ocidental e as 

dinâmicas de poder global revela como a ciência tem legitimado hierarquias de conhecimento 

e marginalizado saberes não ocidentais. Portanto, é crucial reconhecer e valorizar a diversidade 

de saberes e práticas científicas, promovendo uma ciência mais contextualizada, crítica e 

inclusiva. 

Para entender a perspectiva decolonial, é necessário refletir sobre a colonização dos 

povos. Segundo Domingos e Santos (2021), a colonização nunca foi inocente, na relação entre 

colonizador e colonizado, o contato foi marcado por violência, imposição de trabalho escravo, 

destruição cultural e imposição da língua, cultura e fé do colonizador. Esse discurso, baseado 

na falsa ideia de salvação e civilização, gerou medo, condições de inferioridade e servilismo, 

tornando o discurso do colonizado invisível e perpetuando a colonialidade (Araújo; Rocha; 

Vieira, 2014). 

A colonialidade, conforme proposta por Nelson Maldonado-Torres (2016), é um 

conceito fundamental para compreender como as estruturas coloniais persistem além do 

colonialismo formal, influenciando profundamente a sociedade contemporânea. Diferente do 

colonialismo, que se refere à dominação política e econômica exercida por um país sobre outro, 

a colonialidade opera de maneira mais sutil e duradoura, estruturando relações de poder, 

conhecimento e existência. Essa lógica se manifesta de três formas interligadas: a colonialidade 

do ser, que desumaniza e subalterniza determinados grupos sociais; a colonialidade do saber, 

que impõe uma hierarquia epistêmica centrada no Ocidente; e a colonialidade do poder, que 

organiza as relações globais a partir de padrões eurocêntricos de dominação. Essas dimensões 

                                                 
11

 Canção de autoria de Cristiane Pereira, interpretada por Fabiana Cozza e disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=_bKBiBcQLIo  

 



26 

 

revelam como a modernidade foi construída sobre desigualdades racializadas, naturalizando a 

exclusão e a marginalização de povos historicamente colonizados. 

A colonialidade do ser refere-se à desumanização e à subjugação de grupos racializados, 

que são colocados na "zona do não ser". Essa estrutura de poder os exclui dos privilégios da 

modernidade, os redefine ontologicamente, negando-lhes plena humanidade. Maldonado-

Torres (2016) argumenta que essa desumanização se manifesta em práticas sociais e discursos 

que naturalizam a inferioridade de determinados grupos, consolidando hierarquias raciais e 

étnicas. Assim, a colonialidade do ser sustenta um sistema no qual algumas existências são 

legitimadas enquanto outras são desconsideradas ou violentamente marginalizadas.   

 A colonialidade do saber diz respeito ao domínio eurocêntrico sobre os processos de 

produção e validação do conhecimento. Maldonado-Torres (2016) destaca que a modernidade 

estabeleceu uma hierarquia epistêmica que privilegia o pensamento ocidental e marginaliza 

outras formas de saber, como os conhecimentos indígenas e africanos. Esse monopólio do 

conhecimento influencia currículos acadêmicos, instituições científicas e práticas educacionais, 

perpetuando a ideia de que só há um modo legítimo de compreender o mundo. O pensamento 

decolonial, portanto, busca desconstruir essa hegemonia, promovendo a valorização de 

epistemologias plurais e localmente situadas. 

A colonialidade do poder refere-se ao sistema global de dominação que articula raça, 

classe, gênero e outros marcadores sociais para sustentar a exploração e a desigualdade. 

Maldonado-Torres (2016) explica que essa estrutura emergiu com o colonialismo, mas 

continuou operando após as independências formais das colônias, reorganizando-se em novas 

formas de opressão política e econômica. Esse modelo colonial persiste em instituições 

governamentais, políticas públicas e relações econômicas, mantendo a centralidade do Ocidente 

e relegando os povos historicamente colonizados a uma posição subordinada no cenário global. 

Diante disso, Mendes (2023) destaca a importância de criar novos espaços de discurso 

que desafiem a lógica colonial, como o giro decolonial, um movimento teórico, ético e político 

que questiona a objetividade do conhecimento científico e busca integrar ações e pensamentos 

das culturas locais. 

No campo educacional, um currículo descolonizado pode proporcionar uma educação 

mais abrangente, valorizando os conhecimentos desenvolvidos por diversos povos. No ensino 

de ciências, a decolonização busca repensar e reestruturar o ensino científico, valorizando 

contribuições de culturas historicamente marginalizadas. Para tanto, é fundamental reconhecer 

que a noção dominante de ciência foi moldada principalmente pela perspectiva europeia 



27 

 

(Silveira; Lourenço; Monteiro, 2021). Nesse sentido, os estudos decoloniais visam confrontar 

essa visão hegemônica, oferecendo uma alternativa ao status quo.  

Avançar na construção de uma educação que contemple a diversidade e enfrente 

injustiças históricas requer a promoção da decolonialidade nas práticas pedagógicas, 

especialmente no ensino de ciências. Isso implica valorizar e integrar saberes tradicionais e 

locais, reconhecendo a riqueza cultural e epistemológica dos povos historicamente 

marginalizados. Adotar uma perspectiva crítica e reflexiva permitirá formar indivíduos capazes 

de questionar e transformar as estruturas de poder vigentes, tornando a educação um 

instrumento de emancipação e resistência para construir uma sociedade mais justa e equitativa. 

Assim, a visão decolonial da ciência nos revela como o conhecimento foi historicamente 

moldado por relações de poder, legitimando saberes ocidentais enquanto marginalizava outras 

formas de entender o mundo. Esta perspectiva nos convida a refletir sobre as dinâmicas de 

exclusão que continuam a operar em nossos sistemas de produção de conhecimento.  

Ao examinar como raça, gênero e outras identidades se cruzam, somos levadas a 

questionar ainda mais as estruturas de poder que permeiam tanto a ciência quanto a sociedade. 

Neste contexto, a interseccionalidade surge como uma ferramenta poderosa para aprofundar 

nossa compreensão das complexas interações entre diferentes formas de opressão, como será 

discutido a seguir. 

A escola, como espaço de formação e socialização, desempenha um papel central na 

reprodução e também no enfrentamento das estruturas coloniais. O pensamento decolonial, ao 

reconhecer a persistência da colonialidade no ambiente escolar, propõe estratégias que desafiam 

a hegemonia eurocêntrica na produção do conhecimento e na construção das identidades. Isso 

implica repensar currículos, práticas pedagógicas e relações dentro da escola, promovendo uma 

educação antirracista e inclusiva, que valorize os saberes e experiências de povos 

historicamente marginalizados. Dessa forma, a escola pode se tornar um espaço de resistência 

e transformação, permitindo que os sujeitos rompam com narrativas que os subalternizam e 

construam novas possibilidades de existência (Raposo; Almeida; Santos, 2021). 

 

 

 

 

 



28 

 

3.1 RAÇA E GÊNERO COMO CONSTRUÇÕES SOCIAIS 

 

 

Sou a divindade que alimenta os famintos de afeto.[...] 

Me rasgam o ventre  

e por ali brotam  

os rios da dor e da história.  

(Beatriz Nascimento)12 

 

A concepção de raça e gênero como construções sociais permite entender como essas 

categorias foram elaboradas historicamente para justificar desigualdades estruturais. Angela 

Davis discute como a intersecção entre raça, gênero e classe evidencia formas específicas de 

opressão e exclusão social (Davis, 2016). A racialização das diferenças foi consolidada com a 

expansão colonial europeia, quando a ideia de raça passou a sustentar a escravização de 

africanas e a exploração de povos indígenas (Davis, 2016; Collins, 2016). Esse processo 

estabeleceu hierarquias raciais e reforçou um patriarcado racializado, situando as mulheres 

pretas em um lugar de duplo apagamento. 

Mulheres brancas foram associadas a um ideal de feminilidade que as situava no espaço 

doméstico como símbolo de pureza, fragilidade e cuidado da família. Em contrapartida, 

mulheres negras também estiveram nesse mesmo espaço, mas de forma radicalmente distinta: 

desumanizadas, tratadas como força de trabalho compulsória, responsáveis pelo cuidado dos 

filhos alheios, pela limpeza e pelo sustento físico do lar que não lhes pertencia. Lélia Gonzalez 

(1982) destaca que essa configuração expressa uma divisão racializada do trabalho doméstico, 

resultado direto da herança escravocrata que naturaliza a presença da mulher negra em posição 

subalterna. Para ela, o espaço doméstico nunca foi um lugar de proteção para essas mulheres, 

mas sim um território marcado por opressões múltiplas, onde o racismo e o sexismo se 

entrelaçam na manutenção de hierarquias sociais. O lar, idealizado como refúgio para as 

mulheres brancas, foi historicamente um campo de expropriação para as mulheres negras, 

reafirmando sua condição de corpo servil dentro da lógica da casa-grande.  

Esse duplo deslocamento as colocaram em uma posição de invisibilidade dentro do 

próprio movimento feminista, pois suas lutas não eram contempladas pelo feminismo liberal 

                                                 
12

 Trecho do poema “Divindade”, de Beatriz Nascimento - historiadora e militante negrapublicado na coletânea 

Todas (as) distâncias: poemas, aforismos e ensaios de Beatriz Nascimento (https://criola.org.br/wp-

content/uploads/2020/01/Alex-Ratts-Bethania-Gomes-Beatriz-Nascimento-2015-Todas-as-

dista%CC%82ncias.pdf). 



29 

 

branco, que se centrava apenas na ampliação de direitos para mulheres de camadas sociais 

privilegiadas (Carneiro, 1995; Davis, 2016). Como enfatiza Davis:  

O sistema escravista definia o povo negro como propriedade. Já que as mulheres eram 

vistas, não menos do que os homens, como unidades de trabalho lucrativas, para os 

proprietários de escravos elas poderiam ser desprovidas de gênero. Nas palavras de 

um acadêmico, “a mulher escrava era, antes de tudo, uma trabalhadora em tempo 

integral para seu proprietário, e apenas ocasionalmente esposa, mãe e dona de casa” 

[10] . A julgar pela crescente ideologia da feminilidade do século XIX, que enfatizava 

o papel das mulheres como mães protetoras, parceiras e donas de casa amáveis para 

seus maridos, as mulheres pretas eram praticamente anomalias (Davis, 2016, p. 24). 

 

Patricia Hill Collins argumenta que o pensamento hegemônico se baseia em oposições 

hierárquicas, e podemos dizer, binárias, como razão e emoção, objetividade e subjetividade, 

masculino e feminino, branco e negro. Essas dicotomias sustentam sistemas de opressão que 

marginalizam saberes e experiências de grupos subalternizados (Collins, 2016). No Brasil, o 

conceito de branquitude, conforme discutido por Cida Bento, revela um pacto implícito que 

preserva os privilégios dos brancos e impede a ascensão social da população negra (Bento, 

2022). A branquitude se fortalece pela negação do racismo, como se a desigualdade racial fosse 

um acaso histórico e não uma estrutura mantida ativamente pelas instituições sociais. 

A teoria interseccional de feministas pretas desafia a ideia de uma experiência universal 

de ser mulher. Ela mostra que gênero e raça são vivenciados de formas distintas a depender da 

posição social e histórica dos indivíduos (Collins, 2016; Davis, 2016). O feminismo negro 

sempre articulou a luta contra o racismo e o patriarcado, questionando a perspectiva liberal do 

feminismo branco, que historicamente, focou apenas na inclusão das mulheres sem questionar 

as bases estruturais da desigualdade.  

A exclusão de mulheres pretas dos espaços acadêmicos e profissionais não ocorre por 

falta de capacidade, mas por barreiras institucionais. Como aponta Sueli Carneiro (1995), a 

ascensão social da população negra é frequentemente percebida como exceção, reforçando a 

ideia de que esses espaços não foram feitos para ela (Figura 2). Esse mecanismo reforça o 

racismo estrutural e limita a criação de novas referências e epistemologias. A própria educação 

formal continua sendo um dos principais espaços de reprodução dessas desigualdades, pois os 

currículos escolares seguem centrados em referências eurocêntricas, sem contemplar a história, 

os saberes e as contribuições de populações africanas e afrodescendentes. 

 

 

 

 

 



30 

 

Figura 2  – Representação do racismo científico sofrido por mulheres negras13 

Fonte: Elaborado pela autora. 

                                                 
13 Esta imagem originalmente compunha a capa desta dissertação e sua manutenção foi recomendada pela banca 

examinadora, dada a sua relevância. No entanto, fomos obrigadas a retirá-la da capa devido às normas do 

programa; ela corresponde, agora, à Figura 2. Em forma de protesto, é apresentada nesta seção para propor uma 

reflexão sobre o quanto ainda somos coloniais, mesmo quando nos propomos a não ser. 



31 

 

 

Bento (2022) aponta que esse processo está articulado a um pacto narcísico da 

branquitude, que opera de forma tácita para preservar privilégios raciais, consolidando um 

sistema onde a meritocracia serve para justificar desigualdades históricas e onde as instituições 

se mantêm majoritariamente brancas nos cargos de liderança. Esse pacto sustenta a ideia de que 

a presença de mulheres pretas em espaços de poder ou prestígio é algo estranho, quase um erro, 

perpetuando sua exclusão e tornando invisíveis suas trajetórias e contribuições. 

Nesse contexto, Fanon (2008) analisa os efeitos psíquicos do colonialismo sobre os 

sujeitos negros, mostrando como a estrutura colonial tanto impõe desigualdades materiais, 

como interfere na constituição subjetiva, forçando-os a lidar com sentimentos de inferioridade 

e desumanização. Ele afirma: 

Existe uma zona do não ser, uma região extraordinariamente estéril e árida, uma 

encosta perfeitamente nua, de onde pode brotar uma aparição autêntica. Na maior 

parte dos casos, o negro não goza da regalia de empreender essa descida ao verdadeiro 

inferno (Fanon, 2008, p. 16).  

 

Essa “zona do não ser” representa o lugar simbólico de desumanização, onde o sujeito 

negro não tem o direito de se reconstruir a partir de si, sendo constantemente interditado em sua 

busca por reconhecimento e liberdade. 

Essa imposição de inferioridade permeia tanto as relações raciais quanto as de gênero, 

consolidando um sistema de dominação que se perpetua de geração em geração. A verdadeira 

libertação, como afirma Fanon (2008), exige a recusa dessas máscaras impostas pela 

colonialidade, assim como a reapropriação da própria identidade e cultura. Para as mulheres 

pretas, esse processo envolve desobedecer os lugares de subalternidade que lhes foram 

historicamente reservados e inscrever sua existência como sujeito político, epistêmico e 

transformador dos espaços que historicamente as negaram. 

No campo educacional, observa-se como esses padrões hierárquicos são mantidos pela 

invisibilização de produções acadêmicas de mulheres pretas. Poucos trabalhos são reconhecidos 

nos currículos tradicionais, o que impacta a referencialidade e a possibilidade de transformação 

social (Carneiro, 1995; Collins, 2016). A descolonização do conhecimento é uma etapa 

fundamental para romper com esse ciclo e valorizar saberes historicamente marginalizados. 

Compreender raça e gênero como construções sociais é fundamental para analisar como 

esses fatores estruturam as relações de poder. A superação dessas desigualdades exige 

reconhecer a opressão e construir espaços que valorizem saberes historicamente marginalizados 

e promovam uma distribuição equitativa de direitos e oportunidades. Nesse sentido, a crítica à 

branquitude e ao patriarcado deve ser acompanhada por práticas concretas que desestabilizem 



32 

 

esses sistemas, seja na produção acadêmica, nas políticas institucionais ou no enfrentamento 

direto das dinâmicas racistas e sexistas que sustentam as desigualdades sociais. 

 

3.2  INTERSECCIONALIDADE/SISTEMAS DE OPRESSÃO INTERLIGADOS 

 

 

Deixa eu te contar  

A história que a história não conta  

O avesso do mesmo lugar  

Na luta é que a gente se encontra [...] 

(Enredo da Mangueira 2019:  

História Pra Ninar Gente Grande)14 

Em 1983, Lélia Gonzalez já chamava nossa atenção para a necessidade de analisarmos 

como os marcadores de raça, gênero e classe se manifestam de forma singular, nas opressões 

vivenciadas por mulheres negras, no Brasil. Além de Lélia, outras feministas negras como Sueli 

Carneiro, Jurema Werneck e Angela Figueiredo, aplicaram e discutiram a intersecção dessas 

categorias/marcadores em suas análises (Goes, 2019). Essas discussões também permeavam os 

debates promovidos/realizados pelos movimentos feministas negros, no Brasil e fora dele, mas, 

é somente a partir de 2013, que essa perspetiva começa a ganhar destaque mundial, por meio 

do termo “interseccionalidade”, introduzido por Kimberlé Crenshaw (2013), para quem o 

termo se refere à sobreposição e interconexão de diferentes identidades sociais e os sistemas 

relacionados de opressão, dominação ou discriminação. Nesse sentido, este conceito é essencial 

para o entendimento das dinâmicas sociais contemporâneas e das injustiças estruturais que 

persistem em várias sociedades. 

Collins e Bilge (2021) destacam que a interseccionalidade é uma ferramenta analítica 

que permite explorar como categorias sociais, como raça, gênero, classe, sexualidade, entre 

outras, se entrecruzam para criar experiências únicas de opressão e privilégio. Para essas autoras 

a interseccionalidade deve ser compreendida como uma prática social que envolve tanto a teoria 

quanto a prática ativista. Elas enfatizam que a interseccionalidade é essencial para a análise das 

desigualdades sociais e das relações de poder que afetam grupos marginalizados. De acordo 

com as autoras, "a interseccionalidade fornece uma lente para entender e responder às 

desigualdades e iniquidades sociais, políticas e econômicas" (Collins;  Bilge, 2021, p. 2). Bilge 

(2009) afirma que a interseccionalidade: 

                                                 
14

 https://www.youtube.com/watch?v=JMSBisBYhOE 

 



33 

 

[...] remete a uma teoria transdisciplinar que visa apreender a complexidade das 

identidades e das desigualdades sociais por intermédio de um enfoque integrado. Ela 

refuta o enclausuramento e a hierarquização dos grandes eixos da diferenciação social 

que são as categorias de sexo/gênero, classe, raça, etnicidade, idade, deficiência e 

orientação sexual. O enfoque interseccional vai além do simples reconhecimento da 

multiplicidade dos sistemas de opressão que opera a partir dessas categorias e postula 

sua interação na produção e na reprodução das desigualdades sociais (Bilge, 2009, p. 

70). 

Carla Akotirene, em sua obra Interseccionalidade (2019), enfatiza a importância da 

interseccionalidade no contexto brasileiro, abordando como as desigualdades raciais e de 

gênero são acentuadas pelas dinâmicas globais e pela herança colonial. Akotirene (2019) 

argumenta que as conquistas legais para a comunidade LGBT+, por exemplo, muitas vezes não 

contemplam as especificidades das mulheres pretas e outras minorias, cujas experiências de 

discriminação são múltiplas e interconectadas. Ela ressalta que a interseccionalidade deve ser 

utilizada para iluminar essas complexidades e para formular políticas públicas mais inclusivas 

e abrangentes. Akotirene (2019) define interseccionalidade como um sistema analítico que vai 

além da mera soma de identidades, sendo fundamental para compreender as experiências 

vividas por mulheres pretas nas interações entre diferentes estruturas de poder. Em vez de tratar 

raça, gênero, classe e outras categorias como elementos isolados ou cumulativos, a 

interseccionalidade busca evidenciar como essas estruturas se entrelaçam e produzem formas 

específicas de opressão e resistência. Como afirma a autora:  

A interseccionalidade impede aforismos matemáticos hierarquizantes ou 

comparativos. Em vez de somar identidades, analisa-se quais condições estruturais 

atravessam corpos, quais posicionalidades reorientam significados subjetivos desses 

corpos, por serem experiências modeladas por e durante a interação das estruturas, 

repetidas vezes colonialistas, estabilizadas pela matriz de opressão, sob a forma de 

identidade (Akotirene, 2019, p. 27). 

 

A interseccionalidade, portanto, não se limita a uma simples adição de categorias de 

análise, mas requer uma compreensão das interações dinâmicas e históricas entre diferentes 

formas de opressão. Collins e Bilge (2021) sugerem que, para uma análise interseccional 

adequada, é necessário considerar os contextos históricos e culturais específicos que moldam 

as experiências individuais e coletivas de opressão. Além disso, a interseccionalidade nos 

desafia a questionar as narrativas dominantes e a reconhecer as vozes e experiências das pessoas 

que vivem nas intersecções de múltiplas formas de marginalização. 

No âmbito científico, as definições de neutralidade e universalidade tendem a refletir 

predominantemente as visões de mundo dos homens brancos ocidentais e das classes 

dominantes (Figueiredo, 2020). A abordagem interseccional revela que fatores como raça, 

gênero e classe não só determinam quem tem acesso à educação e às oportunidades científicas, 

mas também influenciam quais perspectivas e tipos de pesquisa são valorizados. Por exemplo, 



34 

 

cientistas que são mulheres, pretas e pertencentes a classes sociais menos favorecidas podem 

enfrentar barreiras adicionais, como discriminação e falta de representatividade, que dificultam 

sua participação plena e reconhecimento na comunidade científica. 

Portanto, a interseccionalidade destaca a importância de uma abordagem mais inclusiva 

e diversificada, que leve em conta as diversas experiências e contribuições de todos os 

indivíduos, independentemente de raça, gênero ou classe social. Isso é importante para o 

progresso do conhecimento científico, pois permite a incorporação de uma gama mais ampla 

de perspectivas e a realização de pesquisas que tratam de questões relevantes para a parcela  

majoritária da população. 

Ao reconhecer a interseccionalidade como uma lente essencial para compreender as 

múltiplas camadas de opressão que afetam indivíduos e grupos sociais, avançamos no 

entendimento das desigualdades estruturais que persistem. Este enfoque nos desafia a repensar 

as narrativas dominantes e a integrar perspectivas diversas que muitas vezes são silenciadas. 

No campo da ciência, essas questões ganham uma dimensão ainda mais crítica, pois as 

intersecções entre raça, etnia e gênero revelam as profundas desigualdades que afetam a 

produção e a valorização do conhecimento. Por isso, a próxima seção examina como essas 

dinâmicas de poder se manifestam na ciência, evidenciando a necessidade urgente de 

transformar as práticas e estruturas que perpetuam a exclusão e a desigualdade. 

3.3 RAÇA/ETNIA E GÊNERO NA CIÊNCIA 

 

Não quero o mundo de volta 

Quero o mundo novo 

Quero outro mundo 

Onde a cor seja raiz 

E não ausência [...] 

 (Beatriz Nascimento15) 

 

A ciência nunca foi neutra. Longe de ser um campo puro e imparcial, ela tem sido 

historicamente utilizada como instrumento de exclusão e manutenção de hierarquias raciais e 

de gênero. A construção da ciência moderna, tal como se consolidou no Ocidente, serviu 

frequentemente para reforçar a supremacia branca e a masculinidade hegemônica, promovendo 

o apagamento sistemático de outras epistemologias e de sujeitos historicamente marginalizados. 

                                                 
15

 Trecho do poema “Anti-Racismo”, de Beatriz Nascimento, publicado na coletânea Todas (as) distâncias: 

poemas, aforismos e ensaios de Beatriz Nascimento. 



35 

 

Nesse cenário, as mulheres pretas ocupam uma posição de dupla invisibilidade: por serem 

pretas e por serem mulheres (Rosa, 2015). 

Como demonstra Santos (2020), ao analisar as narrativas (auto)biográficas de 

graduandas pretas nas áreas de Química, Física e Matemática, ser mulher negra na ciência ainda 

significa resistir a múltiplas formas de exclusão que se expressam tanto na estrutura da 

universidade quanto nas relações interpessoais. O pertencimento a esses espaços é 

constantemente tensionado por olhares e práticas que deslegitimam sua presença, tornando 

evidente que o acesso não garante, por si só, permanência ou reconhecimento. Assim, questões 

como "quem produz conhecimento?", "quem é considerado cientista legítimo?" e "quem é 

sistematicamente invisibilizado?" tornam-se centrais para compreender as dinâmicas de poder 

que estruturam o campo científico. 

Camargo, Faustino e Benite (2023) reforçam essa crítica ao destacar como o ensino 

de Ciências, mesmo após as diretrizes que promovem a educação das relações étnico-raciais, 

ainda se sustenta em uma lógica eurocentrada que naturaliza a neutralidade e universalidade da 

ciência, negando os saberes oriundos de outros territórios epistemológicos. Os autores 

argumentam que essa "neutralidade" é, na verdade, uma estratégia de apagamento de saberes 

outros, e que é preciso denunciar os mecanismos sutis de reprodução da colonialidade no 

currículo científico 

Historicamente, as mulheres e identidades raciais específicas, foram sistematicamente 

excluídas de muitas áreas científicas. Esta exclusão reflete e reforça as hierarquias sociais 

existentes, criando um ciclo vicioso onde a ciência é moldada predominantemente por homens 

brancos. Mais do que uma questão de representação, trata-se de um problema de justiça 

epistêmica, pois certos grupos são sistematicamente privados do direito de serem reconhecidos 

como produtores legítimos de conhecimento. Esse processo de exclusão é sustentado por 

ideologias racistas e sexistas que determinam quem pode produzir conhecimento e quais 

conhecimentos são considerados válidos (Davis, 2016; Cunha, 2021). 

A exclusão das mulheres pretas da ciência exemplifica a complexidade das barreiras 

enfrentadas por grupos marginalizados. A intersecção de racismo e sexismo cria obstáculos 

significativos na educação e na ciência, resultando em uma marginalização contínua. As 

políticas educacionais e científicas, ao desconsiderarem as experiências específicas das 

mulheres pretas, perpetuam a desigualdade estrutural. A luta por igualdade na ciência deve, 

portanto, ser entendida como parte de uma luta mais ampla contra todas as formas de opressão 

(Elias; Pereira, 2021; Sígolo; Gava; Unbehaum, 2021). 



36 

 

Além disso, as estruturas de poder branco moldam significativamente a ciência e a 

academia. A branquitude funciona como um padrão invisível, mas poderoso, que, no âmbito 

acadêmico, determina quem é considerada uma cientista legítima e quais pesquisas são vistas 

como valiosas. Essa lógica se manifesta na desvalorização de epistemologias africanas e 

indígenas, nas dificuldades enfrentadas por pesquisadoras negras para obter financiamento e na 

exclusão de referências não europeias nos currículos de ciências. Dessa forma, o critério de 

excelência acadêmica frequentemente opera como um mecanismo de exclusão racial disfarçado 

de objetividade. 

No sistema acadêmico, pesquisas que se alinham com paradigmas ocidentais tendem a 

receber mais financiamento, enquanto estudos que desafiam essa estrutura encontram maior 

resistência. Mecanismos como bancas de avaliação, critérios de produtividade e a imposição de 

uma suposta "neutralidade" têm sido utilizados para deslegitimar vozes dissidentes e restringir 

a presença de mulheres pretas e outros grupos racializados em espaços de decisão na ciência 

(Dantas, 2022). 

Promover a equidade racial e de gênero na ciência exige políticas que desafiem as 

estruturas de poder e valorizem a diversidade. Isso inclui ações afirmativas, currículos 

inclusivos e ambientes de trabalho acolhedores. A inclusão de todas as vozes enriquece o 

conhecimento, abrindo caminho para novas descobertas e inovações. A valorização do trabalho 

de pesquisadoras marginalizados é um passo fundamental para garantir a justiça epistêmica e 

democratizar o acesso ao conhecimento. Desse modo, construir uma ciência verdadeiramente 

inclusiva requer um esforço contínuo para desmantelar barreiras estruturais, transformando 

atitudes e práticas.  

A concepção de ensino de Ciências predominantemente adotada reflete as ideologias 

coloniais que historicamente impuseram um modelo eurocêntrico de conhecimento, 

marginalizando saberes de outras culturas. Esse ensino, voltado à manutenção das hierarquias 

estabelecidas pelo colonizador, tende a perpetuar uma visão limitada e excludente da ciência, 

que favorece a lógica do poder dominante. Ao se basear na ideia de neutralidade científica, ele 

ignora as influências culturais e políticas que moldam a produção do conhecimento, resultando 

em uma educação que pouco questiona as estruturas de poder e reproduz a colonialidade do 

saber. Compreender essa dinâmica é essencial para reformular o ensino de Ciências, e a 

formação docente nessa área, ampliando suas perspectivas e promovendo uma educação que 

valorize a diversidade epistemológica e combata as desigualdades estruturais (Davis, 2016; 

Said, 2023). 



37 

 

Adotar uma concepção de ensino de Ciências que desafie a colonialidade significa 

ampliar o escopo do conhecimento científico e promover uma transformação social concreta. 

A importância dessa abordagem está em sua capacidade de empoderar grupos historicamente 

marginalizados, oferecendo-lhes as ferramentas necessárias para participar ativamente da 

produção de conhecimento e para transformar as estruturas sociais que perpetuam a exclusão. 

A intersecção entre raça/etnia e gênero na ciência permite identificar tanto os padrões 

históricos de exclusão quanto os mecanismos que perpetuam a marginalização de determinados 

grupos no campo científico. O racismo institucional na ciência, por exemplo, tem moldado a 

trajetória de cientistas negras e pretas, limitando suas oportunidades de ascensão acadêmica e 

profissional (Silva; Pinheiro, 2019). A invisibilização dessas figuras reforça um modelo de 

conhecimento que privilegia a branquitude e desvaloriza epistemologias e contribuições 

advindas de grupos historicamente oprimidos. 

A exclusão sistemática das mulheres pretas da ciência está diretamente relacionada à 

colonialidade do saber, que hierarquiza os conhecimentos e silencia vozes dissidentes, negando 

a essas mulheres o direito de serem reconhecidas como produtoras legítimas de conhecimento. 

A abordagem decolonial propõe o desmonte desse modelo, reivindicando a valorização de 

saberes historicamente marginalizados e questionando a centralidade eurocêntrica na produção 

científica. Um exemplo emblemático dessa marginalização é o caso das mulheres haitianas e 

porto-riquenhas utilizadas como cobaias em experimentos científicos sem seu consentimento, 

evidenciando as motivações racistas e sexistas por trás de certas práticas científicas (Oliveira; 

Pinheiro; Simões Neto, 2022). 

No contexto brasileiro, essa lógica excludente se manifesta na ausência de mulheres 

negras nas estruturas formais da ciência e na formação docente universitária, exatamente o 

ponto que esta dissertação busca evidenciar ao investigar as trajetórias das primeiras mulheres 

negras doutoras em Química no Maranhão. Além disso, a falta de representatividade de 

mulheres pretas nos programas de pós-graduação e em posições de liderança acadêmica não 

pode ser atribuída à ausência de mérito, mas sim ao caráter estruturalmente racista do sistema 

acadêmico, que impõe barreiras à sua inserção e permanência na carreira científica. Os dados 

demonstram que, no Brasil, menos de 3% das mulheres pretas são professoras doutoras em 

programas de pós-graduação e apenas 7% das bolsas de produtividade são destinadas a esse 

grupo (Pinheiro, 2019). Esse cenário reflete a necessidade urgente de políticas afirmativas 

eficazes para romper com essa desigualdade sistêmica. 

Ao longo da história, a ciência não se limitou a reproduzir desigualdades, ela as 

legitimou. Da teoria da eugenia às pesquisas médicas feitas sem consentimento em corpos 



38 

 

negros e indígenas, o conhecimento científico foi frequentemente manipulado para reforçar 

hierarquias raciais. Nesse contexto, a pós-verdade não é uma novidade, mas uma continuação 

desse processo de apagamento histórico e controle social. 

O conceito de pós-verdade na ciência também se conecta a essa discussão, uma vez que 

a produção de conhecimento foi historicamente construída para legitimar desigualdades raciais. 

Ao negar epistemologias pretas e indígenas, a ciência hegemônica reforça o epistemicídio e 

exclui outras formas de produção do saber (Rosa; Alves-Brito; Pinheiro, 2020). Dessa forma, 

repensar a ciência sob uma perspectiva decolonial significa reconhecer que o conhecimento não 

é neutro e que a democratização da ciência passa necessariamente pelo reconhecimento da 

diversidade epistêmica. 

Para que a ciência seja verdadeiramente não excludente, é essencial promover ações que 

assegurem a presença e a valorização de cientistas pretas e negros, tanto no ensino quanto na 

pesquisa. Isso demanda não só o acesso à formação acadêmica, mas também a transformação 

das estruturas institucionais que perpetuam desigualdades. Iniciativas como currículos que 

contemplem a diversidade de epistemologias e ações afirmativas robustas são fundamentais 

para a construção de um ambiente acadêmico mais equitativo e democrático. A equidade racial 

e de gênero na ciência é uma condição indispensável para a ampliação do próprio conhecimento 

científico.



39 

 

4 ENEGRECENDO A PESQUISA NARRATIVA 

Diante de tudo o que foi apresentado até este momento e de nosso posicionamento 

político, compreendemos que é necessário racializar a pesquisa narrativa - como sugerem 

autoras negras brasileiras e estrangeiras, e de assumir que narrativas da vida são também 

territórios de disputa: entre o apagamento e a memória, entre o silenciamento e a (re)existência. 

A narrativa de si permite ao indivíduo revisitar e ressignificar suas experiências. Bosi 

(2003, p. 69 apud Nogueira et al., 2017) sugere que a história narrada “não é feita para ser 

arquivada ou guardada numa gaveta como coisa, mas existe para transformar a cidade onde ela 

floresceu”. Para além de narrar a experiência, conta-se como foi experimentada e qual a 

diferença entre a expectativa e experiência vivida, bem como a impressão deixada.  

O uso de narrativas na pesquisa possui uma dimensão terapêutica e ética. Contar a 

história é recriá-la, produzir ressignificações e novas leituras sobre as experiências vividas. A 

sujeita(o) narradora(o) é uma/um co-participante ativo no processo de construção de 

significado. Recolher histórias de vida permite à narradora reimaginar suas experiências, 

enquanto a pesquisadora reflete sobre suas próprias questões teóricas e pessoais. Contamos 

nossas vidas porque "as vidas humanas necessitam e merecem ser contadas" (Ricoeur, 1983, p. 

19). Nesse sentido, a narração vem para dar sentido e permanência às experiências vividas, 

moldando vida e identidade, organizando o tempo humano de forma que ele se torna 

compreensível, conectando linguagem, vida e experiência.  

Ao compreender a trajetória de alguém por meio de sua narrativa, acessamos não só 

acontecimentos, mas os significados que esses eventos carregam. Nessa perspectiva, Goodson 

(2013, p. 63, tradução própria) reforça que: 

(...) Nossa história de vida é muito mais do que apenas uma história, ela pode conter 

uma série de pistas cruciais sobre como agimos e vivemos. Isso pode nos ajudar a 

entender as diferenças de estilos pessoais, crenças religiosas, associações políticas, 

alianças comunitárias e arranjos domésticos. As histórias de vida, então, são um 

ingrediente crucial para o que nos torna humanos e, por sua vez, que tipo de humano 

eles nos fazem (Goodson, 2013, p.63, tradução própria 16). 

 

Desse modo, métodos biográficos criam um mapa reconhecido da trajetória individual, 

buscando seus assentos coletivos. Assim, narrativas de si refletem a relação do sujeito com seu 

tempo e espaço vividos (Arfuch, 2002).  

                                                 
16

 Then our life story is a lot more than just a story – it might hold a series of crucial clues as to how we act and 

live. It might help us to understand differences in personal styles, religious beliefs, political affiliations, community 

allegiances and domestic arrangements. Life stories, then, are a crucial ingredient in what makes us human and, in 

turn, what kind of human they make us. 



40 

 

De um ponto de vista hermenêutico, a narrativa de si supõe trazer à linguagem os 

processos que contribuem para a construção dos pontos de vista sobre o mundo da 

vida através dos quais o sujeito se inscreve e se envolve, age e compreende, tornando-

se um agente e autor de seu devir (Breton, 2020). 

Para Ricoeur (1994) tempo e narrativa são dimensões inseparáveis da existência 

humana. O tempo não pode ser compreendido apenas como um fluxo abstrato, cronológico ou 

linear; ele se torna verdadeiramente humano quando é vivido e contado por meio de histórias. 

Narrar significa atribuir sentido à experiência temporal, articulando o presente do passado (a 

memória), o presente do presente (a visão) e o presente do futuro (a espera) (Ricoeur, 1994). A 

narrativa, nesse sentido, é o recurso que organiza a passagem entre lembranças, percepções e 

expectativas, permitindo que a vida se torne compreensível e comunicável. 

A vida, em sua concretude, já carrega símbolos, ações e sentidos que constituem uma 

pré-compreensão do mundo vivido (mímesis I). A narrativa intervém nesse tecido de 

acontecimentos e o organiza em forma de história (mímesis II), configurando o que antes estava 

disperso. Esse processo, no entanto, só atinge seu pleno significado quando o texto é recebido 

e interpretado pelo leitor ou ouvinte, momento em que se dá a refiguração (mímesis III). É o 

leitor quem “fecha o círculo” narrativo, mas sempre o reabrindo, pois, o vivido retorna 

transformado e, assim, a experiência se renova em um ciclo contínuo de interpretação (Ricoeur, 

1994; Aranha, 2023). 

A narrativa, ao organizar agentes, fins, meios, interações, circunstâncias e imprevistos, 

produz uma totalidade compreensível que não elimina as tensões, mas as reinscreve em uma 

dialética de concordância e discordância (Ricoeur, 1994). É esse processo que costura o 

fragmentado e possibilita que o vivido seja reconhecido como experiência. 

A narrativa, portanto, não se encerra no ato de contar. Ela só se completa quando retorna 

à vida, quando o texto e o vivido se encontram no campo do agir e do padecer. Esse encontro 

constitui a refiguração, momento em que o mundo narrado altera a maneira como o sujeito 

compreende a si mesmo, aos outros e ao mundo. Narrar histórias, nesse sentido, é um gesto 

transformador: devolve ao vivido uma nova forma de compreendê-lo e habitá-lo, abrindo 

caminhos para novas possibilidades de existência (Ricoeur, 1994; Aranha, 2023). 

Essa compreensão se expande ao dialogar com as contribuições de pesquisas narrativas 

brasileiras que sublinham a importância de reconhecer outros saberes e histórias, para além da 

hegemonia científica. É nesse alargamento que se encontra a possibilidade de dilatar o presente 

e de pensar a justiça social como projeto de futuro. Como destacam Reis, Silva e Cunha (2020), 

pesquisar narrativamente exige uma atenção a formas diversas de registrar o aprendido, 

superando os limites da escrita científica moderna e admitindo múltiplas fontes de 



41 

 

conhecimento. Isso implica revisitar perspectivas teóricas, metodológicas e epistemológicas, 

rompendo com a lógica única e abrindo espaço para racionalidades mais plurais, ecológicas e 

não excludentes. 

Nesse contexto, ganha centralidade a noção de narrativas singulares-sociais. A ciência, 

constituída hegemonicamente, tende a desconsiderar histórias de vida como legítimas fontes de 

pesquisa, mas a narrativa revela que nossas aprendizagens se tecem em redes que entrelaçam o 

pessoal (singular) e o coletivo (social). A memória, nesse quadro, não é apenas individual, mas 

socialmente constituída e vivida de forma singular. Narrar experiências, assim, é reconhecer o 

outro como legítimo outro (Maturana, 1999 apud Reis; Silva; Cunha, 2020 ) e possibilitar um 

conviver sem hierarquias (Reis; Silva; Cunha, 2020). 

O conceito ricoeuriano de tríplice presente (memória, visão e espera) encontra forte 

ressonância nessa tradição. Narrar é ampliar o presente e contrair o futuro, porque ao rememorar 

o passado e projetar expectativas o sujeito constrói possibilidades concretas de ação. O 

exercício de narrar-ouvir-contar-escrever, como afirmam Reis, Silva e Cunha  (2020), é também 

um exercício ético, que impede o desperdício das experiências, sempre múltiplas, plurais e 

irrepetíveis. A narrativa, nesse processo, desinvisibiliza “maneiras de fazer” (Certeau, 1994 

apud Reis; Silva; Cunha, 2020) e abre brechas para resistências criativas frente à vigilância do 

poder, instaurando novas racionalidades possíveis. 

No âmbito desta pesquisa, essa perspectiva é essencial para compreender as trajetórias 

das entrevistadas. Suas histórias de vida não se reduzem a relatos factuais, mas são modos de 

organizar o vivido em tramas dotadas de sentido, que se refiguram constantemente no contato 

com o outro. Ao mesmo tempo, revelam saberes insurgentes que a escrita acadêmica tradicional 

tende a silenciar. O método narrativo, assim, se apresenta como um espaço-tempo sem 

fronteiras, em que memória e futuro se entrelaçam e em que as identidades se constroem e 

reconstroem continuamente, na tensão entre singularidade e coletividade. 

Mesmo tendo as idéias de Ricoeur, como fundamentais para perspectiva de pesquisa 

narrativa adotada aqui, como dito no início deste capítulo, a pesquisa narrativa, tal como 

concebida por autores eurocêntricos como Ricoeur, precisa ser expandida e "enegrecida" para 

dar conta das complexidades das trajetórias de mulheres negras. Entendemos que, o modelo 

narrativo de Ricoeur, embora fundamental, não captura as especificidades das narrativas negras, 

que são atravessadas por violências estruturais. Desse modo, daqui em diante, intencionamos 

mostrar como autoras negras e a escrita de vida de Geni Guimarães trazem à luz uma 

abordagem mais potente para nosso objeto de estudo.  



42 

 

Para Bell Hooks (2013), a sala de aula deve ser compreendida como espaço de 

transgressão e liberdade, em que a narrativa pessoal e a história de vida se tornam ponto de 

partida para a construção do conhecimento. Sua Pedagogia Engajada propõe que o ato 

educativo seja uma práxis transformadora, onde docentes e estudantes compartilham 

experiências, afetos e vozes, rompendo com a lógica da neutralidade e da educação bancária. 

Nesse sentido, esta pesquisa, ao valorizar as histórias de vida de professoras negras, constitui-

se em ato pedagógico e decolonial, pois entende que a produção de conhecimento nasce também 

da experiência encarnada e da resistência cotidiana. 

Angela Davis (2016), ao analisar a articulação entre raça, gênero e classe, mostra que 

as opressões vividas por mulheres negras não podem ser compreendidas isoladamente, mas 

como resultado de um sistema interconectado. Sua perspectiva interseccional ilumina as 

narrativas aqui apresentadas: as barreiras enfrentadas pelas professoras não são apenas 

obstáculos individuais, mas expressões de uma estrutura que combina racismo, sexismo e 

exploração de classe. Dar centralidade às suas vozes é, portanto, reafirmar que seus caminhos 

na ciência e na docência são conquistas que desestabilizam os alicerces desse sistema. 

Cida Bento (2022), ao conceituar o pacto da branquitude, evidencia o silêncio estrutural 

que sustenta privilégios raciais e relega os negros à invisibilidade. Lidas a partir dessa chave, 

as narrativas das professoras não são apenas testemunhos, mas atos políticos que rompem com 

o silêncio cúmplice da branquitude. Suas vozes desvelam a permanência de estruturas racistas 

e, ao mesmo tempo, revelam estratégias de resistência que recusam a naturalização da exclusão. 

A escrita de Geni Guimarães, em obras como A cor da ternura (1989), traz um exemplo 

potente desse gesto. Ao narrar sua infância marcada pela pobreza, pelo racismo e pela força da 

família negra, Geni transforma memória em teoria e sensibilidade em conhecimento, numa 

escrita que podemos compreender como pesquisa-vivência. Sua literatura emociona e denuncia, 

educa e liberta, abrindo caminho para reconhecer que narrar é também um ato pedagógico e 

político. Inspirada nesse modelo, esta dissertação afirma que dar voz às professoras negras é 

mais que recolher relatos: é criar um espaço de denúncia, de cura e de reinvenção do mundo. 

Em complemento, é preciso apresentar as ideias de Saidiya Hartman (2022), 

especialmente sua concepção de fabulação crítica, apresentada em seu texto “Vênus em dois 

atos”. Assim como Saidiya Hartman, reconhecemos que, diante do silêncio dos arquivos e da 

história oficial, é necessário fabular, não no sentido de inventar, mas de imaginar radicalmente 

os sentidos possíveis a partir da escuta, dos gestos, das pausas, dos não-ditos. Como escreve 

Hartman (2022), a fabulação crítica é um modo de preencher as lacunas, de se mover entre o 

documento e o desejo, entre o silêncio e a possibilidade de presença. “Uma metodologia que 



43 

 

busca dar forma e movimentos às vidas que foram apagadas, esquecidas ou mal representadas 

pelos regimes oficiais" (Santos, 2025, p. 951). No entanto, diferente dos estudos de Hartman 

que se parte de arquivos oficiais, as mulheres negras às quais damos voz nesta pesquisa, 

produzem suas próprias narrativas, logo, compreendemos que aqui, fazemos uma extrapolação 

deste conceito, preenchendo as lacunas nas falas das entrevistadas, ao contar suas histórias no 

capítulo 6, “como estratégia de reflexão, reparação e reinvenção de outros modos possíveis de 

narrar histórias” (Santos, 2025, p. 951). 

Neste capítulo, buscamos reafirmar a necessidade de enegrecer a pesquisa narrativa. Se, 

por um lado, os aportes de Paul Ricoeur constituem uma base importante para compreender o 

tempo, a memória e a intriga narrativa (Aranha, 2023; Aranha e Dalcin, 2024), por outro, 

revelam-se insuficientes para dar conta das especificidades das trajetórias de mulheres negras, 

atravessadas por violências históricas e estruturais. Foi nesse ponto que se fez imprescindível 

dialogar com autoras negras como Bell Hooks, Angela Davis, Cida Bento e Saidiya Hartman, 

bem como com a escrita de vida de Geni Guimarães, ampliando e reformulando os 

fundamentos da narrativa a partir de uma perspectiva decolonial. 

Essa combinação não significa utilizar a pesquisa narrativa em sua forma tradicional, 

mas transformá-la: deslocar seu centro de gravidade eurocêntrico e reinscrevê-la no horizonte 

das epistemologias negras e feministas. Ao fazê-lo, o método narrativo deixa de ser apenas um 

recurso hermenêutico para interpretação da experiência e passa a ser também um ato político 

de resistência, de denúncia e de reinvenção de mundos. 

Assim, esta dissertação, ao dar voz e centralidade às primeiras mulheres negras doutoras 

em Química no Maranhão, registra histórias individuais e, ao mesmo tempo, inaugura um novo 

modo de fazer pesquisa em ciência. Um modo que assume a narrativa como espaço de escuta, 

cura e denúncia, e que, ao mesmo tempo, desestabiliza o pacto do silêncio que sustenta a 

exclusão. Ao enegrecer a pesquisa narrativa, afirmamos que o conhecimento científico não pode 

prescindir das vozes historicamente silenciadas, e que contar suas histórias é, em si, um gesto 

de libertação e decolonização. 

  



44 

 

5 TRAJETÓRIA METODOLÓGICA 

Considerando os objetivos estabelecidos para este estudo, a abordagem escolhida 

corresponde à pesquisa qualitativa, de orientação fenomenológica (Bicudo, 2003; Aranha, 

2023), que se encontra em consonância com a natureza do tema em análise. A opção pela 

abordagem qualitativa é justificada, dado o envolvimento das pessoas, sujeitos da pesquisa, e a 

influência de suas subjetividades no processo educativo, bem como, o foco nas concepções de 

realidade. Nas palavras de Brandão (2001), 

A pesquisa qualitativa (...) está relacionada aos significados que as pessoas atribuem 

às suas experiências do mundo social e a como as pessoas compreendem esse mundo. 

Tenta, portanto, interpretar os fenômenos sociais (interações, comportamentos, etc.), 

em termos de sentidos que as pessoas lhes dão; em função disso, é comumente   

referida como pesquisa interpretativa (Brandão, 2001, p.13). 

 

Esta metodologia é aqui atravessada por uma base teórica negra que tensiona os limites 

do que foi considerado digno de memória. Desenvolvemos assim, uma pesquisa qualitativa do 

tipo narrativa, por considerá-la como instrumento possível de enfrentamento ao epistemicídio 

e às narrativas hegemônicas. Como técnica de produção de dados, utilizamos: i) entrevistas, 

“com base em tópicos ou perguntas amplas, de forma a permitir a abordagem de 

experiências pessoais do entrevistado, segundo a sua vontade” (Branco, 2020), que 

permitiram uma compreensão mais aprofundada das percepções e experiências das docentes de 

Química, acerca de suas trajetórias na carreira; e, ii) a análise de documentos acadêmicos 

(dissertações, teses, artigos publicados).  

O roteiro das entrevistas (Apêndice 1) foi flexível, permitindo uma exploração profunda 

dos temas relevantes, como desafios acadêmicos enfrentados, experiências profissionais, e 

percepções sobre raça e gênero. As entrevistas foram gravadas com o devido consentimento 

das participantes e, posteriormente, transcritas com precisão. No que diz respeito às 

considerações éticas, a pesquisa avançou para a fase de coleta de dados somente após a 

aprovação do Comitê de Ética em Pesquisa (CEP/CONEP). Esta aprovação garantiu que todos 

os procedimentos éticos fossem rigorosamente seguidos, incluindo a obtenção do 

consentimento informado das participantes e a proteção da confidencialidade das informações. 

A segurança dos dados foi uma prioridade, e medidas rigorosas foram implementadas para 

garantir que as informações sejam mantidas em sigilo e utilizadas exclusivamente para os fins 

da pesquisa. 

No entanto, entrevistar mulheres negras sobre suas trajetórias na ciência demanda mais 

do que uma escuta sensível, requer um compromisso ético e político com a restituição da 

memória negra silenciada nos arquivos da ciência brasileira. Ao escutar e narrar essas 



45 

 

trajetórias, a pesquisa desafia o campo historiográfico e educativo a reconhecer que os feitos 

das mulheres negras nas ciências não foram considerados importantes não por falta de mérito, 

mas por uma estrutura racista que historicamente desautorizou seus saberes e presenças. É nesse 

contexto que a escrevivência, a fabulação crítica e a história oral de vida se entrelaçam, tecendo 

uma metodologia insurgente que transforma a escuta em gesto político, e a narrativa em lugar 

de existência. Nessa perspectiva, a confiança mútua entre pesquisadora e participante é 

fundamental, sendo construída ao longo do processo de entrevistas. Como destaca Chauí (1987, 

p. XXI), entrevistar “é retomar a reflexão de outrem como matéria-prima para o trabalho de 

nossa própria reflexão”. 

5.1 CONTEXTO E SUJEITAS DE PESQUISA 

O desejo de investigar a trajetória de mulheres negras doutoras em Química surgiu do 

incômodo diante da invisibilidade de presenças negras femininas nos espaços de produção 

científica, sobretudo na minha própria área de formação. Como mulher negra em formação 

acadêmica, percebi a ausência de referências que se parecesse comigo ou com a minha história. 

Esse incômodo inicial se transformou em questionamentos de pesquisa: quem são as mulheres 

negras que conseguiram romper tantas barreiras e alcançar o título de doutora em Química no 

Maranhão? Como chegaram até lá? E por que seus nomes quase nunca são mencionados? 

Parti, então, em busca de pistas. Considerando o primeiro curso de Pós-Graduação na 

área de Química, no estado do Maranhão, o PPGQuim da UFMA, e as questões sobre raça e 

gênero discutidas até o momento, optamos por selecionar duas professoras específicas para este 

estudo. Para tal seleção foram utilizados dados das turmas de 1997 a 2008, fornecidos pela 

coordenação do PPGQuim da UFMA. A partir desses dados, foram consultados os currículos 

lattes de todas as mulheres que se formaram durante esse período no curso. 

Como critérios de seleção, definimos buscar somente pelas mulheres que: i) se declaram 

pretas em seus respectivos currículos lattes - permitindo explorar questões de raça e gênero no 

contexto acadêmico e profissional; ii) que cursaram o doutorado na área de Química; e, iii) que 

atuam como formadoras de licenciandas e licenciandos em Química e/ou ciências no estado do 

Maranhão. 

Vale destacar que, embora o foco inicial tenha sido identificar doutoras negras em 

Química, o recorte final da pesquisa evidencia que essas mulheres, apesar da formação em 

Química, têm sua atuação profundamente voltada à docência e à formação de professores. Ou 

seja, são químicas que, em determinado ponto de suas trajetórias, passaram a atuar quase 

exclusivamente no ensino. Essa migração do campo da pesquisa em Química para a docência 



46 

 

não é um detalhe, mas um dado potente, que atravessa a crítica feita por esta pesquisa à 

formação docente e à distribuição desigual dos espaços de reconhecimento na ciência. 

Após esse mapeamento e triagem, foram definidas duas mulheres pretas que se 

formaram no PPGQUIM, entre 1997 e 2008, e que foram as primeiras a concluir o doutorado 

em Química, por sua relevância histórica e acadêmica: Vera Lúcia N. Dias e Lídia Santos 

Pereira Martins.  

A escolha dessas professoras se justifica por seu pioneirismo acadêmico, pois, sendo as 

primeiras doutoras em Química no Maranhão, abriram caminho para futuras gerações de 

acadêmicos e profissionais na região. Suas trajetórias de vida e carreira nos mostram uma 

perspectiva única sobre os desafios e conquistas no campo da Química. A inclusão de mulheres 

pretas que alcançaram o doutorado em Química é pertinente para entender as intersecções de 

raça, gênero e ciência, revelando barreiras específicas e formas de superação essenciais para o 

avanço da equidade na educação e na ciência. Além disso, as duas professoras estão ativamente 

envolvidas em suas áreas de formação, desempenhando um papel importante no 

desenvolvimento do ensino - em especial na formação docente em Química, e da pesquisa em 

Química, trazendo um maior entendimento das metodologias e abordagens atuais no campo. 

Assim, a escolha dessas duas professoras como participantes do estudo enriquece a 

pesquisa com dados únicos e contribui para uma análise mais rica e contextualizada das 

questões de gênero, raça, ciência e educação. Sua representatividade destaca a importância de 

explorar e documentar trajetórias de vida que, mesmo desafiadoras, são marcadas por 

conquistas e contribuições significativas para a sociedade acadêmica e científica. Daqui para 

frente, as tratarei por Vera e Lídia. 

5.2 COMPREENDENDO AS ENTREVISTAS - ENTRE MOMENTOS 

As entrevistas com as professoras doutoras pretas foram conduzidas com profunda 

escuta, respeito e abertura para a singularidade de cada trajetória. Inspirada pelos princípios da 

História Oral de Vida (HOV), mas trabalhando com pesquisa narrativa, na perspectiva 

apresentada no capítulo 4 compreendi que entrevistar não é somente uma técnica de coleta de 

dados, mas sobretudo um encontro de humanidades. Foi nesse espírito que vivi cada uma 

dessas experiências, atravessada por emoções, expectativas, silêncios e revelações. 

Nesse sentido, a trajetória metodológica das entrevistas pode ser compreendida por meio 

de quatro momentos interligados, que refletem o cuidado ético, a escuta afetiva e o 

compromisso político que moveram todo o processo, os quais descrevo a seguir. 



47 

 

5.2.1 Aproximação e construção de confiança 

O primeiro momento foi dedicado à construção do vínculo ético e afetivo com cada 

participante. Com Vera, realizamos um primeiro encontro presencial no campus da 

universidade em que ela atua. No entanto, uma queda de energia elétrica impediu que a 

entrevista acontecesse naquele dia. Apesar da frustração inicial, esse imprevisto possibilitou um 

tempo mais livre para a conversa informal, o que foi essencial para o fortalecimento da 

confiança e da escuta mútua. Uma semana depois, voltamos a nos encontrar, agora em um clima 

mais acolhedor. Com Lídia, esse processo teve contornos diferentes. Devido a questões de 

saúde que a afastaram das atividades presenciais, nossa aproximação se deu por meio virtual. 

Mesmo sem o contato físico, houve troca, cuidado e disposição. Enviei um roteiro com 

perguntas e, dias depois, ela respondeu por áudio, tecendo suas memórias com lucidez e afeto. 

5.2.2 Escuta das narrativas: tempo e potência da fala 

As falas de Vera foram registradas em um único encontro gravado, longo e intenso, em 

que memória, emoção e pensamento se entrelaçaram. Em vários momentos, sua voz oscilou 

entre lágrimas e sorrisos, e, por muitas vezes, foi difícil não se emocionar. Havia ali uma força 

ancestral reverberando em cada palavra. Para além de responder às perguntas, ela se sentiu 

convocada a contar, lembrar, refletir. Suas palavras desenhavam o chão que ela mesma 

construiu para caminhar, e eu escutava com gratidão. Já Lídia, ao gravar suas respostas em 

áudio, trouxe uma fala pausada, reflexiva, marcada por atravessamentos afetivos e também 

pelas dores do momento presente. Foi tocante escutar como ela se reinventou pela música e 

como a docência ainda pulsa como território de sentido, mesmo durante o afastamento por 

questões de saúde. Com ambas, as entrevistas transcenderam o roteiro inicial (Apêndice 1): 

foram narrativas de si, mas também do mundo, da universidade, da ciência, da docência, 

entremeadas pelas marcas da raça, do gênero e da classe. 

5.2.3 Entre ouvir e escutar com os olhos 

A escuta foi guiada pela atenção às marcas de subjetividade, aos silêncios, às hesitações 

e às potências discursivas que revelam tanto dimensões materiais quanto simbólicas da 

trajetória das participantes. As entrevistas, portanto, não foram apenas meios para a 

produção de dados, mas se configuraram como atos políticos de enunciação e escuta. Com 

Vera, houve o tempo da espera, da escuta presencial, do olho no olho. Com Lídia, o tempo da 

delicadeza, do envio e do retorno. Com ambas, houve cuidado, ética e afeto. E um profundo 



48 

 

senso de responsabilidade em garantir que suas vozes não fossem apenas registradas, mas 

realmente ouvidas, em toda sua potência, singularidade e historicidade. Foi exatamente esse 

compromisso que orientou cada passo desta construção. 

5.3 ANÁLISE DOS DADOS 

Para a interpretação dos dados produzidos junto aos sujeitos utilizamos a Análise 

Textual Discursiva – ATD (Moraes; Galiazzi, 2007), apreendendo dos documentos 

analisados e das narrativas de vida de Vera e Lídia, sentidos e significados, mediante uma 

imersão profunda dos discursos e relatos de suas experiências de ensino e aprendizagem e de 

práticas educativas. A ATD é uma abordagem de análise de dados qualitativos que se concentra 

em entender o significado do discurso e da linguagem utilizados em textos escritos ou falados. 

Ela busca identificar as unidades de análise relevantes para a compreensão do discurso, 

categorizá-las e classificá-las de acordo com o seu significado e relevância para o discurso, e 

interpretar e analisar os resultados obtidos. Essa abordagem utiliza uma série de etapas de 

análise, nesta pesquisa utilizamos as seguintes etapas: leitura e compreensão das transcrições, 

identificação das unidades de análise, categorização e classificação das unidades de análise, 

identificação dos temas e padrões e interpretação e análise dos resultados.  

As falas foram transcritas com fidelidade e, posteriormente, lidas em profundidade e 

organizadas em Unidades de Significado (US), preservando o modo como cada professora se 

expressa e se inscreve na linguagem. O processo de transcrição foi cuidadoso, feito com o 

compromisso ético de preservar integralmente as palavras originais. Adicionei apenas a 

pontuação necessária para dar fluidez à leitura, mas sem modificar os sentidos. Transcrever foi 

uma nova forma de escuta. Percebi pausas carregadas de significados, repetições que 

apontavam para memórias insistentes, e palavras ditas quase em sussurro que revelavam 

potências. A transcrição se transformou em gesto de tradução sensível entre a oralidade e o 

texto, permitindo uma nova camada de escuta, agora com os olhos e com o tempo necessário à 

reflexão (Apêndices 2 e 3). 

O uso da ATD nos permitiu identificar unidades de significado, organizá-las em 

categorias e, a partir delas, construir metacategorias interpretativas. Mais do que classificar 

conteúdos, essa etapa convocou-me a mergulhar nos sentidos presentes nas falas e, com elas, 

construir interpretações que honrassem a complexidade das experiências partilhadas. Cada 

trecho analisado foi lido e relido com atenção e cuidado, como quem recolhe fios de uma 

tapeçaria que ainda está sendo tecida, pelas participantes, por mim, por todas as mulheres negras 

que nos antecederam e pelas que virão. 



49 

 

Com base nesse mergulho em suas narrativas, a partir do agrupamento de categorias 

intermediárias que emergiram ao longo da codificação e organização dos dados, foram 

construídas cinco categorias analíticas finais: 1) Origens, infância e caminhos de escolarização; 

2) Formação acadêmica e resistência institucional; 3) Ser mulher negra na ciência: 

(in)visibilidade, desconfiança e reivindicação; 4) Práticas pedagógicas e compromisso com a 

transformação social; e, 5) Legados, subjetividades e (re)invenções. Essas cinco categorias não 

se apresentam de forma estanque: elas dialogam, se interpenetram e, muitas vezes, se 

sobrepõem, evidenciando a complexidade de trajetórias marcadas por múltiplas opressões e 

múltiplas formas de resistência. A seguir, apresento, brevemente, a ideia central de cada uma 

dessas categorias, considerando que seus respectivos metatextos encontram-se em construção.



50 

 

6 CONHECENDO NOSSAS PROTAGONISTAS 

Neste capítulo, faço uma breve apresentação das professoras em foco, Vera Lúcia Neves 

Dias e Lídia Santos Pereira. Com base em suas narrativas, mas com minhas palavras, realizo 

um processo de reconfiguração (Ricoeur, 2010) e uma extrapolação da fabulação crítica 

(Hartman, 2022). Aplicadas aqui, a ideia de Ricoeur e Hartman nos permitem considerar o que 

as entrevistadas disseram e o que puderam ou não dizer, dadas as condições histórico-sociais 

que sempre colocaram suas existências à margem da história da ciência. 

6.1 VERA LÚCIA NEVES DIAS17 

Vera Lúcia Neves Dias nasceu em São Luís do Maranhão, em 17 de setembro de 1960, 

em uma casa simples e repleta de histórias e silêncios que atravessaram gerações. É filha de 

Hilton Dias, um alfaiate vindo do município histórico de Alcântara, e de Maria das Neves, 

mulher de fibra, mãe de dez filhos e dona de casa dedicada. Vera é uma dessas dez sementes 

plantadas com coragem e fé, em um solo fértil de valores, dignidade e trabalho. 

Figura 3 - Profª. Drª. Vera Lúcia Neves Dias 

 

Fonte: Arquivo pessoal de Vera Lúcia Neves Dias (2024). 

Criada em uma família numerosa, onde os recursos eram escassos e as refeições 

precisavam ser administradas, almoçavam, mas muitas vezes não jantavam. Vera aprendeu 

desde cedo que a vida era feita de luta, mas também de esperança. O pai, mesmo com 

dificuldades de leitura e escrita, sempre reforçou a importância da educação como única herança 

                                                 
17

 Os capítulos 5 e o 6 foram construídos a partir dos dados produzidos durante as entrevistas e material 

disponibilizado pelas entrevistadas, primando pela visão das entrevistadas por elas mesmas. 



51 

 

possível a deixar aos filhos. E essa herança floresceu: dos dez irmãos, sete se tornaram 

professores. Vera, a filha sonhadora e determinada, fez dessa lição o seu caminho. 

Desde os tempos do jardim de infância, ela mostrava interesse pela escola e entusiasmo 

pelas descobertas. Com o passar dos anos, mesmo sem ter acesso aos melhores colégios, foi 

moldando o espírito curioso que a guiaria ao longo da vida. Em 1995, ingressou no curso de 

Química da Universidade Federal do Maranhão (UFMA), em uma época em que os espaços 

acadêmicos ainda eram extremamente restritos e distantes da realidade de meninas como ela. 

Sua trajetória universitária foi marcada por trabalho duro e escolhas corajosas. Enquanto 

cursava a graduação, começou a atuar como auxiliar de secretaria, limpava vidrarias em 

laboratórios e fazia serviços administrativos. Foi em meio a esses caminhos que surgiu seu 

primeiro contato mais direto com a pesquisa científica. Ao pedir uma oportunidade ao Professor 

Anoleto, teve sua ousadia recompensada com a chance de se tornar bolsista de iniciação 

científica. Foi o início de uma longa história de paixão pela pesquisa. 

Seu primeiro trabalho acadêmico envolveu a determinação de proteínas, lipídios, sais e 

minerais em hortaliças cultivadas no Maranhão. O projeto rendeu-lhe um prêmio da UFMA na 

área de Ciências Exatas, o que a encheu de orgulho. Vera guarda com carinho a lembrança do 

momento em que, ao lado do pai, subiu ao palco para receber a premiação. Era como se ele 

também recebesse, com ela, os frutos de uma vida inteira de dedicação silenciosa. 

Seguindo seu percurso, Vera ingressou na primeira turma do mestrado em Química da 

UFMA. Ali, enfrentou novos desafios acadêmicos, entre eles a exigência de leitura em língua 

inglesa, para a qual precisou buscar apoio com aulas particulares. Mesmo com as dificuldades, 

nunca pensou em desistir. Seu esforço foi reconhecido por professoras e colegas, e sua produção 

acadêmica cresceu em consistência e relevância. 

Anos depois, em 2005, ingressou no doutorado em Química da UFPB, consolidando-se 

como uma das primeiras mulheres maranhenses a alcançar esse patamar. O que ela só viria a 

descobrir, vinte anos depois, foi que havia sido a primeira mulher negra a conquistar o título de 

doutora em Química, no estado do Maranhão, por meio do Programa de Pós-Graduação em 

Química. Foi apenas com o contato feito por mim, enquanto pesquisadora, no âmbito da 

presente investigação, que ela teve consciência desse feito histórico. A informação lhe causou 

surpresa e emoção. Não por vaidade, mas pela força simbólica e coletiva que esse 

reconhecimento carrega. 

Ao longo de sua carreira docente, Vera atuou em diversas frentes. Tentou, inicialmente, 

concurso para a UFMA, mas não foi aprovada. Persistente, foi aprovada na seleção para a 

Universidade Estadual do Maranhão (UEMA), campus Imperatriz. Ali, passou sete anos 



52 

 

contribuindo de forma decisiva para o desenvolvimento do curso de Química, inclusive 

ajudando a montar o laboratório da instituição, que mais tarde viria a se consolidar como um 

espaço estruturado e dinâmico para pesquisa e formação docente. 

Durante sua permanência em Imperatriz, deu continuidade a sua atuação como 

pesquisadora, orientadora e professora. Realizou trabalhos com enfoque na Química e suas 

interfaces com o cotidiano das comunidades em que atuou, buscando aproximar a ciência da 

realidade das pessoas. Um dos projetos de que mais se orgulha foi desenvolvido com uma 

comunidade rural do povoado Bom Jesus do município de Imperatriz, onde a população fazia 

uso tradicional de plantas medicinais. O trabalho, voltado para o reconhecimento e valorização 

desses saberes, foi aprovado pela Fundação de Amparo à Pesquisa e ao Desenvolvimento 

Científico e Tecnológico do Maranhão (FAPEMA), reforçando seu compromisso com uma 

ciência contextualizada, crítica e socialmente engajada. 

Após esse período, Vera retornou a São Luís por meio de um processo administrativo e 

jurídico que pleiteava sua transferência. Já em sua cidade natal, passou a atuar no curso de 

Química da UEMA, exercendo funções de gestão e liderança acadêmica. Foi coordenadora do 

curso, diretora e responsável pela disciplina de Química no Programa Ensinar18, voltado à 

formação de professores. 

Hoje, Vera ocupa o cargo de professora adjunta-associada nível I, sendo a única mulher 

negra com esse título em seu departamento19. A caminhada até aqui foi marcada por muito 

estudo, responsabilidade e amor pelo magistério. Além de suas atividades como docente, 

continua orientando Trabalhos de Conclusão de Curso (TCC) e projetos de pesquisa voltados 

para o ensino de Química, com foco em práticas inclusivas. Tem desenvolvido estudos voltados 

a alunos com deficiência, com transtornos de aprendizagem e também temáticas que envolvem 

diversidade de gênero e sexualidade, acreditando que tem relacionado esses temas aos 

conteúdos da Química de forma didática, acessível e inovadora. 

A maternidade também ocupa lugar especial em sua vida. Seu filho, David, nasceu 

quando ela já era doutora, e cresceu em meio às conversas sobre ciência, educação e justiça 

social. Para ele, Vera ofereceu o que não teve: uma infância com escolhas, com geladeira cheia 

                                                 
18

 O Programa Ensinar é uma iniciativa da Universidade Estadual do Maranhão (UEMA), criado em 2016, com 

o objetivo de formar professores para a educação básica. Ele integra conhecimentos específicos, interdisciplinares 

e pedagógicos, promovendo valores éticos, linguísticos, estéticos e políticos por meio do diálogo entre diferentes 

visões de mundo. Atualmente, o programa está presente em 50 polos no Maranhão, oferecendo cursos de 

licenciatura em diversas áreas. 
19

 Departamento De Química da UEMA - São Luís 



53 

 

e com amor em abundância. Vera buscou transmitir os valores que herdou de seus pais e que 

transformou em prática cotidiana: estudar, respeitar, ser honesto e sonhar alto. 

Vera Lúcia é, hoje, uma referência viva para a educação pública maranhense, 

especialmente na formação de professores de Ciências. Sua trajetória é marcada por coragem, 

afeto e compromisso. É uma mulher que acreditou na força da educação como instrumento de 

liberdade e que, mesmo sem saber, construiu um legado que ultrapassa os muros da 

universidade e ecoa como inspiração para tantas outras meninas pretas que, como ela, um dia, 

ousem sonhar com o impossível. 

6.2 LÍDIA SANTOS PEREIRA MARTINS 

Nascida em São Luís do Maranhão, Lídia Santos cresceu em um lar repleto de afetos 

maternos e ausências paternas. Filha de uma mulher forte, dedicada e presente, e de um pai cuja 

presença foi marcada pela distância emocional, o machismo e a violência, Lídia soube desde 

cedo que o caminho a ser trilhado seria construído com coragem, estudo e autonomia. 

Figura 4 - Profª. Drª. Lídia Santos Pereira Martins 

 

Fonte: Arquivo pessoal de Lídia Santos Pereira Martins (2025). 

Em uma casa com sete irmãos, quatro mulheres e três homens, Lídia experimentou 

desde a infância a convivência com a diversidade, a partilha das responsabilidades e a 

importância da união familiar. Sua mãe, mulher de fé e determinação, organizava os domingos 

em família, cultivava os aniversários com todos reunidos e fazia da mesa de almoço um espaço 

de confraternização e fortalecimento de laços. A ancestralidade materna, alegre e coletiva, 

manteve acesa a chama do pertencimento e do cuidado, mesmo diante das dificuldades 

econômicas e das ausências afetivas. 



54 

 

Lídia entrou na escola aos sete anos e teve uma trajetória marcada por esforço e 

constância. Cursou o Ensino Fundamental entre escolas públicas e particulares, destacando-se 

desde cedo por sua responsabilidade e foco. Estudou no Colégio Batista no Ensino Médio, uma 

instituição elitizada à qual ela e a irmã Marina chegaram por mérito e persistência. Mesmo 

enfrentando desafios sociais e financeiros, como não poder participar de festas, usar roupas de 

marca ou se locomover em carros como os demais colegas, manteve o olhar firme nos estudos. 

Para Lídia, estudar era um meio de libertação, uma forma de mudar a realidade de sua mãe e de 

toda a família. 

Seu interesse inicial era pela área da saúde. Prestou vestibular para Farmácia, mas, ao 

não ser aprovada, decidiu por Química, área que sentia próxima dos seus interesses e que 

também representava uma possibilidade de futuro profissional sólido. Entrou na UFMA com 

cerca de 23 anos e logo se destacou. Participou de grupos de pesquisa desde a graduação, sendo 

bolsista do CNPq, o que além de fortalecer sua formação científica, também ajudava nas 

despesas de casa. Seu envolvimento com a pesquisa foi intenso e constante. 

Lídia participou do grupo de pesquisa coordenado pela Professora Aldaléa Lopes, com 

quem desenvolveu não só projetos, mas também uma profunda admiração. A professora foi 

figura-chave no incentivo à continuidade da formação acadêmica. Quando Aldaléa Lopes 

implantou o primeiro Programa de Pós-Graduação em Química Analítica da UFMA, Lídia 

integrou a primeira turma do mestrado, ao lado de colegas igualmente comprometidos com a 

ciência e com a superação de barreiras. Ali nasceu uma das parcerias mais significativas da sua 

vida: foi nesse grupo que conheceu Vera Lúcia, com quem compartilha não só a trajetória 

acadêmica, mas uma amizade profunda e solidária. 

Após concluir o mestrado, Lídia foi aprovada no concurso da Universidade Estadual do 

Maranhão (UEMA) para o cargo de professora de Química Geral, em 18 de fevereiro de 1997, 

mesmo antes de concluir oficialmente o mestrado. A nomeação representou a concretização de 

um sonho: tornar-se docente, contribuir com a formação de outros e devolver à sociedade o 

saber construído com tanto esforço. 

Pouco tempo depois, casou-se e teve um filho. Com um bebê ainda pequeno, mudou-se 

para São Carlos (SP), onde ingressou no doutorado em Química no Instituto de Química da 

Universidade de São Paulo (USP). Longe da família e dos vínculos afetivos de origem, viveu o 

desafio da maternidade acadêmica em uma cidade nova, com outra cultura e clima. Apesar das 

dificuldades iniciais com a primeira orientadora, teve a coragem de mudar de linha de pesquisa 

e se adaptar a um novo grupo, liderado pelo Professor Márcio, com quem encontrou 

acolhimento e espaço para desenvolver um trabalho que a realizasse de fato. Passou a pesquisar 



55 

 

os ácidos orgânicos presentes em fungos como o kefir do Tibete, e reencontrou a alegria de 

pesquisar. 

Sua experiência na pós-graduação e na docência a preparou para os múltiplos papéis 

que desempenharia. De volta ao Maranhão, assumiu com seriedade sua missão de educadora. 

Atuou como professora, coordenadora de curso e diretora da Licenciatura em Química, por dois 

mandatos. Durante esse período, lutou por melhorias na infraestrutura dos laboratórios, 

conseguindo novos equipamentos e reagentes. Desse modo, seu trabalho teve impacto direto na 

qualidade da formação oferecida aos estudantes da UEMA. 

Mesmo diante das exigências da carreira, manteve sua postura ética, séria e 

comprometida. Foi reconhecida pelo respeito conquistado entre colegas e alunos, pela sua 

competência técnica e por sua postura humanizada, discreta e profissional. Sempre preferiu se 

preparar com rigor para suas aulas e projetos, acreditando que o exemplo e o conteúdo eram as 

ferramentas mais potentes que podia oferecer. 

Lídia não sabia, no momento em que defendia sua tese em 2006, que também estava 

marcando um feito inédito. Assim como Vera, ela integra o seleto grupo das primeiras mulheres 

maranhenses, pretas, doutoras em Química, fato que só viria a ser evidenciado mais de uma 

década depois, por esta pesquisa. Esse silêncio em torno do marco não anula sua importância. 

Ao contrário, revela a urgência de se reconhecer o protagonismo de mulheres pretas que fizeram 

da educação um campo de luta, dignidade e transformação. 

Hoje, Lídia Santos continua atuando com dedicação na formação de professoras de 

Química, valorizando a ciência, a educação pública e a equidade. Sua trajetória inspira pela 

força tranquila com que enfrenta os desafios e pelo compromisso com um ensino acessível, 

sensível e de excelência. 

 

 

 

 

 



56 

 

7 CAMINHOS INTERPRETATIVOS E CONSTRUÇÃO DAS CATEGORIAS 

A análise realizada, com base nas narrativas de vida das professoras Vera Lúcia e Lídia 

Santos, permitiu a construção de uma tessitura interpretativa que revela os sentidos profundos 

de ser mulher negra na ciência, na docência e na vida. O processo analítico foi conduzido com 

base na metodologia da Análise Textual Discursiva (ATD), conforme proposto por Moraes e 

Galiazzi (2007), em diálogo com princípios da pesquisa qualitativa de inspiração 

fenomenológica, com os pressupostos teóricos do feminismo negro interseccional (Collins, 

2019; Crenshaw, 2002; Carneiro, 2005) e da epistemologia decolonial (Maldonado-Torres, 

2016; Walsh, 2013).  

Destaco que, compreendendo que “essa escrita é pessoal porque essa História de 

engendrou [...] por causa da dor experimentada em meu encontro com os fragmentos [das 

narrativas em análise]” (Hartman, 2022, p.7), por isso, minha narrativa de vida atravessa as 

narrativas de Vera e Lídia e compõe a análise empreendida. Desse modo, apresentamos, a 

seguir, o metatexto que compõe cada uma das categorias estabelecidas. 

7.1 ORIGENS, INFÂNCIA E CAMINHOS DE ESCOLARIZAÇÃO 

As memórias narradas por Vera, Lídia e por mim mesma nos conduzem a um tempo em 

que crescer sendo menina negra significava, antes de tudo, sobreviver. Suas falas, entrelaçadas 

com as minhas vivências, trazem à tona as camadas mais fundas da desigualdade estrutural: 

fome, trabalho, silêncio, racismo, invisibilidade. E, ainda assim, nelas pulsa a mesma força 

ancestral que moveu gerações a resistirem. Em meio a contextos marcados por precariedade 

econômica e apagamentos simbólicos, a escola emerge como território ambivalente, lugar de 

dor e também de sonho. 

Vera evoca a dureza da infância com a nitidez de quem atravessou os dias com o 

estômago vazio.  

Eu sou daquela época [...] que a gente almoçava, mas não jantava", diz 

ela, com a firmeza de quem sabe o que é se formar no concreto da 

escassez. E ela explica: "Não jantava por quê? Porque meu pai era 

simplesmente [...] costureiro, alfaiate, naquela época se usava a 

palavra alfaiate. Minha mãe, dona de casa, [...] viveu para ter filhos, 

por isso essa quantidade de dez filhos. E era meu pai que levava o 

sustento para dentro de casa. Dez filhos, né, é uma escada (Vera Lúcia, 

2025). 

 

A fala de Vera revela a realidade de uma estrutura familiar sustentada por um único 



57 

 

provedor externo20, em que a escassez material era a regra, não a exceção. O background 

familiar exerce um impacto significativo nos resultados educacionais e nos rendimentos do 

trabalho, com efeitos menos pronunciados para indivíduos negros, mesmo com níveis de 

escolaridade semelhantes (Vaz, 2020). A ausência da janta não era uma metáfora: era 

consequência direta das condições de trabalho do pai, da divisão tradicional de papéis de gênero 

e da sobrecarga de uma mãe que vivia para gerar e cuidar. Essas vivências inscrevem-se no 

corpo e na memória como marcas do pertencimento à classe trabalhadora, revelando as barreiras 

que se impunham já nos primeiros anos de vida. 

Já Lídia relembra as dificuldades materiais e simbólicas de estudar em uma escola 

particular elitizada.  

"Eu fui para a escola com sete anos, né? Então eu fiz o primário no 

Grupo Escolar Zélia Figueiredo Gasparian. [...] Aí no Ensino Médio… 

e foi uma coisa complicada, porque o Batista era uma escola elitizada. 

E nós não tínhamos dinheiro para roupa, para ir para as festas. Eu nem 

participei da minha colação de grau (Lídia Santos, 2025)”.  

 

Em sua narrativa, Lídia revela uma trajetória escolar marcada por tensões entre 

pertencimento e exclusão.  

"Então, era um padrão elevado. As pessoas iam de carro para a escola. 

Eles tinham um nível financeiro superior ao meu. Eu pouco me divertia. 

Eu era muito preocupada em estudar porque a minha mãe dizia que só 

iria crescer na vida se a gente estudasse. [...] Mais preocupada em 

estudar para mudar a nossa vida, porque era difícil minha mãe sozinha 

para criar sete filhos (Lídia Santos, 2025)”.   

 

A ausência, nesse caso, não é somente da festa: é da possibilidade de existir plenamente 

nos ritos escolares, interditada pelo pertencimento de classe. A desigualdade não era apenas 

uma barreira objetiva, mas se manifestava no simbólico: na vestimenta inadequada, nas festas 

às quais não podia ir, no deslocamento diário a pé ou de ônibus, enquanto outras alunas 

chegavam de carro. A escola, embora espaço de formação, também operava como espaço de 

distinção social, onde a origem humilde se fazia notar a cada dia, a cada ausência, a cada 

silêncio imposto pelo constrangimento. 

Minhas próprias lembranças ecoam nesse mesmo campo de desigualdades e 

resistências. Cresci ouvindo de minha avó Nana que estudar era o caminho que me permitiria 

                                                 
20

 Optamos por escrever “provedor externo” para demarcar que a mulher, mesmo quando não possui renda, 

também deve ser caracterizada como provedora, tendo em vista que o trabalho doméstico realizado por esta 

possibilita e sustenta a renda externa de seu parceiro. Nas palavras de Gonzalez (1984), o trabalho doméstico, 

longe de ser reconhecido como produção de riqueza, foi reduzido a uma dimensão “não econômica”, quando na 

realidade produz “saúde, limpeza, boa alimentação e segurança para milhões de pessoas, além de garantir a 

educação dos filhos dos patrões” (apud Lopes, 2020, p. 98). 



58 

 

viver uma vida diferente da que ela viveu. Ela, que não teve a oportunidade de concluir seus 

estudos, fazia questão de me ver com o uniforme limpo, com os cadernos em dia e o . Sua voz, 

firme e terna, dizia: "Estude, minha filha, para não passar o que eu passei." Em cada gesto dela 

havia o desejo de romper um ciclo. E foi sob sua proteção e orientação que aprendi a valorizar 

a escola não como um lugar neutro, mas como um campo de disputa, um espaço onde eu 

precisaria provar que era digna de estar ali. 

As experiências de nós três confirmam a afirmação de Collins de que o lugar de fala das 

mulheres negras é moldado pela intersecção entre raça, gênero e classe, criando formas 

particulares de opressão e resistência (Collins, 2016). Estar na escola, para nós, foi sempre um 

ato político. Cada lápis segurado, cada caderno rabiscado era também um grito abafado de 

existência. Não havia neutralidade na presença: cada dia de aula era conquista arrancada da 

lógica excludente de um sistema que não foi feito para meninas como nós. 

A infância de todas nós é marcada pelo racismo cotidiano, muitas vezes velado, mas 

sempre presente. Vera rememora com intensidade as feridas deixadas pelo racismo estético: 

chorava enquanto trançavam seus cabelos, num tempo em que as tranças não eram expressão 

de beleza, mas de vergonha.  Desde o momento em que nascem, as mulheres negras são 

inseridas em uma sociedade em que a sua cor e o seu gênero biológico são depreciados, pois o 

racismo perpetua marcas de inferioridade sobre a população negra brasileira, principalmente 

relacionadas à cor da pele e às características dos cabelos crespos (Souza; Rodrigues; Souza, 

2023). "Hoje eu vejo essa mídia toda [...] eu digo: 'meu Jesus, como a coisa mudou'", afirma 

Vera, indicando as transformações históricas, mas também os resquícios do sofrimento. Em 

outra passagem, ela recorda um episódio de bullying: "Teu cabelo é palha de aço". A fala vem 

carregada de dor e, ao mesmo tempo, de resistência. "Hoje isso aí pra mim não diz mais nada".  

No entanto, chama atenção o fato de Vera nomear essas violências com o termo 

"bullying", e não como racismo. Essa escolha lexical, ainda que inconsciente, revela camadas 

mais profundas da interiorização do silenciamento. O uso da palavra "bullying", que ganhou 

força no vocabulário escolar nas últimas décadas, pode ser uma forma de suavizar a brutalidade 

do que, de fato, foi uma prática sistemática de racismo. O racismo cotidiano no ambiente escolar 

é capaz de desenvolver na subjetividade da criança negra, pois o tempo vivido no cotidiano 

escolar é mediador dos possíveis efeitos assimilados por essas pessoas, já que a frequência 

desses episódios é naturalizada pelos pares da educação e faz essas crianças se perceberem a 

partir da ótica racista (Páscoa, 2023).  

Nomear como racismo implica reconhecer a estrutura, a repetição, a hierarquia de poder, 

enquanto "bullying" sugere uma questão individual, pontual, desvinculada de uma lógica social 



59 

 

mais ampla. Essa distinção tem implicações graves: ao não reconhecer a violência como 

racializada, a dor é isolada, despolitizada, desprovida de redes de solidariedade e enfrentamento 

coletivo. O silêncio sobre o racismo, nesse caso, não é ausência de vivência, é reflexo de um 

processo social que ensina as pessoas negras a minimizarem suas dores para caberem nos 

espaços. Vera ressignifica essa violência em sua trajetória, mas o uso do termo revela também 

como o racismo é tão estrutural que, muitas vezes, nem pode ser dito com seu verdadeiro nome. 

"Hoje isso aí pra mim não diz mais nada." Há na memória uma dor que permanece, mas também 

uma força que transborda. A escola, ao invés de acolhimento, foi muitas vezes espaço de 

silenciamento e exclusão. 

Eu também carreguei essas feridas, mesmo quando não sabia nomeá-las. Na infância, 

olhava para as meninas brancas da minha turma e via nelas uma leveza que não cabia em mim. 

O cabelo liso, os olhos claros, os nomes fáceis de pronunciar. Ao nosso lado, as meninas negras, 

como eu, carregavam olhares duros, risos contidos e uma vigilância constante do próprio corpo. 

Escutei mais de uma vez que, por ser parda, minha vida seria mais fácil. E escutei também que, 

por ser parda, era "como as negras", dita com um tom que deixava claro que se tratava de uma 

ofensa. Nessa fala se inscreve o apagamento simbólico de minha identidade, a negação da 

multiplicidade das experiências negras, e a tentativa de reduzir nossa existência a uma condição 

inferiorizada e depreciativa. A escolha de conteúdo nas escolas que prioriza a história e a cultura 

de pessoas brancas é identificada como um fator chave na reprodução do preconceito e da 

discriminação, e essa omissão prejudica a formação e construção da identidade da criança 

negra, impactando negativamente sua autoimagem e autoestima (Geledés, 2021). 

A presença de traumas infantis e constrangimentos raciais vividos desde o primário, 

como o caso de Vera, que é chamada de "diferente" por uma colega que desprezava pessoas 

negras, revela a face seletiva do racismo. Vera relembra:  

"[...] eu me lembro de uma amizade que eu fiz, de uma pessoa que não 

gostava de pessoas de cor escura, de negro, de preto, né. E aí o que 

acontece? Eu ficava intrigada: 'mas por que você fala comigo e não 

fala com os demais?' Ela: 'não, você é diferente.' Eu falava: 'mas 

diferente como?(Vera Lúcia, 2025)"  

 

O estranhamento de Vera atravessa o tempo e permanece vivo em sua memória. Essa 

colega, filha de um pastor, viveu um ano em São Luís e, após retornarem a locais distintos, 

continuava se comunicando com Vera por meio de cartas. Ainda assim, Vera questionava: "por 

que comigo e com os outros não?". O impacto dessa experiência não está apenas no ato em si, 

mas na confusão identitária que ela produz. É a aceitação condicionada, fragmentada, que 

separa o sujeito da coletividade a que pertence. Sueli Carneiro (1995) já apontava essa 



60 

 

armadilha do mito da democracia racial, que naturaliza as violências simbólicas ao mesmo 

tempo que nega sua existência. A pergunta de Vera, "diferente como?", ecoa como denúncia de 

um sistema que produz subjetividades cindidas e identidades feridas. Esse tipo de situação 

revela a estratégia histórica da branquitude em neutralizar o potencial coletivo da negritude, 

exaltando exceções para invalidar denúncias estruturais. A mensagem implícita era clara: para 

ser aceita, ela precisava não parecer como os outros negros, uma forma cruel de exclusão 

disfarçada de elogio. 

O deslocamento social pelo viés da educação aparece como horizonte possível, mas não 

sem tensões. As trajetórias que trilhamos se erguem sobre escolhas difíceis, estratégias de 

sobrevivência e uma crença profunda na escola como caminho. "Se você quer ser alguém, isso 

independente da cor da sua pele, é a educação que vai te levar a isso", afirma Vera. Mas 

não se trata de uma afirmação ingênua. Há na sua fala um reconhecimento de que o "ser alguém" 

não é dado. É forjado no esforço cotidiano, na superação das marcas deixadas por uma 

sociedade que insiste em negar o valor das vidas negras. 

Esse caminho, embora trilhado com dignidade e coragem, é também atravessado por 

inúmeras fraturas. Para muitas de nós, a educação foi um pacto silencioso firmado entre 

gerações: mães e avós que não puderam estudar, mas que depositaram em nossas mochilas seus 

sonhos interrompidos. Esse pacto não se sustentava apenas em palavras, mas em ações 

concretas, como a minha avó Nana, que abria mão de si para que eu pudesse ter livros, cadernos 

e tempo para sonhar. Esse investimento afetivo e material na educação é expressão de um 

projeto coletivo de ascensão, mas também de reparação histórica. Apesar da exclusão sistêmica, 

as mulheres negras desempenharam um papel central na criação de espaços de ensino e 

aprendizagem, atuando como professoras e intelectuais (Reis; Vieira; Cordeiro, 2025). 

No entanto, os sistemas educacionais nem sempre reconheceram ou valorizaram esse 

esforço. Ao contrário, muitas vezes reagiram com resistência à presença de corpos negros que 

ousavam desejar mais. Professores e colegas agiam como se estivéssemos em lugar errado, 

como se ocupar a sala de aula, participar de eventos acadêmicos ou expressar nossas opiniões 

fosse um ato de afronta. A promessa da escola como caminho de ascensão frequentemente 

esbarrava na realidade de exclusões simbólicas e materiais. Nossos corpos eram olhados com 

desconfiança; nossas falas, questionadas; nossas inteligências, subestimadas. 

Esse tensionamento constante entre o desejo de ascensão e as barreiras estruturais revela 

que a mobilidade por meio da educação não ocorre em um campo neutro. É uma trajetória de 

disputa, onde o saber precisa ser constantemente legitimado (Souza; Torres, 2022). Precisamos 

provar, a todo momento, que merecemos estar ali. Precisamos ser boas, ou melhores, para 



61 

 

sermos reconhecidas como minimamente aptas. É o que poderíamos chamar de exigência da 

excelência como forma de sobrevivência. O que para outras crianças podia ser espontâneo, para 

nós era uma questão de permanência: ou nos destacávamos, ou éramos esquecidas. 

A escola prometia emancipação, mas, ao mesmo tempo, reforçava dispositivos de 

controle e apagamento. Ainda assim, nos mantivemos. A insistência em permanecer no espaço 

escolar, mesmo diante de tantas ausências e obstáculos, é uma forma de rebeldia. É a recusa em 

aceitar o lugar imposto. É a reinvenção do futuro a partir de um presente que tenta nos excluir. 

E é, sobretudo, a afirmação de que o conhecimento, mesmo quando forjado em dor, também 

pode ser ferramenta de libertação. 

Lídia também nos conduz às contradições dessa caminhada. Foi a primeira da família a 

estudar em escola particular, a passar no vestibular. "Fui a que mais estudei." O destaque entre 

os irmãos e irmãs não era apenas mérito, mas imposição. Ser a "primeira" carrega consigo o 

peso da responsabilidade e das expectativas, o lugar simbólico de quem abre portas, mas que 

também caminha sozinha, sem mapas ou exemplos anteriores dentro do núcleo familiar. 

Esse pioneirismo, frequentemente lido como conquista, também é atravessado por 

solidão. A travessia de Lídia é marcada pelo sacrifício: em um trecho, ela recorda ter ido à 

escola com uma conga21 molhada e desmaiada na sala de aula. A imagem é potente: o corpo 

que desmaia é também o corpo que insiste, que não se permite ausentar. É o corpo negro que 

desafia o cansaço, a fome, a dor, porque sabe que a educação é a chance de quebrar o ciclo. O 

gesto de seguir, mesmo em meio à exaustão, revela uma ética da resistência silenciosa: não 

havia escolha entre ir ou não à escola, havia apenas a certeza de que, apesar de tudo, era preciso 

permanecer. 

Em outro momento, Lídia relata que no Ensino Médio "o padrão era elevado" e que "as 

pessoas iam de carro para a escola". Nesse trecho, o contraste entre realidades sociais é 

evidenciado. Ela habitava um espaço de ensino, um território em que sua presença gerava 

desconforto, estranhamento e exclusão. Sua experiência revela o que Cida Bento (2022) 

nomeia como pacto narcísico da branquitude, a manutenção de privilégios que se reafirmam na 

sutileza dos gestos, nos olhares atravessados, nas pequenas recusas cotidianas. Estar ali, naquele 

espaço escolar elitizado, era carregar diariamente o peso de uma diferença que não se apaga 

com boletins ou boas notas. 

A educação, para Lídia, nunca foi uma experiência neutra. Era uma tensão constante 

entre pertencimento e deslocamento. Aqui é preciso demarcar que o lembrete que recebíamos 

                                                 
21

 Tênis produzido na década de 70, feitos de lona com solado fino de borracha. 



62 

 

a cada instante de que esse não era nosso lugar, não era embebido somente de racismo, mas 

desenhado sob a estrutura patriarcal e classista na qual se construíram a base da sociedade 

brasileira. Precisava ir bem, mas não podia ser "demais"; precisava estar presente, mas sem 

ocupar muito espaço. A sua trajetória desnuda os mecanismos sutis do racismo de classe, que 

opera não necessariamente pelo impedimento explícito, mas pela criação de ambientes 

inóspitos, onde a sensação de não-pertencimento corrói a autoestima. Ainda assim, ela 

permaneceu. E essa permanência é, por si, um gesto político. Um ato de afirmação. Uma 

maneira de dizer: "eu também posso estar aqui, apesar de tudo o que tentaram me convencer do 

contrário". 

As experiências de Vera, Lídia e minhas encontram ressonância na afirmação de Angela 

Davis quando diz que quando a mulher negra se movimenta, toda a estrutura da sociedade se 

movimenta com ela. Mesmo antes de nos reconhecermos como militantes, já travávamos lutas 

políticas ao atravessar os portões das escolas públicas ou elitizadas com o rosto marcado pela 

ausência de recursos, mas com os olhos cheios de um futuro possível. Cada gesto de 

permanência escolar foi também um gesto de ruptura com os destinos sociais historicamente 

reservados às mulheres negras no Brasil. 

A infância que vivemos não é apenas lembrança pessoal, é denúncia política. Escancara 

a face cruel de um país que naturaliza desigualdades e transforma a educação em privilégio. Os 

relatos constroem um mosaico de vivências que, apesar das dores, revelam um tipo de saber 

insurgente: aquele que nasce da experiência vivida, da travessia, da não rendição. A produção 

de conhecimento que emerge das nossas falas não se limita ao conteúdo formal das disciplinas 

escolares: está nos silêncios que rompemos, nas ausências que enfrentamos, nas vestimentas 

improvisadas que não impediram nossos passos. Cada vivência, cada superação, cada ausência 

forçada, compõem uma episteme outra, nascida na margem. A memória, tanto individual quanto 

coletiva, desempenha um papel crucial na formação da autopercepção e das experiências de 

mulheres negras em uma sociedade racista e sexista (Kanouté, 2024). 

A escola foi chão e também fronteira. Ao mesmo tempo em que acolheu, também 

excluiu. Tornou-se campo de batalha simbólica onde aprendemos, desde cedo, a nomear o 

mundo com nossa própria voz. Em vez de apenas absorvermos o conhecimento oficial, criamos 

táticas para resistir às exclusões e afirmarmos nossas presenças. Por isso, analisar essas falas é 

escutar o som da resistência, não a que se grita, mas a que se planta no silêncio dos corredores 

escolares, nos cadernos molhados de suor, nas congas desbotadas de uma infância que insiste 

em ensinar. A escrita dessas experiências, agora transformadas em material de análise, devolve 



63 

 

às entrevistadas, e a mim, o que o sistema tantas vezes tentou roubar: o direito à memória, à 

autoria e à dignidade de existir em nossa plenitude. 

7.2 FORMAÇÃO ACADÊMICA E RESISTÊNCIA INSTITUCIONAL 

Situações racistas vividas por pessoas negras no ambiente universitário podem afetar a 

autoconfiança e a motivação do estudante, impactando diretamente sua saúde mental e 

desempenho no curso (Guerra, 2024). As trajetórias de Vera, Lídia e minhas atravessam 

territórios da formação acadêmica com os sinais da exclusão institucional e das resistências 

cotidianas. O que para muitos é percurso natural, para nós é sempre experiência atravessada por 

rupturas, omissões, descobertas tardias e escolhas solitárias. A universidade, para mulheres 

negras de origem popular, é ao mesmo tempo conquista e campo de tensão. Lugar onde se entra, 

mas nem sempre se é acolhida. Espaço onde se aprende, mas às vezes à revelia das estruturas 

que tentam nos apagar. Vera inicia seu relato, sobre sua experiência como estudante na pós-

graduação, mencionando a barreira que a língua inglesa representou em sua formação.  

"Senti muita dificuldade devido ao inglês. Eu vim de família pobre, 

então estudei numa escola pública que você só aprende a falar o verbo 

to be, é só isso. Você não consegue avançar. Eu me lembro, quero 

deixar isso registrado, que eu tive tanta dificuldade que precisei fazer 

dois testes para conseguir, porque no nosso, a gente começava e depois 

fazia o teste de inglês de proficiência (Vera Lúcia, 2025)"  

 

A fala não denuncia apenas uma dificuldade individual, mas escancara a violenta 

desigualdade entre a formação básica oferecida às classes populares e as exigências da 

academia. O inglês não aparece como um idioma neutro, mas como marcador de fronteira que 

separa quem pode e quem deve avançar. A fluência exigida nos testes de proficiência, muitas 

vezes baseados em textos técnicos e científicos complexos, se apresenta como barreira quase 

intransponível para quem vem de uma base educacional fragilizada, e isso não por falta de 

capacidade, mas por falta de oportunidade, tendo grande parte da população brasileira não tem 

acesso ao idioma através de instituições formais (Reis; Jorge, 2020). 

"Eu contratei um professor para me ajudar, porque o inglês era técnico. Eu sabia o que 

estava ali, mas você tinha que compreender o contexto." O gesto de buscar ajuda externa mostra 

como as brechas foram preenchidas com estratégias individuais, sem apoio institucional, 

exigindo ainda mais esforço de quem já vinha sobrecarregada de ausências. A universidade, 

nesse caso, se apresenta como um campo onde os privilégios linguísticos são naturalizados e as 

desigualdades, aprofundadas. A exigência do inglês técnico não leva em conta as trajetórias 

escolares desiguais, funcionando como um filtro de classe e raça que silencia, exclui e 



64 

 

invisibiliza. 

Esse processo é ainda mais perverso quando se percebe que a maior parte da produção 

científica circula nesse idioma, tornando-se quase um novo alfabeto para acessar o saber 

legitimado. A dificuldade de Vera é também a de tantas outras estudantes negras, pobres, 

oriundas da escola pública, que se veem obrigadas a traduzir mais do que palavras, mas 

estruturas inteiras de exclusão. A ausência de políticas institucionais que ofereçam suporte real 

para essa travessia, como cursos, acompanhamento individualizado, compreensão pedagógica, 

empurra essas mulheres para soluções pagas, particulares, construídas na base da sobrecarga. 

Assim, a exigência da proficiência em inglês deixa de ser apenas um requisito e se transforma 

em mais um marcador da desigualdade racial, social e educacional no país. 

Trata-se de um mecanismo que dialoga diretamente com a colonialidade do saber, pois 

reforça a hierarquia epistêmica que consagra apenas um idioma – o inglês – como legítimo para 

o acesso e a circulação do conhecimento científico (Maldonado-Torres, 2016). O domínio dessa 

língua não é apenas uma habilidade técnica ou uma competência individual, mas parte do que 

Mills (2023) chama de contrato racial: um pacto silencioso que garante privilégios a 

determinados grupos enquanto impõe obstáculos estruturais a outros. Nesse sentido, o inglês se 

converte em um “novo alfabeto” de exclusão, uma barreira que seleciona quem pode ou não ser 

reconhecido como produtor de saber, perpetuando desigualdades raciais, sociais e educacionais. 

Esse esforço constante também aparece em outras passagens: 

"Eu nunca fui uma aluna superdotada na graduação, eu sempre fui uma 

pessoa esforçada. Então, se o professor me desse uma lista e dissesse: 

‘Vera, estuda essa lista porque a prova está aí’, eu refazia. Eu e a Lídia, 

a gente refazia, a gente ia à busca[...] (Vera Lúcia, 2025)”. 

 

Diz Vera, desmistificando a ideia de genialidade como critério de sucesso. O que 

sustenta sua permanência não é o talento inato, mas a determinação de quem reconhece no 

estudo um caminho de autonomia. "Senti dificuldade no mestrado? Senti. Eu senti mais no 

mestrado do que no doutorado." A fala marca o mestrado como um ponto de inflexão, onde o 

choque com a exigência acadêmica é maior, e a solidão, mais densa. "Quando você vai para o 

mestrado, você tem um choque muito grande, porque é uma metodologia diferente. É tudo 

diferente, lá você está independente." A universidade, nesse momento, cobra uma autonomia 

para a qual a maioria das estudantes negras não foi preparada. E ainda assim, seguimos. 

Esse momento é particularmente tensionado porque revela uma das armadilhas do ideal 

meritocrático presente nas instituições de Ensino Superior: a ideia de que basta esforço para 

vencer. No entanto, o que se espera da aluna negra na pós-graduação é mais do que que ela dê 



65 

 

conta dos conteúdos, mas que faça isso sem falhar, sem hesitar, sem reclamar. A cobrança por 

autonomia esconde a ausência de suporte institucional e a permanência de uma lógica 

excludente, que não reconhece a desigualdade de ponto de partida, pois, o saber legitimado pela 

academia é racializado e masculinizado, e tudo o que escapa a essa norma é tratado com 

suspeição (Kilomba, 2019). 

A presença feminina negra nos espaços da pós-graduação ainda é incipiente e, quando 

existe, é tensionada porque desafia padrões estabelecidos por diferentes matrizes de opressão. 

Vera afirma: "No mestrado, só tinham duas mulheres, eu e a Lídia." A constatação expõe a 

intersecção entre gênero e raça na seleção e permanência em programas de pós-graduação em 

áreas como a Química. Essa rarefação da presença negra feminina é reveladora da forma como 

o campo acadêmico se estrutura para manter seus códigos de pertencimento. Para mulheres 

negras, o ingresso na pós-graduação não é o fim da batalha, mas o início de um novo ciclo de 

provações: provar que pertencem, provar que são competentes, provar que sua presença não é 

uma concessão. 

A importância dos coletivos para acolhimento e fortalecimento do pertencimento dos 

estudantes é evidenciada. E é nesse espaço de tensão que surgem também alianças, como entre 

Vera e Lídia, que estudavam juntas, se incentivavam, refaziam listas e partilhavam uma 

compreensão comum: a de que a persistência era também forma de resistência. Essa rede 

afetiva-acadêmica, construída na escassez, opera como uma tecnologia de cuidado e 

sobrevivência. Ao contrário da competição individualista frequentemente estimulada na 

universidade, essas alianças mostram que resistir também é construir laços. Laços que 

sustentam, que acolhem, que possibilitam continuar mesmo quando tudo parece desabar. Lídia, 

por sua vez, fala de um reconhecimento racial que não veio cedo. "Eu me descobri ser negra... 

Eu já era estudante da universidade e não existia muita discussão sobre a nossa identidade de 

ser mulher negra." Sua formação acadêmica se deu em um tempo e em um espaço onde as 

questões raciais não eram tematizadas, onde a ausência de debate reforçava a normalização da 

branquitude como referência universal. "Aqui em casa a discussão sobre ser negro aconteceu 

muito tardiamente. Essas discussões estão agora para ser meu filho. Ele sabe que é negro desde 

criança." Sua fala expõe uma ruptura geracional importante. A identidade racial que lhe foi 

negada na infância e adolescência é agora pilar na educação de seu filho. Trata-se de uma 

reconfiguração da educação afetiva, racial e política dentro do próprio núcleo familiar. 

O racismo cotidiano no ambiente escolar altera/influência/violenta a subjetividade da 

criança negra, fazendo-as se perceberem a partir da ótica racista (Pascoa, 2023). Esse despertar 

não se dá de forma repentina, mas lenta, porosa, gradual. "Depois, amadurecendo, você precisa 



66 

 

estar preparado para entender o que você ouve. Se você não está, você não consegue nem se 

contextualizar naquilo." Lídia revela aqui que o racismo não desaparece quando não é nomeado. 

Ele se disfarça, circula, se insinua nos gestos, nos silêncios, nos contextos acadêmicos 

formalmente neutros, mas estruturalmente marcados por lógicas excludentes. A falta de 

ferramentas para nomear essas violências contribui para o apagamento subjetivo, para o não 

reconhecimento das próprias experiências como políticas. Essa tomada de consciência não é 

um evento isolado, é um processo que atravessa também a minha trajetória. Durante muito 

tempo, o que eu escutava, via ou sentia era traduzido em desconforto, mas não em linguagem. 

As piadas, os olhares, os apagamentos não tinham nome. E quando não há nome, não há 

denúncia, apenas incômodo. O racismo institucional é eficiente porque se disfarça de norma, e 

o silenciamento se impõe com a mesma força da exclusão direta. O elogio que vem com 

ressalva, a dúvida quanto à competência, o espanto diante da nossa presença, tudo isso atua 

como forma de controle simbólico. O "pacto narcísico da branquitude" é um acordo tácito entre 

indivíduos brancos para manter privilégios e desigualdades raciais, negando o legado 

escravocrata e perpetuando o racismo institucional (Bento, 2022). 

Foi nas leituras de autoras negras, como Lélia Gonzalez, Sueli Carneiro, Audre 

Lorde, Bell Hooks, Patricia Hill Collins e Grada Kilomba, que fui encontrando palavras para 

experiências que antes pareciam apenas pesos difusos. Essas autoras fizeram mais do que 

fornecer um vocabulário que me permitisse nomear as causas de meus incômodos silenciosos,  

elas me ofereceram pertencimento epistêmico. Denunciaram, em diferentes contextos, como a 

branquitude constrói mecanismos de poder baseados na universalização da sua própria 

experiência e na exclusão sistemática de outras formas de saber. Ao me reconhecer nas 

teorizações delas, deixei de me sentir deslocada e passei a me compreender como parte de uma 

linhagem intelectual e política. Essa leitura também provocou rupturas internas, precisei 

abandonar idealizações de neutralidade acadêmica e reconhecer que, por trás do suposto rigor, 

operam critérios de classe, raça, gênero, sexualidade, dentre outros marcadores de opressão,  

que atuam na validação do saber. A epistemologia feminista negra do Sul, por exemplo, entende 

o conhecimento como situado e socialmente construído a partir de uma posição social 

específica, desafiando a neutralidade do discurso (Cardoso, 2023). 

Foi nos encontros com outras mulheres negras cientistas, nas partilhas informais, nos 

momentos de dor e também nos de alegria, que fui me vendo espelhada, reconhecida. Esses 

encontros funcionam como contraespaços dentro da academia, espaços de cuidado, escuta e 

afirmação onde podemos nos mostrar vulneráveis, mas também potentes. São nesses laços que 

a universidade não consegue controlar que cultivamos as potências negras que ela tenta conter. 



67 

 

Foi na docência, principalmente, que passei a construir minha identidade racial com mais força: 

diante de estudantes negras, que esperavam de mim algo mais do que conteúdo, esperavam 

presença, referência, existência. A sala de aula se transformou em território de afirmação e 

disputa. Ser professora negra passou a ser, para mim, um gesto político e pedagógico. Eu não 

ensinava apenas Química: ensinava que era possível estar ali, existir ali, e fazer ciência a partir 

de outras vivências.  

A "Ciência de Mulheres Negras" é uma epistemologia alternativa focada nos saberes de 

mulheres negras, e práticas curriculares baseadas no pensamento feminista negro que 

contribuem para criar conhecimentos ligados à intelectualidade de mulheres negras e à história 

do Brasil (Reis; Vieira; Cordeiro, 2025). É nessa perspectiva que, o apoio de professoras 

mentoras aparece como uma possibilidade real de mudança. Vera e Lídia destacam a presença 

da professora Adaleia como um marco. Vera relembra: 

"Minha orientadora era uma pessoa, a professora Adaleia […] que eu 

tenho muito carinho, muito respeito. Uma pessoa que me deu muita 

chance e que, durante a minha vida acadêmica da graduação, foi 

fundamental — ela serviu de suporte (Vera Lúcia, 2025)”. 

 

A iniciação científica e o reconhecimento institucional que dela vieram abriram 

caminhos que, talvez, não teriam sido trilhados de outra forma. Lídia compartilha experiência 

semelhante: "Eu consegui participar de grupo de pesquisa que foram importantíssimos para 

minha qualificação profissional [...] Ela incentivava muito para a gente ir logo fazer doutorado." 

Aqui o papel da mentora negra rompe a lógica do isolamento e mostra o impacto de presenças 

afirmativas dentro das instituições. 

Outro ponto que merece destaque é o modo como essas mulheres conciliaram vida 

pessoal e acadêmica. Lídia relata: "Terminei o mestrado, casamos e tive meu filho. Quando ele 

estava com um ano e 11 meses, eu fui para São Carlos." Acompanhada do marido e do filho 

pequeno, ela se desloca para o Instituto de Química da USP, enquanto o marido inicia o 

mestrado. A presença de uma mulher negra, mãe e cientista, em um dos mais prestigiados 

centros de pesquisa do país, é uma afirmação política. Não é apenas uma conquista individual, 

mas uma quebra de expectativas. Uma forma de dizer que é possível habitar esses espaços, 

mesmo quando tudo indica o contrário. A maternidade na pós-graduação para mulheres negras 

é um tema que exige uma abordagem interseccional (Silva, 2020). 

Essa conciliação, no entanto, não é simples. Ela envolve escolhas difíceis, sobrecarga 

física e emocional, ausência de políticas públicas de apoio à maternidade na pós-graduação e 

um constante sentimento de dívida para com os filhos, os parceiros, a própria carreira. Como 



68 

 

argumenta Angela Davis (2018), o trabalho doméstico e reprodutivo historicamente recaiu 

sobre as mulheres negras, de modo que romper com essa lógica no espaço acadêmico é também 

uma forma de subversão. Lídia ao acessar um espaço prestigiado, o tensiona com sua 

corporeidade e sua maternidade. 

A ideia de que a mulher negra pode ser cientista e mãe, ao mesmo tempo, rompe com 

os estereótipos construídos historicamente. Em vez de fragmentar essas dimensões, Lídia as 

integra, e é justamente essa integração que desestabiliza os códigos da excelência acadêmica. 

A maternidade, longe de ser um entrave, torna-se força. Mas é preciso reconhecer: isso só é 

possível porque ela enfrentou, com coragem e suporte afetivo, um modelo universitário que 

ainda desconsidera a pluralidade de experiências que compõem a vida de pesquisadoras negras. 

A conciliação entre a vida acadêmica e a pessoal revela, portanto, não uma adequação, 

mas uma reconfiguração das regras do jogo. Como afirma Collins (2016, p. 102), as mulheres 

negras, ao insistirem em ocupar espaços institucionais com suas múltiplas identidades, forçam 

a academia a se rever. Elas exigem políticas de permanência que considerem gênero, raça, 

classe e cuidado. A história de Lídia mostra que resistir não é apenas permanecer: é habitar de 

forma plena, com todas as dimensões de si, mesmo quando o espaço acadêmico tenta nos 

fragmentar para nos controlar. 

Por fim, a resistência não se esgota na permanência. Um exemplo eloquente dessa 

ressignificação da presença negra na universidade pode ser visto na atuação de Vera como 

coordenadora de um laboratório acadêmico. Ao assumir essa posição, ela mais do que cumpre 

uma função institucional, mas imprime nesse espaço os sentidos de sua trajetória marcada pela 

escassez e pela luta. Trata-se de um gesto político-pedagógico de transformação: não se trata 

apenas de utilizar o laboratório, mas de reformulá-lo, estruturá-lo, abri-lo para novas 

possibilidades de produção de conhecimento. Vera afirma: "Hoje esse laboratório já é mais 

equipado, o pessoal faz tese, TCC [...]”. Ao construir um espaço estruturado para pesquisa, ela 

mais do que ocupa a universidade, mas a transforma. Deixa um legado. Esse gesto, que pode 

parecer administrativo ou técnico, é na verdade profundamente político: criar estrutura onde 

antes havia ausência é também um modo de reescrever a memória institucional. 

As dores enfrentadas em seu percurso se convertem em estrutura para os que vêm 

depois. Isso evidencia a dimensão coletiva e intergeracional da resistência negra no campo 

acadêmico. Ao contrário do modelo hegemônico de produção de conhecimento, que valoriza a 

neutralidade, a impessoalidade e o acúmulo individual, Vera representa uma outra lógica: a da 

partilha, da ancestralidade e da abertura de caminhos. Sua ação materializa o que Bell Hooks 

(2023) define como "ensinar como ato de esperança e de amor", em que o espaço da sala de 



69 

 

aula, ou do laboratório, se torna lugar de transformação. 

Esse gesto é também meu desejo: que a nossa presença não seja apenas sobrevivência, 

mas possibilidade de reexistência coletiva. Uma reexistência que não pede licença, mas afirma 

seu lugar com raízes e ramos. Que ao contarmos nossas histórias, a universidade se veja diante 

do que tentou ocultar: mulheres negras que chegaram, ficaram e mudaram tudo. Como propõe 

Sueli Carneiro (2005), não basta estar nas instituições, é preciso reconfigurá-las a partir das 

experiências negras, de modo que elas deixem de ser territórios de dor e passem a ser espaços 

de afirmação. O legado deixado por Vera é semente e solo: é o tipo de presença que desloca 

estruturas, que denuncia ausências e que inaugura possibilidades. É sobre isso que falamos 

quando falamos em resistência: não só resistir, mas reconstruir, com afeto, com ciência, com 

coragem. 

7.3 SER MULHER NEGRA NA CIÊNCIA: (IN)VISIBILIDADE, DESCONFIANÇA E 

REIVINDICAÇÃO 

Ser uma mulher negra na ciência é, muitas vezes, lidar com a permanente vigilância 

sobre sua presença, sua legitimidade e sua capacidade intelectual. Não se trata apenas da 

dificuldade em ingressar nesses espaços, desafio já imenso frente às desigualdades históricas, 

mas, sobretudo, de permanecer neles sob constante suspeição. A cientista negra precisa provar, 

reiteradamente, que pertence ao campo do saber, como se sua presença sempre precisasse de 

uma justificativa. Essa vigilância não é aleatória: ela é estrutural, sustentada por séculos de 

epistemicídio e pela associação histórica entre branquitude e intelectualidade (Batista, 2018). 

As falas de Vera e Lídia revelam como a permanência nos espaços acadêmicos não 

dissolve os mecanismos de exclusão, mas os reconfigura em formas mais sutis, e por isso, mais 

perversas, de violência simbólica. Como afirma Grada Kilomba (2019), o sujeito negro é 

constantemente lembrado de sua condição de "estrangeiro" no espaço do saber, mesmo quando 

atinge os mais altos títulos acadêmicos. A marca da diferença é, muitas vezes, performada como 

exotismo, surpresa, ou questionamento. Essa marcação constante desestabiliza a subjetividade 

e compromete a autoconfiança, pois, como discute Fanon (2008), a consciência negra nasce sob 

o olhar branco, que a define, limita e violenta. Estar nesses espaços, portanto, não é sinônimo 

de pertencimento: é, muitas vezes, um exercício contínuo de deslocamento, reinvenção e 

resistência. 

Esse cenário de estranhamento e vigilância constante sobre a presença de mulheres 

negras nos espaços científicos se torna ainda mais evidente nas falas de Vera. Em uma 



70 

 

sociedade onde a imagem da cientista ainda é majoritariamente associada ao homem branco, 

qualquer corpo que fuja desse modelo é visto com surpresa, uma surpresa carregada de racismo. 

"Quando você fala: 'Química?', a ideia é como se você fosse incompetente", diz Vera. Sua fala, 

direta, denuncia a surpresa racista como forma de controle, mascarada sob uma aparência de 

espanto ou curiosidade inofensiva. Essa surpresa, contudo, carrega o peso histórico de um 

imaginário que associa inteligência, racionalidade e ciência à branquitude e à masculinidade. 

Ao interrogar sua presença no campo da Química, não se busca conhecer sua história, mas 

reafirmar as hierarquias que delimitam os corpos autorizados a produzir saber (Silva et al., 

2024). 

A pergunta "Por que Química? O que uma preta sabe de Química?" não nasce da 

curiosidade, mas do incômodo. Trata-se do incômodo gerado pela quebra de expectativas 

raciais que naturalizam a ausência de pessoas negras em certos campos do saber. Como aponta 

Lélia Gonzalez (1984), essa lógica racista opera pela insistência em deslocar corpos negros 

para os lugares socialmente esperados, negando-lhes a possibilidade de transitar com 

legitimidade por espaços de prestígio intelectual. O incômodo de ver um corpo negro no lugar 

social historicamente negado a ele, revela o quanto a ciência, mesmo travestida de neutralidade, 

continua sendo um campo profundamente racializado. 

Como alerta Sueli Carneiro (2005), a estrutura racista brasileira não se pauta apenas na 

exclusão direta, mas na negação da legitimidade da presença negra nos espaços de poder. Essa 

negação é performada através da dúvida constante, da desconfiança, da surpresa que esconde a 

violência simbólica. O questionamento dirigido a Vera não é um caso isolado, mas expressão 

de um sistema que naturaliza a ciência como território branco e masculino. Toda presença que 

escapa a essa norma é tratada como desvio, como exceção, como erro de percurso. A pergunta, 

então, não é inocente: é ferramenta de controle e reafirmação do status quo. 

Essa desconfiança sobre a presença negra qualificada não se restringe ao ambiente 

acadêmico. Ela se estende para todos os espaços sociais, pois o racismo não conhece fronteiras, 

ele é estrutural e se atualiza em cada interação cotidiana. Vera compartilha uma experiência em 

um shopping, onde, por estar "mal vestida", foi abordada por uma vendedora com tom 

condescendente: "Essa bolsa pode ser dividida em até 12 vezes". A vendedora não apenas 

presumiu sua condição socioeconômica, como performou, com naturalidade, uma expectativa 

social sobre aquele corpo negro naquele espaço de consumo. Ao responder que pagaria no 

débito, Vera desmonta, ainda que por instantes, a lógica que associa negritude à pobreza, à 

precariedade e à inadimplência. 

A sutileza da violência é, aqui, ainda mais cruel: não se trata de uma agressão direta, 



71 

 

mas de um enquadramento simbólico, que coloca a mulher negra em uma posição de 

inferioridade com base em sua aparência e racialidade. Como nos alerta Cida Bento (2002), a 

manutenção do pacto narcísico da branquitude se dá justamente por meio de práticas 

aparentemente banais, mas que reforçam cotidianamente os lugares de privilégio e de 

subalternidade (Valério, 2021). Esse pacto funciona como uma engrenagem silenciosa: mesmo 

quando o corpo negro alcança títulos acadêmicos, cargos de poder ou estabilidade financeira, 

ele ainda é atravessado pela desconfiança que emana do olhar social treinado para inferiorizá-

lo. 

Não é o conhecimento, o título ou o mérito que garante o reconhecimento pleno. O corpo 

negro, mesmo titulado, continua sendo alvo da suspeita, da categorização, do estereótipo. A 

branquitude naturaliza para si o lugar da neutralidade e do pertencimento, ao passo que o corpo 

negro precisa o tempo todo negociar sua permanência. Como diria Grada Kilomba (2019), o 

racismo não é apenas o que se diz, mas o que se espera e o que se projeta sobre o outro. Vera 

rompe momentaneamente com essa expectativa, mas o fato de precisar fazer isso já demonstra 

o quanto a igualdade de condições é ainda um projeto por vir. 

Lídia também traduz essas tensões ao afirmar: "Quando você chega em cursos que têm 

pessoas brancas, você tem que ter outra postura". Essa "outra postura" não é espontânea, mas 

exigida por uma lógica institucional que demanda da mulher negra um constante autocontrole. 

Como destaca Hooks (1995), a mulher negra que ousa ser assertiva é rapidamente lida como 

agressiva. A neutralidade, nesse caso, é um código racializado. Ser aceita implica em se conter, 

em modular o corpo, o tom de voz, o modo de vestir. A branquitude e o patriarcado  definem 

os padrões e cobram conformidade. 

A visibilidade que se alcança na academia, longe de eliminar as tensões, muitas vezes 

as agrava. Vera afirma: "Hoje eu sou professora adjunto associada-1 [...] no meu departamento, 

eu sou a única que estou com esse título". A solidão é o preço da exceção. Ser a única reforça 

o isolamento e reitera a norma da ausência negra. Não é raro que a exceção seja transformada 

em álibi institucional, mascarando as práticas sistemáticas de exclusão (Heidelmann, Candau, 

2022). A fala de Vera, "o pessoal acha que a gente está em outros cursos", explicita como a 

presença negra e feminina, mesmo quando qualificada, é deslocada, reposicionada em lugares 

considerados mais "adequados" à sua imagem social. Como pontua Carneiro (2005), a 

deslegitimação do sujeito negro e da mulher negra é estruturante do racismo brasileiro: não 

basta estar, é preciso provar, todos os dias, que se pode estar. 

Lídia, por sua vez, reivindica com firmeza: "Que elas não esqueçam que são pretas, que 

exaltem sua cor e tenham orgulho de se mostrar negras na academia." Sua fala, incisiva, emerge 



72 

 

como um grito contra o apagamento e o embranquecimento simbólico que atravessa as 

trajetórias negras na universidade. Em um espaço onde a norma é branca, masculina e elitizada, 

a afirmação da negritude e do feminino não é apenas uma escolha identitária, é um 

posicionamento político radical. Reivindicar a própria cor e identidade nesse cenário é também 

denunciar o silenciamento histórico que nos empurrou para as margens do conhecimento 

legítimo (Patrocino et al., 2020). 

Essa convocação feita por Lídia não está dissociada de sua própria trajetória de 

descobertas e de amadurecimento. Seu apelo é, ao mesmo tempo, um gesto de cuidado com as 

que vêm depois e um lembrete de que o pertencimento racial não pode ser abandonado em nome 

da aceitação institucional. Ao dizer que é preciso exaltar a cor e ter orgulho de se mostrar negra 

na academia, Lídia questiona diretamente a lógica assimilacionista da universidade, que exige 

neutralidade como estratégia de inclusão, uma neutralidade que, na prática, é sempre branca. 

Como observa Collins (2016), a consciência política da mulher negra é construída em 

constante confronto com as estruturas que tentam apagá-la. Essa consciência é relacional, 

histórica e coletiva. Ela nasce nos entrelugares da exclusão e se fortalece na partilha. A fala de 

Lídia nos convoca à coletividade, à solidariedade e à visibilidade com consciência de origem. 

É um chamado para que rompamos com a ilusão da exceção meritocrática e avancemos para a 

construção de um projeto comum, no qual o orgulho negro e a afirmação identitária sejam 

ferramentas de luta, e não obstáculos à permanência. 

Dizer-se negra na ciência é subverter a lógica histórica da exclusão. É um ato de ruptura 

com o silêncio forçado, com a invisibilização sistêmica e com a estrutura colonial que moldou 

a universidade como um espaço de branquitude. Assumir publicamente a identidade negra no 

campo científico é uma ação política que desafia o que foi socialmente construído como 

'neutralidade acadêmica', neutralidade essa que é, de fato, branca, eurocentrada e excludente. 

Esse gesto desestabiliza os alicerces do que se convencionou chamar de conhecimento legítimo, 

e convida a uma revisão profunda das práticas, valores e epistemologias que regem a produção 

científica (Lima; Silva, 2021). 

É afirmar que os corpos negros também produzem saber e que a experiência vivida, 

como defende Patricia Hill Collins, é fonte legítima de conhecimento. Ao invés de ver a 

experiência como obstáculo à racionalidade, a perspectiva de mulheres negras reconfigura a 

ideia de ciência ao incorporar afetos, histórias e coletividades. Esse posicionamento rompe com 

o ideal de ciência universal e objetiva, que exclui a diversidade de olhares, e questiona os 

fundamentos epistemológicos que sustentam a branquitude como norma. Como ensina Grada 

Kilomba (2019), o saber que parte da experiência negra é sistematicamente silenciado, e sua 



73 

 

reintegração exige uma reestruturação radical da forma como o conhecimento é concebido, 

ensinado e validado (Brasil, 2023). 

É sobre isso que se trata quando falamos em descolonizar o saber: nomear a própria 

história, ocupar o espaço com intencionalidade e reconhecer-se como produtora de sentido, de 

linguagem e de teoria. Descolonizar é devolver à ciência a pluralidade que ela sempre negou. 

É criar possibilidades para outras vozes, outras narrativas e outras práticas científicas que não 

reproduzam a lógica da exclusão, mas que abracem o compromisso com justiça, memória e 

transformação social (Bueno, 2024). 

Ser mulher negra na ciência é, portanto, disputar a própria existência como 

possibilidade. E essa disputa atravessa também a minha trajetória. Lembro vividamente do 

momento em que, ao ingressar no curso de Química, uma professora afirmou com todas as 

letras que eu não servia para ser química. Segundo ela, essa área não era para mim. O que estava 

dito ali, ainda que não explicitamente, era o mesmo que Vera e Lídia viveram: o questionamento 

de nossa capacidade intelectual por sermos mulheres negras. O impacto daquela fala foi 

profundo. Eu, recém-chegada na universidade, já precisava lutar não somente contra as 

dificuldades acadêmicas, mas contra a tentativa precoce de apagamento do meu sonho. 

Além disso, durante toda a minha graduação, não tive sequer uma professora negra em 

sala de aula. Não ver corpos semelhantes ao meu ocupando espaços de autoridade no ensino da 

Química reforçava o sentimento de que talvez aquele não fosse mesmo um lugar para mim. Era 

a ausência da representação que comunicava, em silêncio, uma exclusão estruturada. Como 

lembra Bell Hooks (1995), a representação é parte do processo de resistência: não se trata 

apenas de estar, mas de ver-se refletida, reconhecida, afirmada. 

É por isso que as histórias de Vera e Lídia me atravessam. Compartilhamos os mesmos 

silenciamentos, as mesmas dúvidas impostas de fora, a mesma solidão diante de espaços que 

pareciam não ter sido desenhados para nós. Mas também compartilhamos a recusa em ceder. 

Como elas, permaneci. Como elas, me reergui a partir da ferida. Como elas, reivindico hoje o 

direito de ensinar, pesquisar e existir como mulher negra na ciência. 

Estamos aqui. E nossa ciência é feita de memória, crítica e reexistência. 

7.4 PRÁTICAS PEDAGÓGICAS E COMPROMISSO COM A TRANSFORMAÇÃO 

SOCIAL 

Ser professora negra de Química, para Vera e Lídia, não é apenas uma ocupação 

profissional, é um projeto político e afetivo de transformação social. Segundo suas narrativas, 



74 

 

as práticas pedagógicas por elas construídas cotidianamente partem da escuta, da sensibilidade 

e da consciência de que o ensino de ciências não pode estar dissociado das realidades concretas 

dos sujeitos que compõem as salas de aula. O ensino, nesse contexto, é compromisso com o 

presente e aposta no futuro. A presença de mulheres negras na ciência, em particular em áreas 

como a Química, é um ato de resistência e um desafio às estruturas históricas de exclusão e 

silenciamento (Gaudêncio, 2024). 

Vera afirma com clareza: “Porque não adianta a gente pensar em ciência se não fazer 

com que essa ciência chegue perto de quem realmente precisa”. Sua fala rompe com a lógica 

elitista que dissocia o conhecimento científico das comunidades populares e traduz uma 

concepção democrática da ciência, aquela que se engaja com as urgências sociais, que 

reconhece o saber tradicional, que respeita os modos outros de produzir sentido e existência. 

Esse engajamento se concretiza, por exemplo, na valorização de práticas comunitárias como o 

uso de plantas medicinais em Imperatriz do Bom Jesus, uma experiência que articula ciência e 

ancestralidade e ressignifica o ensino de Química como ferramenta de cuidado e 

reconhecimento epistêmico. A integração da ciência cidadã e o envolvimento comunitário em 

projetos de pesquisa são estratégias pedagógicas que fortalecem essa conexão entre o saber 

acadêmico e o popular, promovendo a inclusão e o desenvolvimento de habilidades críticas 

(Santos et al., 2025) 

Ao dizer “eu sempre gostei de trabalhar voltado mesmo para comunidade”, Vera 

inscreve sua docência em um território ético e político. Essa postura se materializa também em 

suas produções acadêmicas e experiências de pesquisa. Em alguns artigos publicados, Vera e 

seus colegas discutem sobre a importância da Educação Especial e Inclusiva no ensino de 

Ciências, destacando a necessidade de metodologias e materiais didáticos adaptados que tornem 

a aprendizagem significativa para estudantes com necessidades educacionais especiais, como 

apresentado no desenvolvimento de um E-book com propostas metodológicas acessíveis para 

o 7º ano do Ensino Fundamental (Cruz et al., 2025). Também abordam os desafios e 

possibilidades do Ensino de Química na Educação de Jovens e Adultos (EJA), enfatizando o 

papel de sequências didáticas inclusivas que promovam a participação ativa e despertem o 

interesse dos alunos em conteúdos como soluções, solubilidade e concentração (Sena et al., 

2025). Além disso, Vera contribuiu para a obra “Ciência para todos: criando recursos didáticos 

inclusivos para o 8º ano” (Santos et al., 2025), que reforça a perspectiva de um ensino de 

Ciências democrático, sensível às diferenças e comprometido com a inclusão 

Além disso, em sua apresentação no 51° Congresso Brasileiro de Química em 2011, 

Vera investiga o perfil etnobotânico de plantas medicinais utilizadas na comunidade de Bom 



75 

 

Jesus, em Imperatriz-MA. O estudo evidencia uma valorização dos saberes populares, 

tradicionalmente marginalizados pela ciência hegemônica. Ao integrar conhecimentos 

ancestrais às práticas acadêmicas, Vera participa ativamente de um movimento de revalorização 

epistêmica que questiona o epistemicídio e reinscreve o saber local como ciência legítima. Essa 

abordagem se alinha com as epistemologias decoloniais, que buscam romper com os 

universalismos e modelos eurocêntricos de conhecimento, valorizando as diversas formas de 

produzir e validar o saber (Marcondes, 2023). Sua atuação como pesquisadora, portanto, é 

indissociável de seu compromisso com a justiça cognitiva e com a presença transformadora da 

mulher negra na produção do conhecimento científico. Como nos lembra Bell Hooks (1994), 

ensinar é um ato de liberdade, e, para mulheres negras, é também um gesto de insurgência 

contra a lógica colonial que tenta domesticar nossos corpos e nossas ideias. 

Esse compromisso com a transformação é também visível na trajetória de Lídia, cuja 

atuação como coordenadora do PIBID22 representou uma virada para o curso de Química. Ela 

relata com orgulho: “Minha maior realização foi ser coordenadora do PIBID [...] isso mudou o 

perfil do curso de química, porque os alunos ganhavam bolsa.” Sua fala evidencia como 

políticas de indução à formação docente e à permanência estudantil são instrumentos essenciais 

para democratizar o acesso e garantir a continuidade dos estudos, especialmente para estudantes 

de origem popular, negros e periféricos. 

Programas como o PIBID são amplamente reconhecidos na literatura acadêmica como 

fundamentais para a formação inicial de professores e para o fortalecimento da permanência 

estudantil (Valério, 2021). No entanto, sua operacionalização ainda depende da militância e do 

engajamento pessoal de professoras e coordenadoras. Como indicam estudos recentes sobre os 

desafios de programas de formação de professores (Guerra et al., 2023), esses programas 

frequentemente recaem sobre mulheres, especialmente negras, que acumulam funções 

pedagógicas, administrativas, afetivas e políticas sem o devido reconhecimento ou suporte 

institucional. Esses estudos revelam, mais uma vez que, a invisibilidade e a sobrecarga de 

trabalho são realidades persistentes para mulheres negras na academia, que enfrentam uma 

dupla discriminação de gênero e raça. 

Quando Lídia assume a coordenação do Programa do PIBID, na UEMA, com 225 

bolsistas, ela não só gerencia um programa: ela sustenta, com seu próprio corpo e saúde, a 

esperança de continuidade para centenas de jovens em formação. “Esse projeto aqui, em 2018, 

                                                 
22

 https://www.pibid.uema.br/?page_id=52; https://www.educacao.ma.gov.br/governo-firma-parceria-para-

iniciacao-a-docencia-em-escolas-estaduais/  



76 

 

foi o que desencadeou meu problema de saúde [...] foram quatro anos à frente deste programa, 

com 225 bolsistas”, diz ela. Sua fala revela o que muitos estudos têm apontado como a 

precarização silenciosa do trabalho docente: uma lógica institucional que celebra os resultados 

sem oferecer apoio emocional, estrutural ou psicológico às mulheres que os tornam possíveis. 

O envolvimento radical com a docência, especialmente no campo da formação de professores, 

frequentemente ultrapassa os limites institucionais e invade o corpo, a saúde, o tempo e o afeto 

dessas educadoras (Barbosa, 2022). O racismo estrutural e as microagressões no ambiente 

acadêmico impactam diretamente a saúde psíquica e emocional de mulheres negras, levando a 

um sofrimento que muitas vezes é invisibilizado e individualizado pela própria instituição 

(Jesus, 2025). 

É o que Hill Collins chama de “dupla consciência”: estar dentro de um sistema que se 

deseja transformar, mas que resiste às mudanças estruturais e cobra, das mulheres negras, uma 

energia permanente de reparação, cuidado e inovação (Collins, 2000). Essa consciência de 

viver e atuar entre mundos inconciliáveis demanda enorme esforço psíquico. Trata-se de uma 

militância cotidiana que se dá muitas vezes em silêncio, sem o devido reconhecimento, mas 

que, paradoxalmente, sustenta os pilares da própria universidade pública. A pesquisa de Trebien 

(2021), por exemplo, mostra como as políticas de permanência, quando conduzidas por 

mulheres engajadas, tornam-se também lócus de sofrimento psíquico, na medida em que 

escancaram a ausência de políticas de cuidado com quem cuida. 

Nesse sentido, a trajetória de Lídia não é apenas inspiradora, ela é reveladora de uma 

estrutura que se mantém pela força de docentes como ela. E que, por isso, precisa ser 

urgentemente repensada: com mais escuta, mais apoio, mais política pública que valorize, 

proteja e repare. 

A música surge, nesse contexto, como espaço de reinvenção, como forma de manter 

viva a sensibilidade quando o corpo não dá conta. “Eu me reinventei na música, porque 

precisava ter uma atividade”, diz Lídia, revelando que a prática artística também pode ser 

pedagógica, um lugar onde se reconstroem afetos e se alargam as formas de ensinar e existir. 

A docência, para essas mulheres, não se limita ao conteúdo disciplinar. Está no cuidado 

com os alunos que chegam com “limitações”, na construção de laboratórios com recursos 

escassos, na leitura compartilhada de livros não necessariamente da Química, mas fundamentais 

para ampliar o horizonte intelectual dos estudantes. “Sempre que eu lia um livro, eu levava para 

a sala de aula, comentava com eles. Não importa se era da área da química”, afirma Vera. A 

ciência, nessa pedagogia, é atravessada pela vida, pela escuta, pela política. 



77 

 

Quando Vera diz “eu queria ser química, continuar sendo química, com todas as 

dificuldades que eu tive”, ela reivindica o direito de permanecer em um espaço que, 

historicamente, tentou excluí-la. A permanência, aqui, não é mero ato de resistência passiva, 

mas uma escolha afirmativa de existir na ciência com afeto, com paixão e com compromisso. 

Ela vê na Química um campo do saber, uma linguagem de possibilidade, de transformação e de 

pertencimento. “Porque realmente, se a gente for analisar, é muito, você mexe com cálculo, 

você mexe com física, mas a química em si é maravilhosa, é belíssima e resolve muita solução.” 

Sua fala nos convida a reimaginar a ciência como território que pode, sim, ser afetivo e 

mobilizador, especialmente quando atravessado por experiências de exclusão e desejo de 

mudança. 

Essa paixão não é ingênua nem individualista. Ela está entrelaçada à coletividade, à 

docência e à luta por um projeto de ciência que seja socialmente comprometido. “Eu influenciei 

tanto, eu não, a ciência, não fui eu, a ciência química. Eu falava com tanto gosto da química 

que ele chegou hoje, ele faz doutorado.” O gesto de Vera não é de apropriação do mérito, mas 

de partilha da potência da ciência como forma de elevar, encorajar, impulsionar outros corpos 

negros. É o que Bell Hooks (1994) chamaria de prática pedagógica engajada, onde o 

conhecimento é mediação de liberdade. 

A formação de professores, por sua vez, é narrada como um desafio constante. “É uma 

tarefa bem árdua”, diz Vera, ao explicar que muitos alunos chegam sem saber se comportar na 

universidade. Mais do que uma crítica, sua fala revela o abismo entre o perfil social dos 

estudantes de licenciatura e a lógica institucional que, muitas vezes, os desconsidera como 

sujeitos históricos. Isso evidencia a urgência de uma formação que vá além do conteúdo técnico: 

que acolha, que oriente, que reconheça e valorize os saberes de origem popular. É o que Freire 

(1996) propõe ao afirmar que educar é um ato de amor e coragem, e, nesse caso, também um 

ato de reparação histórica. Formar professores em contextos de vulnerabilidade é, portanto, 

construir um projeto de justiça social, no qual ensinar não se reduz a transmitir, mas a construir 

com o outro caminhos de emancipação. 

A proposta de Vera de integrar professores de Química, Física e Biologia em um 

laboratório voltado ao ensino de ciências exemplifica uma visão colaborativa e transdisciplinar 

da educação, uma prática que ultrapassa os muros disciplinares para instaurar a ciência como 

linguagem plural, coletiva e politicamente comprometida. Essa abordagem rompe com a lógica 

fragmentada do ensino tradicional, em que cada disciplina se fecha em si mesma, e inaugura 

uma concepção de ciência que é efetivamente plural e interdependente. Em vez de reproduzir 



78 

 

um saber segmentado, a experiência científica torna-se um espaço de cuidado, que não adoece, 

mas que escuta; que não exclui, mas que repara; que não impõe, mas que acolhe reciprocidade. 

Essa concepção dialoga também com a educação crítica, que vê no laboratório a 

possibilidade de formar sujeitos reflexivos e transformadores, capazes de compreender as 

interconexões entre fenômenos naturais e sociais. Ao propor essa interseção entre disciplinas, 

Vera fortalece uma prática pedagógica que considera a ciência como potência de cuidado, 

resolução e mobilização coletiva. 

A prática pedagógica dessas mulheres não são somente boas práticas, são prática política 

e um espaço de resistência. É o lugar onde a Química encontra o corpo, a escuta, a 

ancestralidade, a política. E é por isso que seguimos: porque transformar o mundo também 

passa pela sala de aula. 

7.5 LEGADOS, SUBJETIVIDADES E (RE)INVENÇÕES 

Entre as camadas mais profundas da experiência de ser mulher negra na ciência, há 

territórios pouco nomeados, mas densamente vividos: o da dor psíquica, da maternidade 

tensionada, das reinvenções afetivas, da solidão institucional e das redes que sustentam quando 

os sistemas falham. Nesta categoria, o que se desenha é um mapa de subjetividades que, mesmo 

atravessadas por esgotamento, racismo, solidão e sobrecarga, encontram formas de dizer “eu 

permaneço”, ainda que por outras vias. São vivências que revelam que a permanência não é 

neutra nem pacífica, mas uma forma cotidiana de resistência, reinvenção e construção de novos 

sentidos de existência. 

Vera, ao compartilhar sua vivência com a depressão pós-parto, abre um campo pouco 

discutido na vida de mulheres negras acadêmicas: o da saúde mental materna. “Por incrível que 

pareça, eu ainda tive depressão pós-parto.” A surpresa que antecede a declaração denuncia o 

quanto essa dor ainda é invisibilizada ou naturalizada em corpos negros, como se não houvesse 

espaço legítimo para sua vulnerabilidade e sofrimento. A ideia de que a mulher negra precisa 

ser sempre forte, resistente, imune à dor, é uma construção histórica que produz adoecimento, 

uma construção que remonta à escravização, à hiperssexualização, à animalização e à 

desumanização de mulheres negras ao longo dos séculos.  

O mito da mulher negra forte, como discutem diversas autoras negras feministas, entre 

elas Angela Davis e Bell Hooks, não é apenas um estereótipo, mas um dispositivo de 

silenciamento: espera-se que essas mulheres suportem tudo, sem romper, sem pedir ajuda, sem 

adoecer. Como discutem Gaudêncio (2024), mulheres negras que atuam na docência, 



79 

 

sobretudo na educação superior, enfrentam exigências múltiplas e desumanizantes, tendo o 

adoecimento como uma consequência direta das expectativas desmedidas impostas sobre elas. 

A fala de Vera, ao mesmo tempo em que expõe a dor, também a legitima, abrindo frestas para 

que outras possam nomear seus sofrimentos e reivindicar cuidado. Essa fala tensiona a 

romantização da força e nos convida a repensar o cuidado como direito, não como fraqueza. 

Discutir saúde mental materna entre mulheres negras é, portanto, um gesto político, que desafia 

o apagamento e reivindica a complexidade da experiência de ser mulher, negra, mãe e 

intelectual. 

A maternidade, que por vezes é socialmente romantizada como plenitude e destino, 

aparece aqui como desafio psíquico, mas também como ato político e pedagógico. Vera narra 

com orgulho e emoção o momento em que conseguiu romper com a lógica simbólica do 

embranquecimento infantil ao escolher bonecos negros para as lembrancinhas do nascimento 

de seu filho: “Eu consegui quebrar aquela coisa de só querer receber um bonequinho de cor 

branca, e eu não aceitava aquilo.” Ela completa: “E eu lembro que foi uma coisa que chocou 

muito, porque não tinha [...] Aí eu consegui, as lembrancinhas chegaram a tempo, eu tive meu 

filho.” Trata-se de um gesto simples, mas profundamente subversivo, uma recusa à hegemonia 

da branquitude como padrão de beleza, afeto e humanidade desde a primeira infância. Como 

aponta Baccelli et al. (2024), a construção da autoestima negra desde os primeiros anos é parte 

essencial da luta antirracista no campo educacional, familiar e simbólico. Vera, ao fazer essa 

escolha, inaugura outra pedagogia: a da representatividade como afeto e horizonte. 

Esse cuidado com o legado simbólico que se deixa para os filhos reaparece na forma 

como Vera ressignifica sua própria trajetória: “Vera Lúcia é uma criança que cresceu numa 

família muito humilde, que acredita muito no que ela faz e que tem cada vez mais vontade de 

fazer [...] que tu venceu, que sempre acreditou. ” É nessa fala que se vislumbra a tessitura de 

uma identidade forjada na escassez, mas também na fé em si mesma e nos saberes herdados de 

sua ancestralidade. Essa autodefinição é ao mesmo tempo um gesto de resistência e de 

reconstrução subjetiva, pois recusa a narrativa dominante que associa pobreza à ausência de 

projeto ou de valor.  

Vera reivindica a potência que emerge das margens, das brechas, da sobrevivência 

cotidiana. Sua trajetória tensiona os discursos meritocráticos que apagam as desigualdades 

históricas e que tratam o sucesso como algo desvinculado do contexto social e racial. A sua 

história é também a de muitas outras mulheres negras que, como destaca Hill Collins (2019), 

são socializadas para cuidar dos outros enquanto aprendem, aos poucos e com esforço, a cuidar 

de si, um processo doloroso, muitas vezes solitário, mas também profundamente criativo. Ao 



80 

 

transformar sua memória de luta em potência para o presente e em direção ao futuro, Vera 

afirma sua subjetividade como espaço de elaboração, memória, enfrentamento e herança. Ela 

mostra que construir uma vida digna sendo mulher negra é mais do que resistência: é também 

um modo de inscrever-se no mundo com dignidade, autoria e voz própria. 

Se em Vera encontramos o gesto político e afetivo que entrelaça maternidade, ciência e 

representatividade, em Lídia vemos o esgotamento, a pausa e a reinvenção como modos de 

resistência. “Esse projeto aqui, em 2018, foi o que desencadeou meu problema de saúde”, relata, 

referindo-se ao período em que coordenou o programa PIBID com 225 bolsistas. Sua fala 

carrega a densidade do desgaste físico, emocional e psíquico de quem se dedicou intensamente 

à docência, à gestão acadêmica e à construção de caminhos para outras e outros. Como 

argumentam Azevedo, Clemente e Clemente (2020), a sobrecarga enfrentada por docentes 

negras, somada ao racismo institucional, amplia os riscos de adoecimento psíquico e coloca em 

evidência a urgência de políticas de cuidado, acolhimento e reconhecimento dessas presenças 

na universidade. 

O afastamento definitivo do trabalho, no entanto, não significou um fim, mas o início 

de outra forma de presença. Lídia se reinventa na arte, na música e no piano. “Hoje eu estudo 

piano. Sempre gostei de piano. Então, eu comprei o piano pra mim. Estou estudando. Já consigo 

tocar músicas.” A linguagem sonora passa a ser expressão de uma subjetividade antes 

atravessada pelas normas acadêmicas. “Eu me reinventei na música, porque precisava ter uma 

atividade.” Essa retomada de uma sensibilidade anterior à identidade profissional nos lembra 

que resistir não é apenas continuar no mesmo lugar, mas também se permitir refazer, em outras 

direções, afirmando outras formas de existir, de sentir e de produzir sentido. 

Ao entrar para o coral da universidade, “Já vou completar três anos de Coral UFMA23” 

, Lídia encontra uma nova coletividade, um novo pertencimento, agora não mais mediado por 

avaliações, metas ou cobranças institucionais, mas por afeto, ritmo e voz. Sua experiência 

reafirma a importância dos espaços de expressão artística e cultural como formas legítimas de 

reconstrução da subjetividade docente e da saúde emocional. Não se trata de abandono da 

ciência, mas de sua expansão por outros registros da vida. A música, nesse contexto, aparece 

como linguagem de cura, de comunidade, de reinvenção e de alegria. 

Ao reconhecer o apoio do filho durante esse processo, Lídia visibiliza outra dimensão 

dessa reconstrução: as redes familiares como espaços de cuidado, sustentação e elaboração de 

                                                 
23

 Coral UFMA é um dos mais tradicionais grupos de canto coral do país. É o anfitrião do Festival Maranhense 

de Cores (Femaco).  https://www.instagram.com/p/C-I3hDTpL3h/  



81 

 

sentido. “Tenho um filho maravilhoso [...] e hoje é... como eu fiquei impossibilitada de 

continuar no exercício da minha profissão [...] ele tem me ajudado bastante, né?” Esse 

reconhecimento, que poderia passar despercebido como uma simples gratidão pessoal, carrega 

uma densidade política e afetiva significativa. Em contextos nos quais as universidades ainda 

operam sob lógicas meritocráticas, competitivas e desumanizantes, sobretudo para mulheres 

negras, são essas redes que tornam possível a permanência e a sobrevivência emocional e 

simbólica. 

 Na ausência de políticas institucionais adequadas e de uma cultura institucional 

verdadeiramente inclusiva, são os laços afetivos, muitas vezes invisibilizados na lógica 

acadêmica, que sustentam a travessia. Marques et al. (2024) lembram que, diante do racismo 

estrutural, o suporte emocional das redes familiares e comunitárias tem sido historicamente um 

fator de sobrevivência para mulheres negras, funcionando como âncora emocional, como chão 

simbólico e como refúgio diante das pressões cotidianas. Esses laços também operam como 

formas de resistência coletiva e cotidiana, pois desafiam a lógica individualista que estrutura a 

produção científica. Ao nomear o filho como apoio, Lídia reconfigura a própria ideia de 

produção acadêmica: ela é feita em rede, em vínculo, em afeto compartilhado, e isso também é 

epistemologia negra. 

Essas narrativas revelam que os legados deixados por Vera e Lídia não se restringem à 

atuação científica ou institucional. Seus corpos, suas histórias, suas formas de resistir, de pausar 

e de se reinventar constituem saberes outros. Seus silêncios e cantos, suas dores e superações, 

seus gestos e escolhas são legados vivos. São modos de ser e estar no mundo que não cabem 

nos moldes técnicos da produtividade acadêmica, mas que, justamente por isso, são 

profundamente transformadores. São epistemologias encarnadas, como diria Bell Hooks 

(1995), construídas a partir da experiência e do corpo, do afeto e da dor, da escuta e da criação. 

E é também nesse ponto que me reconheço. A música, para mim, sempre foi mais do 

que passatempo. Foi linguagem primeira, foi colo, foi fôlego. Cresci ouvindo minha avó Nana 

me dizer que eu devia estudar para não passar pelas mesmas dificuldades que ela enfrentou. 

Suas palavras ecoavam como uma oração e como uma orientação. Cantei nas lutas, nos 

cansaços, nas vitórias silenciosas.  

A música me ensinou a escutar o mundo de outro jeito, a respirar fundo antes de desistir, 

a me refazer quando tudo parecia ruir. E nesse gesto de cantar, havia também uma forma de 

resistência. Como lembra Audre Lorde (2009), "a poesia não é um luxo", e podemos dizer o 

mesmo da música. Em contextos marcados pela exclusão e pela violência simbólica, cantar é 

também insistir em uma humanidade que o sistema tenta negar. A arte, nesse sentido, não é 



82 

 

evasão, mas elaboração. É refúgio, denúncia, vínculo, memória. Quando digo que nossa ciência 

também canta, estou reivindicando uma ciência que sente, que se conecta, que não separa razão 

de emoção, saber de corpo, produção de cuidado. Hoje, ao acompanhar as histórias de Vera e 

Lídia, sinto que estamos compondo uma mesma canção, feita de rupturas e retornos, de 

memórias e projetos, de ancestralidade e invenção. Nossa ciência, afinal, também canta. E 

quando canta, cura, reconstrói e afirma outras possibilidades de futuro. 

 

 

 

  



83 

 

8 FORMAÇÃO DOCENTE E UM ENSINO DE CIÊNCIAS NUMA 

PERSPECTIVA DECOLONIAL E AS NARRATIVAS DE VERA E LÍDIA 

Buscamos com esta pesquisa compreender as intersecções de raça, gênero e classe 

nas vivências das primeiras mulheres pretas que se doutoraram em Química no 

Maranhão, por meio de suas nas narrativas de vida, evidenciando modos de como essas 

experiências podem enriquecer a discussão sobre uma formação docente e um ensino de 

ciências numa perspectiva decolonial, podendo, dessa forma oferecer subsídios para a 

formulação de políticas inclusivas que promovam a equidade racial e de gênero na ciência. 

Este capítulo articula a teoria com a experiência vivida, demonstrando como as 

trajetórias de Vera e Lídia não são apenas histórias individuais, mas manifestos pedagógicos 

que redefinem o ensino de ciências. Elas encarnam uma docência insurgente, que questiona e 

subverte a lógica hegemônica da academia. 

 

8.1 O ENSINO DE CIÊNCIAS COMO PRÁTICA DE COLONIALIDADE 

A crença na neutralidade da ciência é um dos pilares do mito moderno. Longe de ser um 

campo isento de interesses, a ciência nasceu e se consolidou em íntima relação com os projetos 

coloniais, funcionando como dispositivo de legitimação da exploração, da escravidão e da 

hierarquização racial. Ao mesmo tempo em que se apresentava como universal e objetiva, a 

ciência produzia classificações que determinavam quem era humano e quem deveria ocupar os 

espaços da não humanidade; quem tinha voz e quem deveria permanecer silenciado. Essa matriz 

colonial do saber, como mostra a perspectiva decolonial, não foi superada: ela segue operando 

no ensino de Ciências, reproduzindo currículos e práticas pedagógicas que reafirmam a 

centralidade da Europa e tratam como periféricos, atrasados ou inexistentes os conhecimentos 

produzidos por povos negros, indígenas e por comunidades tradicionais. 

Sueli Carneiro (2005) conceitua esse processo como epistemicídio. Trata-se da 

destruição sistemática de conhecimentos, cosmologias e práticas de saber que não se enquadram 

na racionalidade eurocêntrica. O epistemicídio é também um processo subjetivo: ele não só 

elimina ou desqualifica saberes, mas afeta a autoestima epistêmica dos sujeitos, produzindo 

neles a sensação de que nada têm a ensinar, apenas a aprender. No ensino de Ciências, esse 

fenômeno se traduz na ausência de referências que contemplem a diversidade epistêmica, na 

negação dos saberes populares e na insistência em apresentar a racionalidade europeia como 

sinônimo de verdade. Quando plantas medicinais são classificadas como superstição, quando a 



84 

 

oralidade é tratada como pouco confiável e quando os modos de conhecer ancestrais não entram 

nos currículos, o que está em curso é a reafirmação da hierarquia que coloca a ciência ocidental 

no topo e todas as demais formas de conhecimento em posição subalterna. 

Frantz Fanon (2008), em Pele negra, máscaras brancas, descreve as consequências 

desse processo para a subjetividade negra. Ele afirma que a colonialidade produz uma cisão 

radical na experiência humana, criando o espaço da zona do não ser, um território simbólico 

em que o sujeito negro é constantemente empurrado para fora da humanidade plena, obrigado 

a viver entre a invisibilidade e a deslegitimação. Essa zona é mais do que um conceito filosófico: 

ela se materializa na escola, no laboratório, na universidade, quando corpos negros são tratados 

como intrusos, quando suas capacidades intelectuais são questionadas ou quando sua presença 

é tolerada apenas sob a condição da assimilação. No ensino de Ciências, a zona do não ser se 

manifesta quando estudantes negros não encontram referências que validem suas histórias, 

quando professores naturalizam a ausência de cientistas negros nos conteúdos ensinados ou 

quando a meritocracia é usada para justificar exclusões que são, na verdade, estruturais. 

Angela Davis (2016), em Mulheres, Raça e Classe, ajuda a compreender que essas 

exclusões não são fruto de uma única forma de opressão, mas do entrelaçamento entre raça, 

gênero e classe. Para as mulheres negras, os obstáculos no acesso e permanência na ciência não 

podem ser explicados apenas pelo racismo ou apenas pelo sexismo: são resultado de um sistema 

que combina, de maneira inseparável, as opressões de raça, de gênero e de classe social.  

Desse modo, o ensino de Ciências, ao se apresentar como neutro, mascara esse 

entrelaçamento e naturaliza o fato de que as mulheres negras são quase sempre minoria absoluta 

em cursos de graduação, pós-graduação e nos espaços de decisão acadêmica. Essa interconexão 

entre opressões também explica por que, mesmo quando conseguem ingressar nesses espaços, 

são constantemente pressionadas a provar seu valor em um ambiente que não lhes reconhece 

pertencimento. 

A crítica à neutralidade científica é, portanto, mais do que uma questão epistemológica: 

é uma questão política. Ela denuncia o modo como a ciência e seu ensino têm funcionado como 

mecanismos de epistemicídio (Carneiro, 2005), apagando sujeitos, histórias e epistemes, e 

confinando corpos negros naquilo que Fanon (2008) denominou de zona do não ser, espaço de 

desumanização que impede o reconhecimento de sua plena humanidade e de sua legitimidade 

como produtores de conhecimento. Essa produção de ausências não é acidental, mas estrutural: 

ao negar validade aos conhecimentos não ocidentais, a ciência legitima as hierarquias raciais e 

de gênero que sustentaram, e ainda sustentam, o projeto colonial. No campo educacional, isso 

significa que a escola que ensina apenas a ciência que validou o colonialismo, a escravidão e a 



85 

 

subalternização de povos inteiros, ao invés de ser espaço de democratização do saber, 

frequentemente atua como reprodutora da exclusão,  

Reconhecer o ensino de Ciências como prática de colonialidade é fundamental para 

compreender por que pessoas negras, sobretudo mulheres, foram e continuam sendo afastadas 

dos espaços de produção do conhecimento. Esse afastamento não é consequência da falta de 

interesse ou de mérito, mas de um projeto histórico que as colocou na posição de “não sujeitos” 

da ciência. O epistemicídio, ao desautorizar seus saberes, e a zona do não ser, ao desumanizar 

seus corpos, explicam as barreiras que se atualizam nos vestibulares, nas bancas acadêmicas, 

nos critérios de excelência e nas salas de aula. A colonialidade opera como filtro que não apenas 

seleciona conteúdos, mas define quem pode ocupar a posição de enunciador do conhecimento. 

Ao mesmo tempo, essa crítica abre caminho para outra compreensão: se o ensino de 

Ciências reproduziu a colonialidade do saber, ele também pode ser reinventado como prática 

de libertação. Denunciar o mito da neutralidade e expor os mecanismos de exclusão é o primeiro 

passo para deslocar a educação científica de um campo de apagamento para um espaço de 

afirmação de múltiplas epistemologias. Reconhecer os saberes negros, indígenas e populares 

como legítimos não é um gesto de inclusão simbólica, mas uma transformação estrutural na 

forma de conceber o conhecimento científico. Nesse sentido, a crítica de Carneiro, Fanon e 

Davis desvela as violências do passado e do presente, bem como aponta para a possibilidade de 

construir um ensino de Ciências que não reproduza a zona do não ser, mas que seja território 

de existência plena, onde todas as vozes possam ser reconhecidas como produtoras de saber. 

 

8.2 A DOCÊNCIA DECOLONIAL DE VERA E LÍDIA: REESCRITA E 

REEXISTÊNCIA 

A docência exercida por Vera e Lídia ultrapassa a dimensão formal de ocupar uma vaga 

em instituições públicas de Ensino Superior. A presença dessas mulheres negras doutoras em 

Química, nesses espaços, representa uma ruptura com a lógica histórica que manteve o espaço 

científico e acadêmico majoritariamente branco, masculino e elitista. Cada aula, cada gesto e 

cada decisão que tomam em sua prática profissional são atos pedagógicos, atos de reparação 

histórica que reescrevem os caminhos da ciência brasileira. Suas trajetórias afirmam, em 

contraponto ao epistemicídio denunciado por Carneiro (2005), que os saberes das mulheres 

negras não só existem como resistem, e que a docência é um dos lugares em que essa resistência 

se materializa como prática decolonial. 



86 

 

Quando Vera narra seu trabalho com as plantas medicinais da comunidade de Bom 

Jesus, evidencia uma pedagogia que desestabiliza a noção de ciência restrita ao laboratório e 

aos protocolos eurocentrados. Ao legitimar o conhecimento popular e ancestral como fonte 

válida de ensino e aprendizagem, a docência de Vera assemelha-se àquilo que Catherine Walsh 

(2009) chama de pedagogia decolonial: uma prática que inclui saberes subalternizados e que 

desloca o centro da produção de conhecimento, questionando os limites do que é reconhecido 

como ciência. É preciso lembrar que a Química, enquanto disciplina, historicamente excluiu 

práticas ligadas ao cotidiano, ao cuidado com a saúde e ao saber das comunidades tradicionais, 

relegando-as ao campo do “não científico”. Nesse sentido, ao aproximar a Química das ervas 

medicinais cultivadas e utilizadas pela comunidade, Vera demonstra que a ciência pode ser 

socialmente engajada e que o ensino pode, e deve, responder a demandas concretas da vida 

coletiva. Esse gesto descoloniza a noção de laboratório e cria pontes entre a ciência acadêmica 

e os saberes comunitários. 

O mesmo movimento pode ser observado na forma como Lídia reflete sobre sua 

identidade racial e o papel pedagógico de se afirmar como mulher negra em sala de aula. Ao 

declarar que é fundamental que as alunas e alunos “não esqueçam que são pretos, que exaltem 

sua cor”, Lídia articula sua prática docente à dimensão da representatividade. Como aponta 

Hooks (1995), a representatividade não é mero detalhe, mas parte constitutiva da pedagogia 

crítica: ver corpos negros em lugares historicamente negados possibilita o rompimento de 

imaginários racistas que associam ciência à branquitude. A simples presença de Lídia diante de 

uma turma já opera como espelho e inspiração, criando aquilo que Collins (2016) chamou de 

“outsider within”: ocupar um lugar de dentro, mas a partir de uma posição histórica de 

marginalidade, produzindo leituras únicas e profundamente transformadoras sobre a sociedade. 

É nesse gesto cotidiano, aparentemente simples, que reside o potencial político de uma docência 

que se torna também prática de afirmação identitária. 

Esse movimento tem implicações diretas na luta contra o pacto narcísico da branquitude, 

descrito por Bento (2002). Se as instituições brasileiras foram moldadas para naturalizar a 

exclusão de pessoas negras dos espaços de poder e prestígio, cada aula ministrada por uma 

mulher negra doutora em Química constitui um desafio concreto a esse pacto silencioso de 

manutenção de privilégios. A docência de Vera e Lídia é, portanto, prática educativa e ação 

política que confronta a ideia de que a ciência é “universal” enquanto, na prática, sempre serviu 

a interesses de uma elite branca e masculina. 

Outro elemento fundamental é o entendimento da docência como espaço de cuidado e 

cura. A experiência de Lídia à frente da coordenação do PIBID exemplifica essa dimensão. Ao 



87 

 

lutar pela permanência dos estudantes de baixa renda, garantindo bolsas e criando estratégias 

de apoio, ela transformou a docência em um território de acolhimento, onde a equidade se 

materializa. Esse esforço se conecta ao que Davis (1981) sobre as mulheres negras sempre 

estiveram à frente das lutas por sobrevivência coletiva, unindo dimensões de classe, raça e 

gênero em estratégias de resistência. No caso de Lídia, o cuidado não é uma ação secundária, 

mas o centro de sua prática: é cuidar para que outras e outros permaneçam na universidade, 

mesmo que isso implique sobrecarga e adoecimento. Tal dimensão confirma a docência como 

prática político-afetiva, uma pedagogia que combina rigor científico e compromisso ético com 

a vida de seus alunos. 

Esse atravessamento entre luta e adoecimento também revela as contradições da 

docência decolonial em contextos institucionais marcados pela precarização. Como mostra 

Bento (2022), as instituições não foram desenhadas para corpos negros, e a presença de 

mulheres negras nesses espaços gera tanto deslocamento quanto resistência. Se, por um lado, 

Vera e Lídia afirmam a potência de sua existência, por outro, pagam um preço alto em termos 

de saúde física e mental. A docência decolonial, portanto, não é isenta de dor: ela é também um 

campo de disputas, onde o desgaste do corpo e da mente convive com a esperança de 

transformação. 

Outro aspecto que merece destaque é a relação dessas mulheres com a arte, 

especialmente a música. A narrativa de Lídia, ao reconhecer a importância da música em sua 

vida e em sua prática, nos convida a pensar em uma ciência que não se limita ao racionalismo 

estreito. Trata-se de uma ciência que canta, que sente, que se emociona, que se abre ao poético 

e ao sensível. Essa integração rompe com a dicotomia moderna entre razão e emoção, 

denunciada por Collins (2016), e reafirma uma epistemologia negra que valoriza a totalidade 

do ser humano. A arte, nesse contexto, não é ornamento, mas parte constitutiva de um modo de 

conhecer e ensinar que se recusa a mutilar a experiência humana em nome de uma pretensa 

objetividade. Ao trazer a música para a docência, Vera e Lídia expandem o campo da ciência, 

mostrando que o ensino de Química pode ser também espaço de criação, de sensibilidade e de 

espiritualidade. 

Assim, a docência de Vera e Lídia pode ser compreendida como reescrita e reexistência. 

Reescrita porque reinscreve no campo científico narrativas e práticas que foram negadas pela 

colonialidade do saber, abrindo espaço para epistemologias de resistência. Reexistência porque 

afirma a possibilidade de existir no espaço acadêmico sem se submeter ao modelo hegemônico, 

mas criando brechas, fissuras e novos caminhos. Essa docência é, ao mesmo tempo, denúncia 

e anúncio: denúncia de um passado e presente de exclusão, e anúncio de futuros possíveis em 



88 

 

que meninas negras possam se reconhecer na ciência e na universidade. Cada gesto dessas 

mulheres é, portanto, ato de reparação histórica e profecia de um outro tempo, em que a ciência 

possa ser plural, democrática e profundamente enraizada na vida. 

8.3 INSURGÊNCIA EPISTÊMICA E RECONSTRUÇÃO 

 As trajetórias de Vera e Lídia iluminam, com força incontornável, o que significa 

insurgir epistemicamente dentro de um sistema que, historicamente, relegou mulheres negras 

ao silêncio e à marginalidade. Suas vivências não se limitam à sobrevivência em um espaço 

excludente; ao contrário, representam um movimento ativo de reformulação, no qual a docência 

e a pesquisa se tornam práticas de resistência e reexistência. Nessa medida, o percurso dessas 

professoras doutoras em Química deve ser compreendido como insurgência epistêmica: uma 

recusa a aceitar os limites impostos pela colonialidade do saber e uma afirmação de que a 

ciência pode ser reconstruída a partir de suas experiências, valores e compromissos éticos. 

A formação docente, se de fato deseja se constituir como prática decolonial, não pode 

prescindir dessas narrativas. O currículo, muitas vezes moldado por cânones eurocêntricos, 

precisa ser atravessado por histórias como as de Vera e Lídia, que desafiam a lógica de 

neutralidade e universalidade da ciência. Como lembra Davis (1981), não há emancipação 

possível sem considerar as intersecções de raça, gênero e classe, pois é nesse entrecruzamento 

que se revelam tanto as opressões quanto às estratégias de resistência. Incorporar essas 

narrativas ao currículo significa reconhecer que a docência em Química não se limita à 

transmissão de conteúdos técnicos, mas envolve também um compromisso com a justiça social, 

com a memória histórica e com a valorização de epistemologias negras. 

As contribuições de Vera e Lídia não se restringem ao que produzem em termos 

acadêmicos, artigos, dissertações, teses ou relatórios de pesquisa. Sua maior contribuição reside 

na forma como vivem e ensinam. A sala de aula e o laboratório, sob sua mediação, deixam de 

ser apenas espaços de reprodução de conhecimento hegemônico e passam a ser territórios de 

resistência, onde se aprende a lógica da ciência e também a dignidade de existir como sujeito 

negro na universidade. Ao exalarem suas identidades, ao afirmarem o cuidado como valor 

pedagógico e ao integrarem arte e sensibilidade ao ensino, elas transformam práticas cotidianas 

em gestos de esperança. Esse movimento não é periférico, mas central: é o que dá sentido à 

docência como prática transformadora. 

Finalizando este capítulo, é importante ressaltar que esta pesquisa, ao narrar as histórias 

de Vera e Lídia, também participa desse processo de insurgência e reconstrução. Dar-lhes lugar 



89 

 

de protagonismo na história da ciência do Maranhão não é apenas um gesto acadêmico, mas 

também político e ético. Trata-se de reconhecer que a ciência brasileira foi, e continua sendo, 

moldada por sujeitos que, por muito tempo, foram invisibilizados, mas que, mesmo assim, 

abriram caminhos para que outras mulheres negras possam se ver e se reconhecer no espaço 

científico. Recontar essas histórias é, portanto, parte da reescrita necessária para que a ciência 

no Maranhão se torne mais diversa, mais justa e comprometida com a vida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



90 

 

9 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Esta dissertação nasceu de inquietações profundas, que escapam às lacunas teóricas e 

transbordam do corpo, da pele, da memória. Inquietações que ganham forma ao serem 

partilhadas pelas vozes de Vera Lúcia e Lídia Santos, mulheres negras doutoras em Química, 

cujas trajetórias reconfiguram os contornos da ciência e da docência. O que começou como uma 

busca acadêmica transformou-se em uma travessia ética, política e afetiva. 

Ao analisar suas vivências e práticas docentes, o que emerge são formas de resistência 

e produção de saber que escapam à lógica da ciência hegemônica, fundadas em experiências 

encarnadas, na escrevivência, na ética do cuidado e no compromisso político com a 

transformação social. Ao ocupar espaços que lhes foram historicamente negados, essas 

mulheres não apenas rompem com o epistemicídio, mas instauram outras formas de ensinar, de 

aprender e de estar no mundo acadêmico, insurgências que esta pesquisa busca visibilizar. 

Ao final do processo de análise, reafirma-se que as experiências narradas por essas 

mulheres ultrapassam o campo do vivido individual. São testemunhos de insurgência, de 

criação de caminhos, de reinvenção constante diante das ausências impostas. Suas trajetórias 

mostram que ensinar química pode ser também uma forma de resistência, de cuidado e de 

reescrita de narrativas. Ao ocuparem espaços historicamente negados, elas reconstroem 

sentidos, produzem ciência enraizada na vida, no afeto e na coletividade. 

A Análise Textual Discursiva das entrevistas permitiu identificar categorias que 

evidenciam as marcas da colonialidade nas práticas de formação docente, ao mesmo tempo em 

que revelam os saberes que emergem das vivências de ser mulher, negra e cientista em um país 

profundamente desigual. Esses saberes, forjados em múltiplas encruzilhadas, desafiam modelos 

tradicionais de ciência e anunciam novas possibilidades para o ensino e para a formação. 

A presente pesquisa oferece contribuições importantes em diferentes dimensões. No 

campo teórico, articula de forma consistente os referenciais da decolonialidade, do feminismo 

negro e da interseccionalidade com o ensino de Ciências, ampliando os modos de pensar e 

analisar a formação docente. Propõe uma leitura crítica do conhecimento, questionando quem 

o produz, a partir de quais lugares, com quais vozes. 

Do ponto de vista metodológico, ao valorizar a escuta como gesto político e epistêmico, 

este trabalho reafirma o lugar da narrativa como caminho legítimo de produção de 

conhecimento. As falas das entrevistadas compõem o texto como presença e pensamento, 

contribuindo diretamente para a construção dos referenciais e dos sentidos desta investigação. 

Essa pesquisa afirma que a escuta é, também, uma forma de resistência e de escrita. 



91 

 

No campo pedagógico, este estudo abre frestas para a construção de práticas formativas 

comprometidas com a vida e com a justiça. As experiências de Vera e Lídia evidenciam como 

o ensinar se entrelaça ao ser, e como os vínculos, afetos e pertencimentos moldam os modos de 

educar. Suas trajetórias indicam caminhos para uma formação mais sensível, crítica, dialógica 

e situada, que acolha as histórias e experiências como parte indissociável do processo de ensinar 

e aprender. 

Além disso, esta dissertação constitui um gesto de preservação da memória e de 

construção de futuro. Ao registrar as vivências de duas professoras negras doutoras em 

Química, inscreve na história da ciência outras referências, outras possibilidades de existir e 

fazer ciência. Contribui, assim, para ampliar o repertório simbólico e político de estudantes, 

docentes e pesquisadores comprometidos com a transformação das estruturas educacionais. 

Encerrar este trabalho é reconhecer que a escuta continua. Os caminhos aqui trilhados 

indicam a urgência de mais estudos que reconheçam e valorizem as experiências de mulheres 

negras na ciência e na educação como campos fecundos de produção de conhecimento. Que 

essa escrita reverbere, inspire, provoque e sustente novas travessias. 

Esta dissertação é também memória e semente. Memória de tantas que vieram antes, 

abrindo caminhos. Semente de uma educação mais justa, mais afetiva, mais plural. Que 

continue ecoando, mesmo fora do tom, com a força de quem transforma a dor em canto, o 

silêncio em palavra e o limite em travessia.



92 

 

10 AINDA QUE FORA DO TOM… 

 

Ainda que fora do tom, eu cantei. 

Não por ousadia, mas por não saber me calar. 

Tinha em mim uma afinação própria, feita de ausências, barulhos abafados, gargalhadas 

soltas em cozinhas pequenas, promessas sussurradas entre o trabalho e o ônibus lotado. 

Tinha em mim minhas mães, avós, minhas professoras, as lágrimas escondidas entre uma 

página e outra da dissertação. 

Chego ao fim, mas não ao silêncio. 

Este trabalho não se encerra porque ele não começou aqui. Ele é só mais um passo no 

caminho de mulheres que vieram antes de mim e que seguirão depois. O que escrevo é sopro 

e é testemunho. É palavra insistente. É costura fina entre saberes, resistências e sonhos em 

carne viva. 

Ainda que fora do tom, eu escrevi. 

Escrevi com a caneta que herdei de minhas avós. 

Escrevi com a voz embargada da menina que não sabia se podia sonhar. 

Com os olhos de quem já viu a ausência virar ausência de novo nas salas da universidade. 

Com a paciência de quem soube esperar, não pelos convites, mas pelas frestas. 

Fui eu quem abriu a porta, mesmo quando a chave não era minha. 

Quem empurrou, empurrou com o corpo e com a fé. 

Essa escrita é prece e é protesto. 

É dança em círculo, onde cada linha gira com as outras, em torno de um centro que não é 

fixo, mas que pulsa: o centro do meu povo, das minhas irmãs negras, das professoras que 

entrevistei e que me ensinaram mais do que todos os livros juntos. 

É também uma tentativa de cuidar de mim, da memória, do que não pode mais ser apagado. 

Digo agora, ao final, que ainda estou no começo. 

Ainda estou aprendendo a nomear com coragem o que antes eu só sentia no estômago. 

A desobedecer com ternura. 

A falar com a voz cheia, com a palavra que não pede licença para existir. 

Este capítulo é confissão e é continuação. 

Porque nada termina quando se escreve com o corpo inteiro. 



93 

 

E eu escrevi com tudo: com a pele, o cansaço, a música, o riso interrompido, o sonho refeito 

a cada queda. 

Ainda que fora do tom… 

Eu cantei. 

E minha voz, agora, não cabe mais só em mim. 

(Aline Roberta) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

REFERÊNCIAS 

AKOTIRENE, C. Interseccionalidade. São Paulo. Pólen, 2019. 

ARAÚJO, B. S. B. de; ROCHA, D. M.; VIEIRA, F. P. Pensando num ensino de ciências 

decolonial a partir da poesia eu-mulher de Conceição Evaristo. Filosofia e Educação, 

Campinas, SP, v. 13, n. 1, p. 1917–1937, 2021. Disponível em: 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/rfe/article/view/8664162 . Acesso em: 3 jun. 

2024. 

ARANHA, Carolina Pereira. Na trilha de Paul Ricoeur: caminhos possíveis na pesquisa em 

educação em ciências e matemática. Ensino & Multidisciplinaridade, v. 9, n. 2, p. e1823, 1–

12, 19 Abr 2024 Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/ens-

multidisciplinaridade/article/view/23141. Acesso em: 2 set 2025. 

ARANHA, C. P.; DALCIN, A. POR ENTRE PROCESSOS DE RECONHECIMENTO: 

VIVÊNCIAS CYBERFORMATIVAS EM CIÊNCIAS. Revista Areté | Revista Amazônica 

de Ensino de Ciências, [s. l.], v. 22, n. 36, p. 1–19, 2024. Disponível em: 

https://periodicos.uea.edu.br/index.php/arete/article/view/3698. Acesso em: 24 jun. 2024. 

ARFUCH, L. O espaço biográfico: dilemas da subjetividade contemporânea. Rio de Janeiro: 

EdUERJ, 2002. 

AZEVEDO, L. R.; CLEMENTE, F. da S.; CLEMENTE, M. da S. GÊNERO E SAÚDE 

MENTAL: Um Olhar sobre as Mulheres Negras Professoras Universitárias. Revista 

Feminismos, [S. l.], v. 8, n. 1, 2020. Disponível em: 

https://periodicos.ufba.br/index.php/feminismos/article/view/42425 . Acesso em: 24 jul. 2025. 

BACCELLI, Marcela Silva; JESUS, Cristiano Andrade de; BENINCASA, Miria; FRUGOLI, 

Rosa Maria da Silva. Percepções De Docentes Da Educação Infantil Sobre Relações Raciais. 

Construção psicopedagógica, São Paulo, v. 34, n. 35, 2024. Disponível em: 

https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1415-69542024000100066. 

Acesso em: 22 ago. 2024 

BATISTA, W. M.. A inferiorização dos negros a partir do racismo estrutural. Revista Direito 

e Práxis, v. 9, n. 4, p. 2581–2589, out. 2018. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rdp/a/nkt6FjJDWMvfV7DsqfBY4XK/?format=pdf&lang=pt Acesso 

em: 22 ago. 2024 

BARBOSA, Paula Porto. Mal-estar docente em tempos de pandemia. Trabalho de 

Conclusão de Curso (Licenciatura em Pedagogia)-Faculdade de Educação, Universidade 

Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2022. 

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. Companhia das letras, 2022 

BILGE, Sirma. Interseccionalidade. Boitempo Editorial, 2021. 

BILGE, Sirma. Théorisations féministes de l’intersectionnalité. Diogène, n. 1, p. 070-088, 2009. 

BOND, Letycia. Pesquisa aponta crescimento da população negra no ensino superior: estudo 

estará disponível na próxima terça-feira. Agência Brasil, São Paulo, 12 nov. 2024. Disponível 



 

 

em: https://agenciabrasil.ebc.com.br/educacao/noticia/2024-11/pesquisa-aponta-crescimento-

da-populacao-negra-no-ensino-

superior#:~:text=Pesquisa%20aponta%20crescimento%20da%20popula%C3%A7%C3%A3o

%20negra%20no%20ensino%20superior&text=Em%202010%2C%20a%20parcela%20de,ter

%C3%A7o%20(38%2C2%25). Acesso em: 1 set. 2025. 

BRANCO, S. C. História oral: reflexões sobre aplicações e implicações. Novos Rumos 

Sociológicos, v. 8, n. 13, p. 8-27, 2020. Disponível em: 

https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/NORUS/article/view/18488. Acesso em: 28 set. 2024 

BRANDÃO, L. E. et al. Diversidade e desigualdade de gênero e raça nos grupos de 

pesquisa do Brasil: resultados do Censo do Diretório dos Grupos de Pesquisa do CNPq. 
Diamantina, MG: CEDEPLAR/UFMG, 2024. Disponível em: 

https://diamantina.cedeplar.ufmg.br/portal/download/diamantina-2024/D20_311.pdf. Acesso 

em: 11 jul. 2024. 

BRANDÃO, Z. A dialética macro/micro na sociologia da educação. Cadernos de Pesquisa. 

São Paulo, SP, n. 113, p. 153-165, jul. 2001. Disponível em: 

http://educa.fcc.org.br/pdf/cp/n113/n113a08.pdf. Acesso em 15 jun. 2024 

BRASIL, Márcia Regina C. Ciência de Mulheres Negras: um experimento de insubmissão. 

Saúde em Debate, Rio de Janeiro, v. 47, n. 136, p. 17-27, jan./mar. 2023. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/sdeb/a/hWkNRp7rp3BxNJJbyywKvXG/. Acesso em: 11 jul. 2025. 

BRASIL. Ministério da Igualdade Racial. Informe MIR: monitoramento e avaliação. nº 2: 

Edição Mulheres Negras. Brasília, DF: Ministério da Igualdade Racial, set. 2023. Disponível 

em: https://www.gov.br/igualdaderacial/pt-br/composicao/secretaria-de-gestao-do-sistema-

nacional-de-promocao-da-igualdade-racial/diretoria-de-avaliacao-monitoramento-e-gestao-

da-informacao/informativos/informe-edicao-mulheres-negras.pdf. Acesso em: 1 set. 2025. 

BRETON, Hervé. Pesquisa narrativa: entre descrição da experiência vivida e configuração 

biográfica. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, v. 50, n. 178, p. 1138-1158, out./dez. 2020. 

DOI: https://doi.org/10.1590/198053147185. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/cp/a/QxBVRnWrSypHwTpCbdShP3f/?format=pdf&lang=pt. Acesso 

em: 1 set. 2025. 

BUENO, W. De C.; ANJOS, J. C. Dos. Da interseccionalidade à encruzilhada: operações 

epistêmicas de mulheres negras nas universidades brasileiras. Civitas - Revista de Ciências 

Sociais, v. 21, n. 3, p. 359–369, set. 2021. 

BUENO, Enrico. O feminismo negro contra a injustiça epistêmica: um estudo das abordagens 

de Sueli Carneiro e Patricia Hill Collins. Civitas-Revista de Ciências Sociais, v. 24, p. e-

44575, 2024. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/civitas/a/GsdnLdHgtCWWWVsCcfbThxH/. Acesso em: 11 jul. 2025. 

CAMARGO, Marysson Jonas Rodrigues; FAUSTINO, Gustavo Augusto Assis; BENITE, 

Anna Maria Canavarro. Denegrindo o ensino de ciências/química: um percurso para a 

formação docente. Investigações em Ensino de Ciências, Porto Alegre, v. 28, n. 1, p. 1-22, 

abr. 2023. DOI: 10.22600/1518-8795.ienci2023v28n1p01. Disponível em: 

https://ienci.if.ufrgs.br/index.php/ienci/article/view/2951. Acesso em: 22 maio 2023. 



 

 

CARDOSO, Claudia Pons. Por uma epistemologia feminista negra do sul: experiências de 

mulheres negras e o feminismo negro no Brasil. Feminisma, v. 1, n. 1, p. 1-20, 2023. 

Disponível 

em:(https://feminisma.net/textos/0003%20CARDOSO,%20Claudia%20Pons.%20Experi%C3

%AAncias%20de%20mulheres%20negras%20e%20o%20feminismo%20negro%20no%20Br

asil.pdf). Acesso em: 9 jul. 2025.  

CARNEIRO, S. Epistemicídio. Geledés Instituto da Mulher Negra, 2007. Disponível em: 

https://www.geledes.org.br/epistemicidio/ Acesso em: 19 maio 2025. 

CARNEIRO, S.. Gênero, raça e ascensão social. Revista Estudos Feministas, v. 3, n. 2, p. 544-

544, 1995. 

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. 2005. 

Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo, São 

Paulo, 2005. 

CARVALHO, F. P. As descobertas científicas de Marie Curie e o seu legado à ciência e à 

humanidade. Revista Captar: Ciência e Ambiente para Todos, v. 3, n. 2, p. 1-11, 2011. 

COLLINS, Patricia Hill. Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness, and the 

Politics of Empowerment. 2. ed. New York: Routledge, 2000. 

CRENSHAW, K. W.. Mapping the margins: Intersectionality, identity politics, and violence 

against women of color. In: The public nature of private violence. Routledge, p. 93-118, 2013.  

CRUZ, Lília Vitória e Silva; CASTILHO, Quésia Guedes da Silva; LEITE, Ramilla Rocha; 

DIAS, Vera Lúcia Neves; PORTO, João Alberto Santos. Ensino de ciências e educação 

inclusiva: propostas de recursos didático-pedagógicos para o 7° ano do ensino fundamental. 

Revista Caderno Pedagógico, Curitiba, v. 22, n. 9, p. 1-20, 2025. 

CUNHA, Leandra da Silva. Mulheres negras e pós-graduação: presença de  cientistas negras 

no Centro de Ciências Naturais e Exatas da Universidade Federal  de Santa Maria (2008-

2020). 2021. 

DAVIS, A. A liberdade é uma luta constante. São Paulo: Boitempo, 2018.  

DAVIS, A. Mulheres, raça e classe. Boitempo editorial, 2016. 

Dialogando. Empoderamento feminino em STEM: conheça mulheres inspiradoras que 

revolucionam a ciência, a tecnologia, a engenharia e a matemática. Dialogando, 

[Publicado em 30/10/2024]. Disponível em: https://dialogando.com.br/comportamento/stem/. 

Acesso em: 11 jul. 2025. 

DO ROSÁRIO SEBASTIÃO, O. Ubuntu : Um Contributo Africano para um Maior 

Universalismo dos “Direitos Humanos Universais”– O Caso de Maputo (Moçambique). 

2022. 235. (Order No. 31102803) - Universidade Aberta (Portugal), Portugal, 2022. 

DOMINGOS, L. T.; SANTOS, S. C.l M. dos. Notas introdutórias sobre ciência e 

decolonialidade nos países Sul-Sul. Revista Rede-Ter, n. 1, p. 17-17, 2021. 



 

 

ELIAS, M. A.; PEREIRA, A. C. de O.. A invisibilidade da mulher negra na Ciência: uma análise 

a partir de livros didáticos de Ciências e Biologia. Revista Educar Mais, v. 5, n. 3, p. 491-499, 

2021. 

EVARISTO, C. A escrevivência e seus subtextos. In: DUARTE, C. L.; NUNES, I. R. (org.). 

Escrevivência: a escrita de nós: Reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de 

Janeiro: Mina de Comunicação e Arte, 2020 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Bahia: Editora Edufba, 2008 

FERRAROTI, F.. O fim dos intelecutais?. São Paulo: Editora Brasiliense, 1990. 

FERREIRA, K. P.; GENOVESE, C. L. de C. R. Os desafios das mulheres na Ciência: Marie 

Curie como figura feminina no campo científico. Educação, Ciência e Cultura, v. 27, n. 2, 

2022. Disponível em: https://revistas.unilasalle.edu.br/index.php/Educacao/article/view/8837. 

Acesso em: 14 ago. 2024 

FIGUEIREDO, A. Epistemologia insubmissa feminista negra decolonial. Revista Tempo e 

Argumento, Florianópolis, v. 12, n. 29, p. e0102, 2020. DOI: 

10.5965/2175180312292020e0102. Disponível em: 

https://revistas.udesc.br/index.php/tempo/article/view/2175180312292020e0102. Acesso em: 9 

maio. 2025. 

FREIRE, Paulo. Educação como prática de liberdade. São Paulo: Paz e Terra, 2019 

GAUDÊNCIO, Jéssica da Silva. Mulheres negras na ciência: desafios, impactos e 

perspectivas interseccionais. Pontos de Interrogação, v. 14, n. 2, p. 87–109, jul./dez. 2024. 

Disponível em: https://doi.org/10.30620/pdi.v14n2.p87. Acesso em: 7 jul. 2025. 

GAULEJAC, V. de. Histoires de vie. Paris: Desclée de Brouwer, 1996. 

GELEDÉS. A reprodução da desigualdade racial através da reprodução da violência 

simbólica.: Geledés, [2021?]. Disponível em: https://www.geledes.org.br/a-reproducao-da-

desigualdade-racial-atraves-da-reproducao-da-violencia-simbolica/. Acesso em: 9 jul. 2025.  

GIL, A. C. Como elaborar projetos de pesquisa. 4. ed. - São Paulo: Atlas, 2002. 

GOES, Emanuelle. Interseccionalidade no Brasil, revisitando as que vieram antes. Blogueiras 

Negras, 8 out. 2019. Disponível em: https://blogueirasnegras.org/interseccionalidade-no-

brasil-revisitando-as-que-vieram-antes/. Acesso em: 1 set. 2025. 

GONÇALVES, Flavia C.; SOUZA, Elisabete R. O feminismo negro contra a injustiça 

epistêmica: um estudo das abordagens de Sueli Carneiro e Patricia Hill Collins. Civitas – 

Revista de Ciências Sociais, Porto Alegre, v. 24, e45199, 2024. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/civitas/a/GsdnLdHgtCWWWVsCcfbThxH/. Acesso em: 11 jul. 2025. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. In: GONZALEZ, Lélia; 

HASENBALG, Carlos. Lugar de negro. Rio de Janeiro: Marco Zero, 1982. 

GOODSON, I. F. Dar voz ao professor: as histórias de vida dos professores e o seu 

desenvolvimento profissional. In: NÓVOA, António (Org.). Vidas de professores. Porto: 

Porto Editora, 1992. p. 63-78 



 

 

GOVERNO DO ESTADO DO MARANHÃO. IMESC divulga Boletim Social sobre o 

perfil da população negra no Maranhão. 2023. Disponível em: 

https://www.ma.gov.br/noticias/imesc-divulga-boletim-social-sobre-o-perfil-da-populacao-

negra. Acesso em: 11 jul. 2025. 

GUERRA, N. E. M. et al.. O racismo institucional na universidade e consequências na vida de 

estudantes negros: um estudo misto. Ciência & Saúde Coletiva, v. 29, n. 3, p. e04232023, 

2024. Ciência & Saúde Coletiva, Rio de Janeiro, v. 28, n. 11, p. 3393-3404, nov. 2023. 

Disponível em:(https://www.scielo.br/j/csc/a/Qf3DZqBwNqYcy9V3bZS5hKq/). Acesso em: 

9 jul. 2025.  

HARTMAN, S. Vênus em dois atos. Revista Eco-Pós, [S. l.], v. 23, n. 3, p. 12–33, 2020. 

Disponível em: https://revistaecopos.eco.ufrj.br/eco_pos/article/view/27640. Acesso em: 2 

set. 2025. 

HIRATA, H.. Gênero, classe e raça Interseccionalidade e consubstancialidade das relações 

sociais. Tempo Social, v. 26, n. 1, p. 61–73, jan. 2014. 

HISSA, H. Leitura e escrita no Brasil: o que mudou?. Rio de Janeiro: Mauad Editora, 2013. 

HOOKS, B.. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: 

Martins Fontes, 2023.  

HOOKS, B.. Mulheres negras: moldando a teoria feminista. Revista Brasileira de Ciência 

Política, n. 16, p. 193–210, jan. 2015. 

HORTEGAL, S.. Professora da UFMA compõe o perfil "Mulheres engenheiras e 

geocientistas impulsionam a retomada econômica", do UOL, em homenagem ao Dia 

Internacional das Mulheres. Portal Padrão UFMA, 08 mar. 2021. Disponível em: 

https://portalpadrao.ufma.br/site/noticias/professora-da-ufma-compoe-o-perfil-mulheres-

engenheiras-e-geocientistas-impulsionam-a-retomada-economica-do-uol-em-homenagem-ao-

dia-internacional-das-mulheres. Acesso em: 01 ago. 2024. 

IBARRA, A. C. R.; RAMOS, N. B.; OLIVEIRA, M. Z. de. Desafios das Mulheres na Carreira 

Científica: Uma Revisão Sistemática?. Revista Brasileira de Orientação Profissional, 2021. 

Disponível em: 

https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/25273/2/Desafios_das_Mulheres_na_Carreir

a_Cientfica_Uma_Reviso_Sistemtica.pdf Acesso em: 16 ago. 2024 

IPEA – INSTITUTO DE PESQUISA ECONÔMICA APLICADA. Desigualdade racial e de 

gênero na ciência brasileira: um retrato da liderança dos grupos de pesquisa. Brasília: 

IPEA, 2024. (Texto para Discussão nº 3093). Disponível em: 

https://repositorio.ipea.gov.br/bitstream/11058/16914/1/TD_3093_web.pdf. Acesso em: 11 

jul. 2025. 

JESUS, Shayene Ferreira. Um Entre o silenciamento e a resistência:: racismo e 

microagressões na vida acadêmica de mulheres negras. RELACult-Revista Latino-

Americana de Estudos em Cultura e Sociedade, v. 11, n. 1, 2025. 

Jornal da USP. Estudantes negros e de baixa renda têm desempenho prejudicado no Enem, 

constata estudo. Jornal da USP, [Publicado em 15/03/2024]. Disponível em: 



 

 

https://jornal.usp.br/diversidade/estudantes-negros-e-de-baixa-renda-tem-desempenho-

prejudicado-no-enem-constata-estudo/. Acesso em: 11 jul. 2025. 

KANOUTÉ, Terená Bueno. Memórias e escrevivência: trajetórias de mulheres negras no 

ambiente escolar. 2024. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de Educação, 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2024.  

KAPLAN, J. Marie Maynard Daly. Science History Institute, 2024. Disponível em: 

https://blackhistory.news.columbia.edu/people/marie-maynard-daly.  Acesso em: 16 ago. 2024 

LIMA, Luana Lessa de F.; SILVA, Maria Lúcia da. Da interseccionalidade à encruzilhada: 

operações epistêmicas de mulheres negras nas universidades brasileiras. Civitas – Revista de 

Ciências Sociais, Porto Alegre, v. 21, n. 3, p. 488-498, set./dez. 2021. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/civitas/a/P6GkM9LzkwSQ8CDxM4wnT3F/. Acesso em: 11 jul. 2025. 

LOPES, Juliana ARAÚJO. Quem pariu Améfrica?: trabalho doméstico, constitucionalismo e 

memória em pretuguês. Revista Brasileira de Políticas Públicas, v. 10, n. 2, 2020. 

Disponível em: https://www.arqcom.uniceub.br/RBPP/article/viewFile/6900/ . Acesso em: 2 

set. 2025 

LUCINDA, E. 2007. O semelhante. São Paulo, Record, 224 p. 

MALDONADO-TORRES, N.. Transdisciplinaridade e decolonialidade. Sociedade e Estado, 

v. 31, n. 1, p. 75–97, jan. 2016. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/se/a/CxNvQSnhxqSTf4GkQvzck9G/?format=html&lang=pt. Acesso 

em: 22 fev. 2025. 

MARCONDES, Ofélia Maria. Refletindo sobre giro epistemológico decolonial em educação. 

Revista Cactácea, v. 3, n. 7, p. 1–22, mar. 2023. IFSP: Câmpus Registro. Disponível em: 

https://www.rle.ucpel.tche.br/rrf/article/view/3174/1848. Acesso em: 7 jul. 2025. 

MARQUES, Angela Cristina Salgueiro et al. Mulheres negras e sua agência político-afetiva: 

trançar o cuidado e a amizade em imagens e histórias escreviventes. ANTARES: Letras e 

Humanidades, v. 16, n. 37, 2024. Disponível em: 

https://sou.ucs.br/etc/revistas/index.php/antares/article/view/13083. Acesso em: 24 jul. 2025 

MARQUES, E.. Louças de família. Autêntica Contemporânea, 2023. 

MCLAREN, P. Um legado de luta e de esperança. Produção de terceiros sobre Paulo Freire; 

Série Artigos, 1997. 

MENDES, G. Decolonialidades e Epistemologia: um olhar para Educação em Ciências e Saúde. 

Faces de Clio, [S. l.], v. 9, n. 18, p. 189–206, 2024. Disponível em: 

https://periodicos.ufjf.br/index.php/facesdeclio/article/view/41339. Acesso em: 6 jun. 2024. 

MILLS, Charles W. O contrato racial: Edição comemorativa de 25 anos. Editora Schwarcz-

Companhia das Letras, 2023. 

MORAES, R.; GALIAZZI, M. do C. Análise Textual Discursiva. Ijuí: Ed. UNIJUÍ, 2007. 

NASCIMENTO, Camila M. et al. Racismo e participação social na universidade: 

experiências de estudantes negras em cursos de saúde. Cadernos Brasileiros de Terapia 



 

 

Ocupacional, São Carlos, v. 30, e2998, 2022. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/cadbto/a/fbwzQ9vmJtzyhwMmxGgyNwy/. Acesso em: 11 jul. 2025. 

NOGUEIRA, M. L. M. et al. O método de história de vida: a exigência de um encontro em 

tempos de aceleração. Revista Pesquisas e Práticas Psicossociais, v. 12, n. 2, p. 466-485, 

2017. 

ODARA, N. 8 mulheres negras cientistas brasileiras que você precisa conhecer: acadêmicas 

das áreas de humanas, exatas e biológicas que superaram machismo acadêmico e o racismo. 

Brasil de Fato, São Paulo, 25 jul. 2017. Disponível em: 

https://www.brasildefato.com.br/2017/07/25/8-mulheres-negras-cientistas-brasileiras-que-

voce-precisa-conhecer. Acesso em: 01 ago. 2024. 

OLIVEIRA, A. C. de; OLIVEIRA, G. S. de; CORRÊA, A. M. de C. A História Oral: Uma 

Metodologia de Pesquisa Qualitativa. Revista Prisma, v. 2, n. 1, p. 63-77, 25 dez. 2021. 

OLIVEIRA, M. C. D.; LINSINGEN, I. v.. Alternativas epistêmicas emergentes na ciência e seu 

ensino a partir do sul global. Perspectiva, [S. l.], v. 39, n. 2, p. 1–19, 2021. Disponível em: 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/perspectiva/article/view/67902. Acesso em: 6 jun. 2024. 

OLIVEIRA, R. D. V. L. DE; PINHEIRO, B. C. S.; SIMÕES NETO, J. E. . Ética Ubuntu nas 

discussões sobre experimentação científica: colonialidade e (des)humanização no ensino de 

Química . Ensino, Saúde e Ambiente, v. 15, n. 3, p. 543-559, 23 maio 2023. Disponível em: 

https://periodicos.uff.br/ensinosaudeambiente/article/view/42594. Acesso em: 22 fev. 2025. 

PASCOA, Lídia Raiely Silva da. Racismo cotidiano no ambiente escolar e o progresso de 

subjetivação da criança negra. 2023. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em 

Pedagogia) – Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira, 

Redenção, 2023.  

PATROCINO, Laís Barbosa et al. Mulheres na ciência - uma reflexão sobre desigualdade de 

gênero e raça. Caderno Espaço Feminino, Uberlândia, v. 33, n. 1, p. 418-434, jan./jun. 2020. 

Disponível em: https://seer.ufu.br/index.php/neguem/article/download/49502/29881/240134. 

Acesso em: 11 jul. 2025. 

PINHEIRO, Barbara. As mulheres negras e a ciência no brasil:“e eu, não sou uma cientista?”. 

Revista Com Ciência: revista eletrônica de jornalismo científico, 2019. Disponível em: 

https://www.comciencia.br/as-mulheres-negras-e-ciencia-no-brasil-e-eu-nao-sou-uma-

cientista/. Acesso em: 22 fev. 2025. 

RAPOSO, Patrícia Lorena; ALMEIDA, Roberta Santos de; SANTOS, Simone Cabral 

Marinho dos. O pensamento decolonial como estratégia de enfrentamento ao racismo 

estrutural no contexto escolar. Práxis Educativa,  Ponta Grossa ,  v. 16,  e2115355,    2021. 

Disponível em <http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1809-

43092021000100112&lng=pt&nrm=iso>. Acesso em: 22 fev. 2025. 

RATTS, Alex; GOMES, Bethânia (orgs.). Beatriz Nascimento: todas (as) distâncias. São 

Paulo: Instituto Kuanza; Belo Horizonte: Mazza Edições, 2015. Disponível em: 

https://criola.org.br/wp-content/uploads/2020/01/Alex-Ratts-Bethania-Gomes-Beatriz-

Nascimento-2015-Todas-as-dista%CC%82ncias.pdf. Acesso em: 20 maio 2025. 



 

 

REIS, João Olímpio Soares dos; JORGE, Maria Lúcia de Souza. Gestos interpretativos: a 

narrativa do professor e as desigualdades no ensino/aprendizagem de língua inglesa. 

Gragoatá, Niterói, v. 25, n. 52, p. 49-68, maio/ago. 2020. Disponível 

em:(https://www.scielo.br/j/gragoata/a/jHvbqQkNvDzvJ4WBgxWBFTP/). Acesso em: 9 jul. 

2025.  

REIS, João Olímpio Soares dos; VIEIRA, Maria Clarisse; CORDEIRO, Filomena Luciene. 

Educação e resistência: a mulher negra como protagonista na formação social brasileira. 

Núcleo do Conhecimento,, v. 10, n. 5, p. 1-15, maio 2025. Disponível em: 

https://www.nucleodoconhecimento.com.br/educacao/educacao-e-resistencia. Acesso em: 9 

jul. 2025.  

Revista Pesquisa FAPESP. Cresce a proporção de negros no comando de grupos de pesquisa 

do país. Revista Pesquisa FAPESP, n. 353, jul. 2025. Disponível em: 

https://revistapesquisa.fapesp.br/cresce-a-proporcao-de-negros-no-comando-de-grupos-de-

pesquisa-do-pais/. Acesso em: 11 jul. 2025. 

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento; 2017. Disponível 

em: https://www.sindjorce.org.br/wp-content/uploads/2019/10/RIBEIRO-D.-O-que-e-lugar-

de-fala.pdf . Acesso em: 22 fev. 2025. 

RIBEIRO, Cristiane. Mulheres negras e indígenas são 2,5% dos professores de pós-

graduação: pesquisa da UERJ quantificou desigualdade racial na ciência. Agência Brasil, Rio 

de Janeiro, 22 nov. 2023. Rádioagência Nacional. Disponível em: 

https://agenciabrasil.ebc.com.br/radioagencia-nacional/geral/audio/2023-11/mulheres-negras-

e-indigenas-sao-25-dos-professores-de-pos-graduacao#:~:text=Geral-

,Mulheres%20negras%20e%20ind%C3%ADgenas%20s%C3%A3o%202%2C5,dos%20profe

ssores%20de%20p%C3%B3s%2Dgradua%C3%A7%C3%A3o&text=O%20n%C3%BAmero

%20de%20professores%20brancos,de%20pretos%2C%20pardos%20e%20ind%C3%ADgena

s. Acesso em: 1 set. 2025. 

RICOEUR, P. Temps et récit. Paris: Seuil, 1983. 

ROSA, Katemari Diogo da; ALVES-BRITO, Alan; PINHEIRO, Bárbara Carine Soares. Pós-

verdade para quem?: fatos produzidos por uma ciência racista. Caderno brasileiro de ensino 

de física. Florianópolis. Vol. 37, n. 3 (dez. 2020), p. 1440-1468, 2020. Disponível em: 

https://lume.ufrgs.br/handle/10183/235116. Acesso em: 22 fev. 2025 

ROSA, Katemari. A (pouca) presença de minorias étnico-raciais e mulheres na construção da 

ciência. Anais do Simpósio Nacional de Ensino de Física, Uberlância, MG, Brasil, 2015. 

Disponível em: 

https://www.researchgate.net/publication/308519718_A_POUCA_PRESENCA_DE_MINOR

IAS_ETNICO--RACIAIS_E_MULHERES_NA_CONSTRUCAO_DA_CIENCIA. Acesso 

em: 19 abr. 2025 

SAID, Taisa Maria Sacramento. A primeira doutora negra em Química na Bahia: Djane 

Santiago de Jesus. 2023. 129 f. Dissertação (Mestrado em Ensino, Filosofia e História das 

Ciências) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2023. Disponível em: 

https://repositorio.ufba.br/handle/ri/38945. Acesso em: 20 ago. 2024.  



 

 

SANTOS, Ana Carolina Silva dos; SANTOS, Bruna Oliveira dos; FERREIRA, Lia Teodoro 

Martins; SILVA, Jaciara Cristina da; SANTOS, Elisabete Figueroa dos. Mulheres Negras e 

Docência no Ensino Superior: Trajetórias e Rupturas. Psicologia da Educação, São Paulo, n. 

57, p. 62-71, 2024. Disponível em: 

https://revistas.pucsp.br/index.php/psicoeduca/article/view/69440. Acesso em: 19 jul. 2025 

SANTOS, ARMANDO GIL FERREIRA DOS et al. A formação de professores de Ciências 

na perspectiva interdisciplinar sobre a flutuação para vida no planeta: pelos caminhos da co-

docência. Ensaio Pesquisa em Educação em Ciências (Belo Horizonte), v. 21, p. e10596, 

2019. 

SANTOS, C. S. et al. Ciência para todos: criando recursos didáticos inclusivos para o 8º 

ano. 1. ed. Teresina: Wissen Editora, 2025. v. 1. 61 p. 

SANTOS, D.; SILVA, P. B. L. F. A práxis codocente como experiência interdisciplinar em 

ensino de Ciências da Natureza. Revista Brasileira de Educação do Campo, Tocantinópolis, 

v. 5, p. 1-19, 2020. Disponível em: 

https://periodicos.ufnt.edu.br/index.php/campo/article/view/3837. Acesso em: 11 jul. 2025. 

SANTOS, Gabrielle Christine et al. Impacto do racismo nas vivências de mulheres negras 

brasileiras: um estudo fenomenológico. Psicologia: Ciência e Profissão, v. 43, e249674, p. 1-

16, 2023. Disponível em: https://doi.org/10.1590/1982-3703003249674. Acesso em: 7 jul. 

2025. 

SANTOS, Juliana FARIAS. Da História (Não) Contada À Fabulação Crítica: Possibilidades 

De Um Recriar De Histórias De Mulheres Negras . Diversidade e Educação, [S. l.], v. 13, n. 

1, p. 949–965, 2025. DOI: 10.63595/de.v13i1.18976. Disponível em: 

https://periodicos.furg.br/divedu/article/view/18976. Acesso em: 1 set. 2025. 

SANTOS, Juliana P.; OLIVEIRA, Cíntia S. O mal-estar docente em tempos de pandemia: 

desafios e adoecimento de professoras na educação básica. Revista Trabalho, Educação e 

Saúde, Rio de Janeiro, v. 19, e00300139, 2021. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/tes/a/x8D4jYg6FmDqFh3rV6x5SgL/. Acesso em: 11 jul. 2025. 

SANTOS, M. S.; et al. Mulheres negras na ciência: desafios, impactos e perspectivas 

interseccionais. Pontos de Interrogação, v. 14, n. 2, p. 87-104, jul./dez. 2024. Disponível 

em: https://www.revistas.uneb.br/index.php/pontosdeint/article/download/v14n2p87/p87. 

Acesso em: 11 jul. 2025. 

SANTOS, Silvana Maria Aparecida Viana et al. Ciência cidadã e educação: envolvimento 

comunitário em projetos de pesquisa. Revista Aracê, São José dos Pinhais, v. 7, n. 7, p. 

36796–36812, 2025. DOI: https://doi.org/10.56238/arev7n7-093. 

SENA, Gleiciane da Silva et al. Soluções e suas propriedades: uma perspectiva inclusiva para 

o ensino da educação de jovens e adultos. Cuadernos de Educación y Desarrollo, v. 17, n. 

6, 2025. Disponível em: https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=10310008. Acesso 

em: 1 set. 2025. 

SÍGOLO, V. M.; GAVA, T.; UNBEHAUM, S.. Equidade de gênero na educação e nas 

ciências: novos desafios no Brasil atual. Cadernos Pagu, n. 63, p. e216317, 2021. Disponível 

em: https://www.scielo.br/j/cpa/a/jgB4hTT5v4S8q5F9kcPLVMn/?format=html. Acesso em: 

20 ago. 2024 



 

 

SILVA, Ana Paula de Souza et al. Racismo institucional em uma universidade pública 

brasileira: um estudo misto. Ciência & Saúde Coletiva, Rio de Janeiro, v. 28, n. 11, p. 3393-

3404, nov. 2023. Disponível 

em:(https://www.scielo.br/j/csc/a/Qf3DZqBwNqYcy9V3bZS5hKq/). Acesso em: 9 jul. 2025.  

SILVA, Arlene Santos; PINHEIRO, Bárbara Carine Soares. Químicxs negros e negras do 

século XX e o racismo institucional nas ciências. Revista Exitus, v. 9, n. 4, p. 121-146, 2019. 

Disponível em: http://educa.fcc.org.br/scielo.php?pid=S2237-

94602019000400121&script=sci_arttext. Acesso em: 22 fev. 2025. 

SILVA, Daniel Oliveira da. Desigualdade racial, educação e mercado de trabalho no 

Maranhão. 2023. Dissertação (Mestrado em Políticas Públicas) – Universidade Estadual do 

Maranhão, Programa de Pós-Graduação em Políticas Públicas, São Luís, 2023. Disponível 

em: https://www.ppge.uema.br/wp-content/uploads/2023/03/DANIEL-

DISSERTA%C3%87%C3%83O-FINAL-PTT.pdf. Acesso em: 11 jul. 2025. 

SILVA, Juliana Marcia dos Santos. Mães negras na Pós-Graduação: uma abordagem 

interseccional. 2020. Dissertação (Mestrado em Filosofia e Ciências Humanas) – 

Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2020. 

SILVA, Mariana S. et al. Ciência, gênero e raça nas conversações sobre Estrelas Além do 

Tempo. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 2024. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ref/a/BLgb39VTnFdMxnVkmNHmnys/. Acesso em: 11 jul. 2025. 

SILVA, T. K. L.; CASSIMIRO, F. L. M. Trajetória formativa de mulheres negras em um 

curso de formação de professores: vivências e desafios. Revista Brasileira de Educação, Rio 

de Janeiro, v. 27, e270030, 2022. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rbedu/a/yjGFRYHK9c3KTXjHttCWGyN/?lang=pt. Acesso em: 11 

jul. 2025. 

SILVEIRA, B. P. da; LOURENÇO, J. O. da S. ; MONTEIRO, B. A. P.. Educação decolonial: 

uma pauta emergente para o ensino de Ciências e Matemática. Cadernos CIMEAC, v. 11, n. 

1, p. 50-73, 2021. 

SOUZA, A. L. Refletindo sobre giro epistemológico decolonial em educação. Revista Gestão 

e Tecnologia, v. 1, n. 1, p. 1-12, 2023. Disponível em: 

https://rgt.ifsp.edu.br/ojs/index.php/revistacactacea/article/download/71/78. Acesso em: 11 

jul. 2025. 

SOUZA, Antonio Roberto de Araujo; TORRES, Leonor Lima. Equidade e excelência em 

educação: dilemas e tensões na sociedade contemporânea. In: Livro de Atas do V ENJIE – 

Investigação em Educação e Responsabilidade Social, pp. 1027–1039. 2022. Disponível 

em: https://moodle.net/.pkg/%40moodlenet/ed-resource/dl/ed-

resource/Dyasn62J/091_12._Livro_de_Atas_do_V_ENJIE_Investigacao_em_Educacao_e_Re

sponsabilidade_Social_pp._1027_1039_.pdf?utm_source=chatgpt.com. Acesso em: 1 set. 

2025 

SOUZA, Ana Paula de; RODRIGUES, Rosana de Fátima; SOUZA, Maria de Fátima de. 

Quebrando o espelho do racismo: um estudo de caso sobre a construção identitária de 

meninas negras em uma escola pública municipal de Belo Horizonte. Teias, Rio de Janeiro, v. 



 

 

24, n. 73, p. 1-16, abr. 2023. Disponível em: https://www.e-

publicacoes.uerj.br/revistateias/article/download/64699/45866. Acesso em: 9 jul. 2025.  

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar. UFMG, 2010. Disponível em: 

https://joaocamillopenna.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/10/spivak-pode-o-

subalterno-falar.pdf. Acesso em: 12 fev. 2025. 

TREBIEN, Valicir Melchiors et al. Mulheres na gestão do Ensino Superior: adoecimento e 

estratégias de enfrentamento das demandas do trabalho. Saúde e Sociedade, São Paulo, v. 30, 

n. 4, e200048, 2021. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0104-12902021200048. Acesso 

em: 7 jul. 2025. 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO. Perfil, destino, atuação e 

acompanhamento dos egressos do programa. Programa de Pós-Graduação em Química. 

2024. Disponível em: 

https://sigaa.ufma.br/sigaa/public/programa/secao_extra_stricto.jsf?lc=pt_BR&idPrograma=9

94&extra=244216510 . Acesso em: 19 set. 2024. 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO. Projeto de Pesquisa e Extensão 

“Meninas Oyá”. Portal UFMA, São Luís, 17 abr. 2025. Disponível em: 

https://portalpadrao.ufma.br/site/projeto-de-pesquisa-e-extensao-201cmeninas-oya201d. 

Acesso em: 1 set. 2025a 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO. Projeto de Pesquisa e Extensão 

“Meninas Oyá” será lançado nesse sábado, 12. Portal UFMA, São Luís, 11 abr. 2025. 

Disponível em: https://portalpadrao.ufma.br/site/noticias/projeto-de-pesquisa-e-extensao-

201cmeninas-oya201d-sera-lancado-neste-sabado-12. Acesso em: 1 set. 2025b. 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO. UFMA impulsiona participação ativa de 

mulheres na ciência. São Luís, 2025. Disponível em: 

https://portalpadrao.ufma.br/site/noticias/ufma-impulsiona-participacao-ativa-de-mulheres-na-

ciencia. Acesso em: 11 jul. 2025. 

VALÉRIO, Ana Cristina de Oliveira et al. Racismo e participação social na universidade: 

experiências de estudantes negras em cursos de saúde. Cadernos Brasileiros de Terapia 

Ocupacional, São Carlos, v. 29, p. e3007, 2021. Disponível em: 

https://doi.org/10.1590/2526-8910.ctoAO2278. Acesso em: 7 jul. 2025. 

VAZ, Daniela Verzola. Background familiar, retornos da educação e desigualdade racial no 

brasil. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, v. 50, n. 178, p. 949-974, out./dez. 2020. 

Disponível em: https://www.scielo.br/j/cp/a/hHXnPRJMBd8FbK8Z6KhZZTK/. Acesso em: 9 

jul. 2025.  

XAVIER, M. As relações étnico-raciais na formação inicial de professores do curso de 

ciências biológicas da Universidade Estadual de Santa Cruz. Dissertação (Mestrado em 

Educação em Ciências e Matemática)-Universidade Estadual de Santa Cruz, Ilhéus, 2023. 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

APÊNDICE  1 - Roteiro Inicial das Entrevistas 

Contexto Familiar e Formação Inicial 

1. Como era sua relação familiar? 

2. Com quantos anos você foi para a escola? 

3. Como foi sua experiência escolar?  

4. Você pode compartilhar como decidiu seguir o caminho acadêmico na área da 

Química? 

5. Como foi o início da sua trajetória educacional no Ensino Superior? Quais desafios e 

oportunidades você encontrou? 

Experiência Acadêmica e Profissional 

6. O que fez você optar pelo PPGQUIM da UFMA? 

7. Pode contar sobre sua experiência no Programa de Pós-Graduação em Química? 

8. Como foi sua relação com professores, colegas e outros profissionais durante sua 

formação? 

9. Quais foram os momentos mais marcantes da sua trajetória acadêmica e profissional? 

10. E o doutorado, desde a definição do programa até a sua finalização, o que você pode 

nos contar sobre isso? 

Identidade e Experiências Pessoais 

11. De que forma você percebe que sua identidade influenciou sua trajetória acadêmica e 

profissional? 

12. Houve situações em que você sentiu que sua presença ou trabalho eram questionados 

ou valorizados? Como você lidou com isso? 

13. Como você descreve o impacto da sua trajetória acadêmica na sua vida pessoal? 

14. Quais os espaços de liderança que você ocupa e/ou já ocupou? O que eles significaram 

para você? 

Contribuições e Reflexões 

15. Quais contribuições você acredita ter feito para a sua área de atuação? 

16. Se pudesse olhar para sua trajetória até aqui, o que considera ser a maior realização? 

17. Há algo que você gostaria de compartilhar sobre sua experiência que acha importante 

para futuras gerações de mulheres negras na ciência? 

18. O que significa uma mulher negra, doutora em química, formando futuros professores 

de química no estado como o Maranhão? 

Futuro e Inspirações 

19. Quais são os seus objetivos e aspirações no campo da Química e no ensino de 

Ciências? 

20. Como você enxerga o papel das mulheres negras na ciência no Maranhão e no Brasil? 

21. O que você gostaria de dizer para outras mulheres negras que estão começando suas 

trajetórias acadêmicas e profissionais? 

Reflexão Livre 



 

 

22. Há algo mais que você gostaria de acrescentar ou que acredita ser importante para 

entendermos melhor a sua história? 

23. Quem é Lídia Santos? 

 

  



 

 

APÊNDICE  2 - Transcrição da entrevista com a professora Vera Lúcia 

 

Pesquisadora: Bom, hoje é 27 de janeiro de 2015. Esta pesquisa tem como objetivo geral 

compreender, de modo interseccional, a trajetória acadêmica de mulheres pretas na área de 

Química, no estado do Maranhão, e suas contribuições para a discussão de uma formação 

docente e um ensino de ciências decolonial, podendo, dessa forma, oferecer subsídios para a 

formulação de políticas inclusivas que promovam a equidade racial e de gênero na ciência. A 

ideia é que você fale livremente sobre sua vida. Bom, nesse tipo de entrevista, você pode fazer 

um relato livre sobre a sua vida, mais especificamente sobre sua trajetória acadêmica, que é o 

foco desta pesquisa, e, preferencialmente, iniciando pela sua infância. Sinta-se à vontade para 

relatar o que desejar, o que se sentir à vontade para compartilhar conosco. A ideia é que você 

faça um relato dos acontecimentos de sua vida no intuito de transmitir a experiência adquirida, 

como se constituiu a Dra. Vera Lúcia. Ao longo do seu relato, eu irei interagir com você e talvez 

faça algumas perguntas, mas a ideia não é que você se prenda a questionamentos meus. Esse 

espaço é seu e não meu. Podemos começar? 

Entrevistada: Então, eu vou iniciar, em primeira mão, dizendo que eu quero agradecer essa 

iniciativa, desse tema, desse convite. Para mim, é uma honra, é muito importante. E, logo em 

seguida, eu vou me apresentar. Mas antes de fazer essa apresentação acadêmica, eu gostaria de 

falar do início mesmo da minha vida, enquanto eu me vi como existência, né, nesse mundo. 

E, assim, eu venho de uma família onde eu tenho dez irmãos. Desses dez irmãos, nós somos… 

sete são professores, e os demais trabalham em outras funções. É importante aqui focar que 

esses dez filhos, esses dez irmãos, eles foram criados... para vocês terem uma ideia... Isso é 

muito importante eu frisar aqui: eu sou daquela época, eu tenho 62 anos, que a gente almoçava, 

mas não jantava.  

Não jantava por quê? Porque meu pai era simplesmente... ele era costureiro, alfaiate. Naquela 

época, se usava a palavra alfaiate. Minha mãe, dona de casa. Minha mãe é uma pessoa que 

viveu para ter filhos, por isso essa quantidade de dez filhos. E era meu pai que levava o sustento 

para dentro de casa. E dez filhos, né? É uma escada. A diferença vem da penúltima para a 

última, que é um espaço de quatro anos.  

Então, muita luta, muita guerra, muita vontade de vencer. Olhando meu pai naquela situação... 

fazer uma bainha e, com esse dinheiro, a gente almoçava. Tinha que comprar pão e café para 

jantar. Mas isso, hoje, para mim, mais do que nunca, é motivo de orgulho. E eu falo muito isso 

quando estou em sala de aula, para que o aluno saiba que, ainda que ele esteja numa 

universidade pública, todo mundo tem a sua construção de vida.  



 

 

Bom, eu sou da época do jardim. Eu fiz jardim um, jardim dois, jardim três. E, nessa época, eu 

já sentia, por incrível que pareça, a diferença, né... Como é que eu vou deixar bem claro... a 

gente... se a gente comparar a época que eu iniciei minha vida escolar para o que está 

acontecendo hoje, é muito diferente. Porque, hoje, a criança não faz mais jardim, é outro termo 

que é utilizado. E, naquela época, você já sentia a diferença, né?  

Então, o que hoje é moda, trança, naquela época, eu chorava para que minha mãe não fizesse 

trança no meu cabelo. E eram... éramos... são dez filhos, são quatro homens e seis mulheres. 

Todas essas seis mulheres usavam trança. E, na hora que iam trançar o cabelo, eu chorava muito. 

Eu me lembro que eu chorava demais. E, hoje, eu vejo essa mídia toda, gente que é formada 

para fazer isso, e eu digo: 'Meu Jesus, como a coisa mudou, o mundo mudou'.  

Bom, saí do jardim, vou para o ensino fundamental, né? Nesse ensino fundamental, muita 

cobrança. Olhando aquela situação toda, aquela família muito grande e todo mundo lutando. E 

meu pai, por incrível que pareça, ainda que não se formou numa universidade, ele sabia ler, não 

tão bem, mas sabia escrever. Pelo menos o nome dele, ele escrevia tranquilo. Com muita 

dificuldade, mas escrevia. Mas sempre colocando, deixando claro que era através da educação 

que a gente iria subir. E aqui está o exemplo disso, né, com muito orgulho.  

E aí fiz o primário... muito bullying, muito bullying. Um dos bullying mais... que a gente não 

esquece. Tem coisa que a gente não esquece. A gente cresce, a gente entende, a gente consegue 

conviver, mas a gente não esquece.  

Então... uma das coisas... aconteceram duas coisas que, no primário, me deixaram muito... não 

tanto no Ensino Médio, mas no primário, me deixou assim... com mais vontade de lutar. É 

quando você escuta: 'Ah, teu cabelo é palha de aço'. Hoje isso aí, para mim, não diz mais nada. 

Por quê? Porque a gente não poderia andar com o cabelo solto, até porque a característica, o 

tipo daquele cabelo, não tinha hoje a Química que tem. Hoje nós temos Química do cabelo, 

inclusive eu já fiz curso com relação a isso também.  

E aí, um outro fato que aconteceu muito forte: eu sempre tive um relacionamento sadio. A gente 

fala sadio porque você é aquela pessoa que está em todos os grupos. Mas, na realidade mesmo, 

você ainda se sente só. Porque você interage com todo mundo, mas você não tem aquela... tipo 

aquela fidelidade quando você está no ensino, fazendo primário, que você necessita ter um 

amiguinho, aquela coisa toda.  

E aí eu me lembro de uma amizade que eu fiz, de uma pessoa que não gostava de pessoas de 

cor escura, de negro, de preto, né? E aí, o que acontece? Eu ficava intrigada: 'Mas por que você 

fala comigo e não fala com os demais?'. Ela: 'Não, você é diferente'. Eu falava: 'Mas diferente 

como?'. Então, aquilo ficou muito na minha mente.  



 

 

Essa pessoa, por incrível que pareça, ela era filha de um pastor. Eles viviam sempre viajando. 

E ela estava, naquele ano, aqui em São Luís. Nós estudamos juntas. Por um bom tempo, ela 

continuou me ligando... mandando carta. Naquela época tinha carta, não era celular. Então ela 

mandava carta, eu respondia. Mas eu ficava me intrigando: 'Por que comigo e com os outros 

não?'. 

Então, assim, a gente vai crescendo, a gente vai vendo a necessidade, aquilo que a gente 

prioriza, e eu sempre priorizei porque eu aprendi muito que, se você quer ser alguém — isso 

independente da cor da sua pele —, é a educação que vai te levar a isso.  

A gente termina o Ensino Médio, vai para uma universidade pública. Sou estudante da UFMA. 

Lá iniciei toda a minha graduação. Tive pessoas que me deram várias oportunidades. Fiz minha 

graduação, fiz meu mestrado na UFMA e fiz meu doutorado também na UFMA. 

Durante esse percurso, essa discriminação ainda continua. E aí alguém pergunta: “Continua 

como, Vera?” É muito simples. Até quando você fala assim: “Você é formada em quê?” Aí 

você diz: “Em Química.” “Em Química?” Então, aquele “em Química” dá a ideia como se você 

fosse incompetente, que você não tivesse raciocínio suficiente para entender os conteúdos dessa 

disciplina, que é dita como uma disciplina muito difícil, assim como Matemática, Física e outras 

disciplinas. Mas a gente — eu e a professora Lídia — não se deixou levar por isso. E a gente 

vai. Nós somos da primeira turma do mestrado. Sou da primeira turma do mestrado da UFMA 

e também da primeira turma do doutorado.  

E, durante esse percurso, muitas coisas acontecem. Quando eu estava terminando o meu 

mestrado, eu fiz um concurso na UFMA. Não fui aprovada. E aí, não me abalei. Fiz para a 

UEMA de Imperatriz. Fui aprovada. E lá começou toda a minha trajetória acadêmica. 

Imperatriz, na época — não sei se está ainda assim — é uma cidade muito (ênfase) 

preconceituosa. Vivi situações extremamente delicadas. Quando eu cheguei naquele 

departamento, que era Química e Biologia, só tinha uma pessoa negra. E a segunda era eu. Era 

um homem, que até hoje se encontra lá. E eu.  

E lá eu tive meu filho. Tenho um filho biológico. E esse filho nasceu em Imperatriz. 

E eu vivi muitas situações. Porque, por incrível que pareça, a cidade é formada praticamente de 

pessoas que vêm de outros lugares. E o preconceito é muito grande, ao ponto de eu viver uma 

situação assim: Eu tive meu filho com 40 anos. Eu era tão focada em estudar — não para dizer 

para a sociedade, por ser negra, eu ter que me destacar. Era, na realidade, essa coisa de vencer 

em cima da educação. Diz respeito ao que meu pai deixava muito claro: se você não estudasse, 

se você não lutar para ser alguém, você não vai vencer na vida. Quer dizer, você não vai ser 



 

 

independente. 

Isso era muito... porque meu pai — só fazendo uma ligação — ele é de Alcântara, e ele veio 

fugido para São Luís. Ele vendia bolinho. Então, isso para ele castigou muito. Ele não queria 

que nenhum dos filhos vivesse essa situação. Então, essa palavra de estudar, estudar — 

independente da pressão da sociedade em termos de cor, de raça — era o que eu mais focava, 

porque eu queria realmente ser alguém na vida, independente da minha cor. 

E lá... eu fiquei em Imperatriz durante sete anos. Nesses sete anos, meu filho nasceu. David 

nasceu. E eu lembro que eu queria dar uma lembrancinha para quando eu ganhasse meu filho, 

para entregar no momento da visita. E aí eu andei naquela cidade. Eu queria fazer um 

bonequinho de biscuit. Estava na moda: um boneco de fraldinha. Eu entrei em duas lojas que 

tinha, naquela época, naquele momento em que David nasceu. 

E aí eu vi o seguinte: eu dizia assim... eu via boneco de tudo quanto é cor, menos negro, preto. 

E eu dizia assim:  

— “Gente, quem faz isso aqui?”  

— “Ah, fulano de tal faz.”  

— “Mas só faz dessa maneira?”  

Aí a pessoa fala: “Dessa maneira como?”  

— “Só dessa cor? Eu queria um bonequinho desse, tanta quantidade, mas eu queria que fosse 

negro.” 

Aí eu vi assim... (ri) um sorrisinho...  

— “Mas por que negro?”  

— “Porque eu vou ter um filho negro. Eu não vou ter um filho branco. Eu não vou dar de 

lembrancinha...” 

E isso me criou muita... muita angústia, ao ponto de eu ter que encomendar essas lembrancinhas 

em São Paulo. Falei com minha irmã, e minha irmã mandou fazer. E eu lembro que foi uma 

coisa que chocou muito. Porque não tinha. Tinha de todas as cores. Tinha moreno claro — vou 

falar assim, bem claro — mas tudo tendenciando...  

E aí eu consegui. As lembrancinhas chegaram a tempo. Eu tive meu filho. Por incrível que 

pareça, eu ainda tive depressão pós-parto. E, quando as pessoas iam me visitar, eu dava aquilo, 

que era tipo um ímã para botar em geladeira. E eu nunca esqueço que a secretária — olha só, 

racismo institucional (rindo) — a secretária lá, na época, era da UEMA. Era ligada à UEMA de 

São Luís. Hoje não é não. Hoje é outra instituição, o UEMA Sul. E ela falou assim: — “Por que 

eu tinha feito aquilo?”  

E eu falei: “Aquilo o quê?” 



 

 

Ela disse: “Dá um bonequinho… feio.” Foi a expressão que ela usou. Isso tudo, você grávida, 

amamentando, e eu estava dando aquilo para as pessoas. E aí eu disse assim: “Não, mas não é 

feio. Para mim, não é feio. É o que representa. No momento, é o que está mais próximo do meu 

filho”, assim, em termos do que eu queria. Aí ele vinha, era um bonequinho negro, tinha a 

fraldinha, do jeito que estava — que eu tirei foto —, do jeito que estava nas lojas, só que era 

branco.  

Aí ela falou assim, desse jeito. Mas eu achei até que ela falou com uma naturalidade, porque a 

gente tem que saber o seguinte: tem gente que... é cultural. Cultural que eu digo é o seguinte: é 

fácil você discriminar, mas nem saber por que você discrimina. É fácil ter racismo, mas nem 

saber por que você está sendo racista. Porque você foi criado... aquilo ali é uma alimentação 

que é dada desde quando você é pequena: “Oh, não senta perto de não sei quem…”. Eu sou 

dessa época.  

Eu tenho uma irmã que é formada “normal” — não existe mais. Era “normal científico”. Hoje 

não tem mais isso. Então, para vocês terem uma ideia.  

E aí eu me lembro que eu disse assim: “Não, eu... eu fiz isso porque eu não ia parir um filho 

branco. Eu ia parir um filho negro. E você não é obrigada a levar lembrancinha.” E aí, gente, 

de repente eu quebro o tabu daquela cidade. Era tanta gente, tanto aluno. Eu me lembro que era 

na época do Darcy Ribeiro, um programa da UEMA — antes do Darcy Ribeiro... era PQD, 

Procad. Era Procad. Desculpa, Procad.  

E eu lembro que eu tinha três salas. Na minha casa era lotado de pessoas para me ver. Porque a 

gente, independente da cor, tem uma história, tem a sua construção. E ela não levou. E eu 

lembro que depois ela cobrou. Porque todo mundo ficou maravilhado… Quebrou. Eu consegui 

quebrar aquela coisa de só querer receber um bonequinho de cor branca. E eu não aceitava 

aquilo. 

Então, isso... eu já fui também, querendo ou não, me... como que eu vou falar... me desapegando 

de coisas que lá no primário, lá no jardim, lá no meu Ensino Médio, eu vivi. Então, isso aí 

também faz bem para a gente. O mundo, a gente sabe que está totalmente diferente, né? 

Vou usar o termo que meu filho fala: “Mãe, a gente sempre teve representatividade. Só que a 

diferença de hoje é que a gente consegue falar.” O que está acontecendo comigo aqui, nesse 

exato momento.  

E aí a gente segue fazendo um excelente trabalho em Imperatriz. Publicações. Uma cidade de 

gente muito bonita. Pouquíssimos negros (ÊNFASE). Estou afirmando para vocês. Muito 

preconceito. Mas a gente trabalhou lá durante sete anos. Deixamos o laboratório montado e a 

vida segue. Hoje esse laboratório já é mais equipado. O pessoal faz tese, TCC e assim 



 

 

sucessivamente. 

Bom, a gente luta para transferir de lá para cá. Porque o meu esposo ficava aqui e eu ficava lá. 

Nesse intervalo de tempo, a gente conseguiu uma vaga aqui. Foi pleiteada essa vaga com muita 

luta, juridicamente, aquela coisa toda. Que também a gente ia puxar por esse lado. Porque eu 

tinha o mesmo perfil de uma vaga que tinha aqui em São Luís e estava tendo muita resistência. 

E aí que a gente se encontra: você está na mesma instituição, você tem a mesma qualificação, 

mas as pessoas já querem te fazer... já querem colocar a diferença. Então, por que Química? O 

que que uma negra, o que que uma preta sabe de Química? O que ela anda fazendo? Como ela 

conseguiu se formar?  

Então são questionamentos que a gente fala, até mesmo quando eu estou numa reunião e alguém 

pergunta: “Você trabalha na UEMA?” “Sim, trabalho. Sou professora.” Aí o pessoal acha que 

a gente está em outros cursos — não desmerecendo, que para mim todos os cursos têm seu 

valor. Porque é histórico, né? É ciência. A ciência se faz com história. 

E aí, quando você fala, uma admiração muito grande. Eu sei que não é a Vera. Isso é histórico. 

Que a Vera chegou até lá.  

E aí a gente vem para cá, para a cidade, para São Luís. Inicia um trabalho, na mesma disciplina 

que a gente passou lá. E aí também aquilo não é diferente. Ainda continua muito. Nós ainda 

temos muita inquietação. Inquietação dentro do nosso próprio departamento, né. 

E são assim... não são falas claras, mas são falas, entre aspas, que a pessoa usa. E, de repente, 

nós já estamos no terceiro ano de uma gestão. A gente já exerceu vários cargos. Eu já exerci 

vários cargos. Fui diretora do curso de Química, a Licenciatura do Programa Ensinar — é um 

programa que a instituição já está agora no segundo módulo — e agora estou no curso de 

Química, Licenciatura, mais no regular. A gente vem trabalhando. A gente vem se capacitando 

cada vez mais. Só que a gente não esquece as nossas origens.  

Então, estar aqui falando, podendo falar, sendo — eu não digo escolhida — mas sendo 

convidada para fazer esse relato, para mim é de muita, de muita... assim, de muita importância. 

Porque eu estou conseguindo colocar para fora aquilo que... muita coisa, né, fica guardada. 

Querendo ou não, é lógico que com a proporção que você vai melhorando seu nível, sua 

capacitação, você vai se envolvendo no nível da sociedade, em cada situação você consegue 

esclarecer. Mas quando você ouve uma frase: “Ah! Teu cabelo é palha de aço” — que agora, 

por incrível que pareça, a gente quase não escuta mais isso —, porque mudou muito. Aquilo 

que era “cabelo de palha de aço”, aquela trança que te caracterizava mais ainda, virou estilo, 

virou moda. Então as coisas mudaram. Mudaram, mas ainda existe muito preconceito. 



 

 

E eu lembro que uma vez, já estando aqui, em São Luís, eu fui no shopping. Não estava bem 

arrumada não, fui mesmo bem simples. Eu tinha olhado uma bolsa, eu queria aquela bolsa, e 

fui no shopping, numa determinada loja — eu não vou expor aqui porque... E eu lembro que 

entrei nessa loja. Já tinha duas pessoas. E, por incrível que pareça, eram brancas essas pessoas, 

loiras. Ninguém veio me abordar, nada. Aí eu entrei, estava até com uma sobrinha minha. Ela 

foi ver uma outra loja, e eu disse: “Ah! Eu quero aquela bolsa ali.” Só que essas pessoas que 

entraram não compraram nada, nada, nada. Aí, depois que elas foram embora, eu fiquei olhando 

para ver se era realmente a bolsa que eu tinha visto, que eu queria. E aí eu falei que eu queria 

ver uma pessoa... eu disse: “Eu queria aquela bolsa ali.” Falei desse jeito que eu estou falando, 

que eu estou relatando aqui. E a pessoa nem perguntou assim, “se divide”. Ela foi logo dizendo 

assim para mim: “Essa bolsa pode ser dividida até 12 vezes.” Aí eu falei: “Eu quero ela.” Aí a 

pessoa tirou lá de cima, fomos para o caixa e ela disse: “No crédito pode ser até 12 vezes.” Eu 

falei: “Não, é no débito.” Não vou dizer o valor da bolsa aqui (rindo). 

Então, assim, isso aí tudo acaba te deixando claro que, ainda que você tenha, você cresceu, você 

tenha um certo nível, ainda há muita resistência em aceitar o outro, até pelo poder... pelo poder 

não, mas pela posição que você assumiu.  

Hoje eu sou professora adjunta — associada 1. Depois de Adjunto, vem Associado. Vou passar, 

no mês 6, para Associado 2. E, por incrível que pareça, no meu departamento, eu sou a única 

que está com esse título. Então, assim, é motivo... não foi nada... nada vem de graça. Tudo veio 

com muita luta, com muita vontade mesmo de sobreviver.  

Eu digo até para os meus alunos: o sol tem que brilhar para todos que estão nesse mundo. Agora, 

uma coisa é certa: eu não quero o sol todo para mim. Eu quero só um pedaço dele, só um pedaço 

daquela luz, e ser respeitada. Há essa necessidade da gente respeitar todo segmento dessa 

instituição, dessa sociedade que está aí, e que cada vez mais tem cobrado. E assim, a gente tem 

se envolvido com vários assuntos.  

Fiz várias especializações. Atualmente, pela gestão, tive que fazer uma especialização sobre a 

inclusão. Porque a inclusão envolve várias situações. Independente daquela deficiência, a gente 

ainda tem que brigar pela deficiência... de um negro. Quer dizer, é uma coisa muito mais 

complexa. 

Quando você vai estudar por esse campo, você vê que não adianta. Você... na hora em que vê 

uma pessoa — isso eu achei interessante, numa disciplina que eu tive —, uma pessoa que tem 

condição, que faz todo o acompanhamento, ela é vista diferente de uma pessoa que tem 

deficiência e que não tem aquele acompanhamento. Aí vem a situação da pessoa que tem pouco 

poder aquisitivo e que ainda pode ter a cor escura. Pode ser negro. Pode ser preto. Isso tudo 



 

 

influencia. Essa que é a verdade.  

E a gente tem estudado. Tem feito vários trabalhos voltados para a educação mesmo. Porque 

eu já fiz muito trabalho de bancada. Mas hoje, pela necessidade desse grito que tem acontecido, 

a gente precisa gritar, precisa falar, precisa deixar claro quem somos nós e que nós temos 

condição. Nós temos competência para isso.  

Eu tenho mudado a minha... a minha temática hoje está muito voltada para o ensino mesmo. 

Relacionando o ensino. O ensino de Química, mas deixando claro que nós podemos. A ciência 

— a ciência em si — ela é complexa. Ela é. Mas, independente da cor da pele, qualquer um 

pode, né, ter esse conhecimento.  

E, se tiver uma professora branca que esteja nesse ramo da Química, ela tem tanta chance quanto 

o negro. Uma negra tem tanta chance quanto uma pessoa branca. Vai do quê? Do que você 

considera de alvo.  

O que me levou, o que me incentivou a chegar onde eu cheguei foi meu pai dizer — mesmo 

sem saber ler, só escrever o nome dele, que naquela época escrevia o nome — é deixar claro 

que a educação é voltada, né? Que era com isso que eu ia crescer. Era isso que ia me fazer 

desenvolver. Era isso que ia me fazer ter um lugar na sociedade. E eu creio nisso. Acredito 

nisso. 

E eu queria só reforçar um pouco mais da minha vivência, do meu... da minha graduação, 

quando eu entrei. 

E são assim... não são falas claras, mas são falas, entre aspas, que a pessoa usa. E, de repente, 

nós já estamos no terceiro ano de uma gestão. A gente já exerceu vários cargos. Eu já exerci 

vários cargos. Fui diretora do curso de Química, a Licenciatura do Programa Ensinar — é um 

programa que a instituição já está agora no segundo módulo — e agora estou no curso de 

Química, Licenciatura, mais no regular. A gente vem trabalhando. A gente vem se capacitando 

cada vez mais. Só que a gente não esquece as nossas origens. 

Então, estar aqui falando, podendo falar, sendo — eu não digo escolhida — mas sendo 

convidada para fazer esse relato, para mim é de muita, de muita... assim, de muita importância. 

Porque eu estou conseguindo colocar para fora aquilo que... muita coisa, né, fica guardada. 

Querendo ou não, é lógico que com a proporção que você vai melhorando seu nível, sua 

capacitação, você vai se envolvendo no nível da sociedade, em cada situação você consegue 

esclarecer. Mas quando você ouve uma frase: “Ah! Teu cabelo é palha de aço” — que agora, 

por incrível que pareça, a gente quase não escuta mais isso —, porque mudou muito. Aquilo 

que era “cabelo de palha de aço”, aquela trança que te caracterizava mais ainda, virou estilo, 



 

 

virou moda. Então as coisas mudaram. Mudaram, mas ainda existe muito preconceito. 

E eu lembro que uma vez, já estando aqui, em São Luís, eu fui no shopping. Não estava bem 

arrumada não, fui mesmo bem simples. Eu tinha olhado uma bolsa, eu queria aquela bolsa, e 

fui no shopping, numa determinada loja — eu não vou expor aqui porque... E eu lembro que 

entrei nessa loja. Já tinha duas pessoas. E, por incrível que pareça, eram brancas essas pessoas, 

loiras. Ninguém veio me abordar, nada. Aí eu entrei, estava até com uma sobrinha minha. Ela 

foi ver uma outra loja, e eu disse: “Ah! Eu quero aquela bolsa ali.” Só que essas pessoas que 

entraram não compraram nada, nada, nada. Aí, depois que elas foram embora, eu fiquei olhando 

para ver se era realmente a bolsa que eu tinha visto, que eu queria. E aí eu falei que eu queria 

ver uma pessoa... eu disse: “Eu queria aquela bolsa ali.” Falei desse jeito que eu estou falando, 

que eu estou relatando aqui. E a pessoa nem perguntou assim, “se divide”. Ela foi logo dizendo 

assim para mim: “Essa bolsa pode ser dividida até 12 vezes.” Aí eu falei: “Eu quero ela.” Aí a 

pessoa tirou lá de cima, fomos para o caixa e ela disse: “No crédito pode ser até 12 vezes.” Eu 

falei: “Não, é no débito.” Não vou dizer o valor da bolsa aqui (rindo). 

Então, assim, isso aí tudo acaba te deixando claro que, ainda que você tenha, você cresceu, você 

tenha um certo nível, ainda há muita resistência em aceitar o outro, até pelo poder... pelo poder 

não, mas pela posição que você assumiu.  

Hoje eu sou professora adjunta — associada 1. Depois de Adjunto, vem Associado. Vou passar, 

no mês 6, para Associado 2. E, por incrível que pareça, no meu departamento, eu sou a única 

que está com esse título. Então, assim, é motivo... não foi nada... nada vem de graça. Tudo veio 

com muita luta, com muita vontade mesmo de sobreviver.  

Eu digo até para os meus alunos: o sol tem que brilhar para todos que estão nesse mundo. Agora, 

uma coisa é certa: eu não quero o sol todo para mim. Eu quero só um pedaço dele, só um pedaço 

daquela luz, e ser respeitada. Há essa necessidade da gente respeitar todo segmento dessa 

instituição, dessa sociedade que está aí, e que cada vez mais tem cobrado. E assim, a gente tem 

se envolvido com vários assuntos.  

Fiz várias especializações. Atualmente, pela gestão, tive que fazer uma especialização sobre a 

inclusão. Porque a inclusão envolve várias situações. Independente daquela deficiência, a gente 

ainda tem que brigar pela deficiência... de um negro. Quer dizer, é uma coisa muito mais 

complexa. 

Quando você vai estudar por esse campo, você vê que não adianta. Você... na hora em que vê 

uma pessoa — isso eu achei interessante, numa disciplina que eu tive —, uma pessoa que tem 

condição, que faz todo o acompanhamento, ela é vista diferente de uma pessoa que tem 

deficiência e que não tem aquele acompanhamento. Aí vem a situação da pessoa que tem pouco 



 

 

poder aquisitivo e que ainda pode ter a cor escura. Pode ser negro. Pode ser preto. Isso tudo 

influencia. Essa que é a verdade.  

E a gente tem estudado. Tem feito vários trabalhos voltados para a educação mesmo. Porque 

eu já fiz muito trabalho de bancada. Mas hoje, pela necessidade desse grito que tem acontecido, 

a gente precisa gritar, precisa falar, precisa deixar claro quem somos nós e que nós temos 

condição. Nós temos competência para isso.  

Eu tenho mudado a minha... a minha temática hoje está muito voltada para o ensino mesmo. 

Relacionando o ensino. O ensino de Química, mas deixando claro que nós podemos. A ciência 

— a ciência em si — ela é complexa. Ela é. Mas, independente da cor da pele, qualquer um 

pode, né, ter esse conhecimento.  

E, se tiver uma professora branca que esteja nesse ramo da Química, ela tem tanta chance quanto 

o negro. Uma negra tem tanta chance quanto uma pessoa branca. Vai do quê? Do que você 

considera de alvo.  

O que me levou, o que me incentivou a chegar onde eu cheguei foi meu pai dizer — mesmo 

sem saber ler, só escrever o nome dele, que naquela época escrevia o nome — é deixar claro 

que a educação é voltada, né? Que era com isso que eu ia crescer. Era isso que ia me fazer 

desenvolver. Era isso que ia me fazer ter um lugar na sociedade. E eu creio nisso. Acredito 

nisso. 

E eu queria só reforçar um pouco mais da minha vivência, do meu... da minha graduação, 

quando eu entrei. 

 

Pesquisadora: Como foi que você se sentiu, por exemplo, nesses momentos mais marcantes, 

como o prêmio? Como foi tudo isso?  

 

Entrevistada: Ah, eu fiquei assim, maravilhada. Eu vou falar desse trabalho. Fiz um trabalho 

que eu determinava proteína, lipídeos, proteína, lipídios, sais minerais e os elementos 

fundamentais como cálcio, magnésio, flu, em hortaliças, em 16 hortaliças. E aí foi forte porque 

é um outro lado. Eu preciso voltar um pouco à minha primeira bolsa na UFMA. Foi uma bolsa 

que era... era uma bolsa... eu era auxiliar da secretária. Então, eu já fiz de tudo na minha vida. 

Eu já lavei vidraria, eu já fui office boy, eu era... na realidade, eu era office boy e eu ganhava 

uma quantidade para fazer isso. Isso é um programa que tem dentro da instituição, como tem 

também na UEMA.  

E eu lembro que eu lavava a vidraria do laboratório, mas eu fazia Química, eu era aluna de 



 

 

Química. Então, quando os alunos iam assistir aula, eu ficava curiosa, porque eu queria também 

fazer alguma coisa que eles estavam fazendo. Aí, pesquisa... porque esse prédio era só de 

pesquisa. E eu lembro que eu entrei assim de vez, meu... e o dono lá do anexo da UFMA estava 

no laboratório. E eu disse: "É agora ou nunca." Eu cheguei e falei: "Professor, eu queria uma 

bolsa." E ele falou: "Uma bolsa?" Eu disse... e ele: "Mas você sabe que você vai ter que perder 

a outra bolsa." "Não, eu quero trabalhar no laboratório. Eu faço curso de Química e eu quero 

trabalhar nisso."  

O professor Anoleto, esse professor, eu comecei com ele minha vida científica. E aí ele me deu 

a bolsa. Eu saí de office boy, que eu era office boy, e fui ser bolsista. Essa bolsa não era uma 

bolsa de... assim, eu me lembro até o valor dessa bolsa. Essa bolsa era 244 reais que eu ganhava 

na época. E aí eu fui trabalhar com essas hortaliças. O trabalho rendeu muito, saiu uma 

publicação naquela época da revista da UFMA, e eu ganhei ainda, naquela época… Porque o 

meu trabalho foi contemplado pela área de Ciências Exatas, por toda a área, era por área. E, 

assim, eu me senti muito orgulhosa. Eu me senti importante. Eu me senti valorizada, porque a 

gente se sente mesmo, né? De repente, chega uma notícia, o teu orientador fala: "Olha, nosso 

trabalho foi contemplado, você vai ser..."  

E eu lembro, meu pai hoje já morreu, né? E eu lembro que, na época, meu pai foi comigo receber 

esse prêmio. Então, minha família, assim, foi de uma... nossa, não tem nem... é algo que ficou 

registrado, né, pra vida toda. E, assim, mais uma vez, agradecer, colocando bem claro que é 

através da educação que realmente a gente é reconhecido. Sem isso, nada feito. Só se você 

nascer rico, né? Não é meu caso.  

 

Pesquisadora: Quais são as contribuições que você acredita ter feito para sua área de educação? 

 

Entrevistada: Muitas. Eu acredito... eu não tenho a soma de orientação que eu já... assim, de 

projeto, de orientações que eu tenho feito, né? Mas eu acredito que eu tenha contribuído muito. 

Porque a Química, ela não é uma ciência sem ter contextualização. Isso é um fato que a gente 

tem que deixar bem claro.  

Então, quando eu fazia meus trabalhos de bancada, aí eu vou lembrar lá da UEMA de 

Imperatriz, eu sempre gostava de trabalhar com temas que fossem levar à Química, mas também 

que fossem levar algo, que eles fossem ver todo, pra levar algo pra família, assim 

sucessivamente. A gente fez um trabalho que também foi contemplado na FAPEMA, com uma 

comunidade lá em Imperatriz do Bom Jesus. Essa comunidade era uma comunidade que ela 

não usava quase medicação. Tudo que eles tinham era dentro lá do povoado deles. E que eles 



 

 

viviam mesmo de planta. Então, era cidreira, nadou, essas coisas todas. 

E eu fiz um trabalho voltado pra isso. A gente também foi contemplado com esse trabalho, foi 

homenageado. E aí, depois disso, eu sempre gostei de trabalhar voltado mesmo para 

comunidade. Então, eu acredito que eu tenha somado. E, atualmente, o que eu tô mais focando: 

alunos atípicos, pra que eles entendam a nossa ciência. A gente tem que parar de achar que a 

Química é muito difícil. Não é. Ela é difícil pra quem não gosta da ciência. Assim como eu 

tenho dificuldade em história, eu tenho dificuldade em geografia. Mas eu me identifico com 

Química porque eu quero aprender aquela disciplina. Então, hoje, meus trabalhos, todos estão 

voltados pra área de educação, pra essa temática de alunos atípicos, alunos com transtorno. Mas 

sempre voltando, sempre pegando o tema da Química, pra facilitar a vida do professor que está 

em sala de aula, do Ensino Médio, ensino de educação básica, que pode ser fundamental ou 

médio, pra facilitar o aprendizado. Porque, senão, vai ficar sempre assim: o aluno que tem lá 

sua dificuldade, ele tem uma dificuldade visual. 

Então, a gente pode fazer... eu vou dar a mistura homogênea, estou dando exemplo aqui... eu 

posso montar os componentes e fazer pelo toque, que é assim que eles conseguem se encontrar, 

fazer aquele aluno entender o que significa esse tema. Porque não adianta a gente pensar em 

ciência se não fizer com que essa ciência chegue perto de quem realmente precisa. Então, hoje, 

as minhas temáticas, eu tenho trabalhado muito nisso, voltado pra isso, sabe? 

E eu acredito... eu não sei em termos de número, eu sempre dou aula pro pessoal da Agronomia, 

Fundamentos de Química, e pro pessoal de Ciências Biológicas. O que que acontece? Teve um 

aluno que foi cinco vezes meu monitor. E ele... muito biólogo, aquela coisa mesmo de animal, 

aquela coisa toda. Eu influenciei tanto... eu não, a ciência, não fui eu, a ciência Química. Eu 

falava com tanto gosto da Química que ele chegou... hoje ele faz doutorado, ele uniu a biologia 

voltada totalmente pra Química. 

E eu fiquei muito orgulhosa disso. Ele está em São Paulo também, não sei qual a universidade, 

mas ele está em São Paulo. Esse menino também ganhou o prêmio, a gente trabalhou junto, a 

gente discutia muito. Por quê? Porque, assim, a gente é o que a gente coloca pra fora. Eu tenho 

maior paixão. 

Se eu fosse hoje e voltasse de novo, eu queria ser Química, continuar sendo Química, com todas 

as dificuldades que eu tive. Porque, realmente, se a gente for analisar, é muito... você mexe com 

cálculo, você mexe com física, mas a Química em si é maravilhosa, é belíssima e resolve muita 

solução. 



 

 

É a solução, né? É a solução do mundo, se você analisar a Química. E aí, nós temos Química 

verde, Química do cabelo, Química do bolo, Química do amor... toda essa relação, tudo isso 

tem a ver com essa ciência, e é maravilhoso. 

É uma pergunta muito interessante. Mas uma coisa que eu gostaria, porque assim, quando a 

gente... isso aqui é uma construção. Até onde eu estou, eu construí. Tem coisas que a gente fez 

que a gente poderia ter feito melhor. Então, eu acredito que... eu acredito que, por exemplo, eu 

fiz doutorado, mas ainda não consegui fazer pós. Era uma coisa que eu gostaria de fazer, porque 

eu acho que, cada vez que você se capacita, educação vai na frente, e a gente supera muitas 

etapas na vida. É o conhecimento. Eu sempre bato nessa tecla: é o conhecimento que te faz. O 

conhecimento faz até você ser vista de cor diferente. 

Então, eu gostaria muito de, para completar esse percurso aqui... hoje mesmo eu estava falando 

com a diretora do CECEM... conseguir fazer minha pós-graduação. Eu gostaria. Isso iria 

melhorar mais a minha história, e eu ia me sentir... eu me sinto uma pessoa realizada, mas eu ia 

me sentir mais realizada ainda. 

 

Pesquisadora: Quem é Vera Lúcia? 

 

Entrevistada: 

Então, Vera Lúcia é uma criança que cresceu numa família muito humilde, que acredita muito 

no que ela faz e que tem cada vez mais vontade de fazer o que as pessoas entendem: que não é 

a cor da pele, que tu só tem que estudar, e não precisa pisar em ninguém. Você só precisa ser 

tu mesmo. E ser tu mesmo, no caso, é valorizar aquilo que tua família... que tu venceu, que 

sempre acreditou. 

Então, aqui eu deixo... Vera é uma pessoa que foi criada por Maria das Neves, que é minha 

mãe, e Hilton, pessoas analfabetas, que não tiveram chance de chegar onde eu cheguei. E que 

tudo que eu tenho eu devo a eles. E que antes, quando eu abria... na minha casa não tinha nem 

geladeira, eu sou dessa época, onde pegava carne, botava para salgar, aquela coisa toda. Mas 

que hoje eu abro a minha geladeira e escolho o que eu quero comer. 

Então, o que eu não tive, eu já dou para o meu filho de maneira diferente, totalmente diferente. 

Eu tento, é lógico, dando os valores, deixando claro pra ele que a educação é importante, que 

ele só vai vencer na vida se ele se educar, se ele conseguir subir na vida, no sentido de que ele 

vai ter que escolher uma profissão. 

E, pra mim, eu vejo assim: não é ser só um professor, mas fazer a diferença. E eu acredito que 

eu faço a diferença, porque eu vejo o retorno dos alunos. Eu vejo o retorno até quando os alunos 



 

 

ficam reprovados na minha disciplina. Ele chega e fala assim: “Professora, não tem nada a ver 

com a senhora. A senhora se deu o máximo possível. É porque eu não consegui mesmo, eu não 

consegui acompanhar.” 

E essa posição que eu me encontro hoje como gestora, eu tenho que deixar bem claro: eu acho 

até que me tornei... se eu era humana, eu me tornei agora mais humana, porque o mundo está 

muito cheio de... eu digo, de situações delicadas. Aquilo que não tinha na minha época, hoje a 

gente vê, assim, de uma facilidade... você entra, um aluno entra, querendo falar com você, 

querendo só desabafar. E você tem que saber apoiar ele. 

Então, Vera é essa pessoa que continua sendo a mesma pessoa, né? Que consiga ouvir o aluno, 

que consiga se interagir num projeto. Sem mais palavras, só agradecer. E desculpa aí, porque a 

gente acaba se emocionando mesmo, é complicado demais. 

Essa palavra aí foi forte... essa pergunta aí, tu deixou pra final. 

Tu aprontou, né, Aline? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

APÊNDICE  3 - Transcrição da entrevista com a professora Lídia Santos 

 

Entrevistadora: Como era sua relação familiar? 

Entrevistada: Bom, minha relação familiar sempre foi muito boa entre meus irmãos, com a 

minha mãe. Mas com meu pai… foi uma relação muito difícil, pelo machismo, pela forma de 

tratar os filhos, com muita violência e muito agressivo. Ele se relacionou com várias mulheres, 

teve vários filhos. Então não foi um pai presente. Nunca participou de nenhuma reunião escolar, 

né? Nunca passou o Natal com a gente. Então, foi uma pessoa super ausente na nossa vida. 

Nunca nos buscou na escola. Então eu tenho essa lacuna aí, de saber o que é um pai. Mas eu 

tive uma excelente mãe, que sempre cuidou da nossa educação, de todos os filhos, dos meus 

irmãos. Nós somos quatro mulheres e três homens. Eu fui a que mais estudou em escola 

particular. Fui a primeira, passei no vestibular. Depois veio a minha irmã, a Marina. Depois 

veio Jurandir. A Lurdimar, que é a mais velha, se formou em São Paulo em Serviço Social. 

Meus irmãos são técnicos, né? O Jurandir fez Química, mas tem técnico em Química no 

CEFET. Meu irmão Roberto é técnico em eletromecânica. O Raimundo é topógrafo pelo 

CEFET. 

Então, a nossa relação era assim, dividida em três adultos e quatro crianças. Meu 

relacionamento estava mais próximo dos meus irmãos mais próximos da minha idade. A gente 

se divertia muito, andava tranquilo pela rua, não tinha essa violência que tem hoje. Nós temos 

a família da minha mãe, que sempre comemorava aniversários. A gente estava sempre na casa 

da nossa avó materna para as festas de aniversário, né? As comemorações de datas festivas. 

Então, a gente teve essa formação familiar de estar em grupo, pela família da minha mãe. E a 

gente manteve isso nas nossas relações de irmãos. Todo mundo já casou. Aniversário de dois 

irmãos: cada um vai pra casa do outro, aniversário dos sobrinhos, faz festa, chama todo mundo. 

Dia de domingo, nós nos reunimos na casa da nossa mãe, todos os domingos, para almoçar com 

ela. Chegamos por volta de 12h. Eu chego mais cedo, dez, nove, e ficamos até a hora que ela 

dorme, umas 18h. Aí a gente já tá indo embora, de acordo com o ritmo dela. Então, a nossa 

relação familiar manteve algumas tradições muito boas para nossa união. Agora tem sobrinhos 

que estão casando, tendo suas casas, e a gente vai para casa deles. Então a coisa vai se mantendo. 

A relação familiar materna foi muito boa. 

Entrevistadora: Com quantos anos você foi para a escola? 

Entrevistada: Eu fui para a escola com sete anos, né? Então eu fiz o primário no Grupo Escolar 

Zélia Figueiredo Gasparian. Era público. Aí, da quinta à oitava série, fiz numa escola do bairro 



 

 

São José, uma escola particular. O primeiro, segundo e terceiro anos do Ensino Médio, eu 

estudei no Colégio Batista, junto com minha irmã Marina. A gente fez o Ensino Médio numa 

escola particular, Batista, que era uma escola do nível do Marista e do Dom Bosco — eram as 

três melhores. 

Quando eu fui para o primário, eu sempre fui uma pessoa de ter poucas amigas. Eu tinha sempre 

três amigas, né? Tive uma amiga, Fátima, no São José, já na sétima série. A gente estudava uma 

na casa da outra. No Ensino Médio foi complicado, porque o Batista era uma escola elitizada. 

Nós não tínhamos dinheiro para roupas, nem para ir às festas. Eu nem participei da minha 

colação de grau. Era um padrão elevado. As pessoas iam de carro para a escola, tinham um 

nível financeiro superior ao meu. Eu pouco me divertia. Era muito preocupada em estudar, 

porque a minha mãe dizia que só cresceríamos na vida se estudássemos. Eu não era de me 

divertir, era mais preocupada em estudar para mudar nossa vida, porque era difícil para minha 

mãe criar sete filhos sozinha. Muito difícil. Eu não queria ter essa vida de dificuldade, de muita 

falta de coisas. 

Entrevistadora: Como foi sua experiência escolar? 

Entrevistada: Minha experiência escolar sempre foi boa, né? Eu não sei por quê, mas quando 

a professora do primário pedia para eu ler, porque a gente lia na mesa dela, eu dizia que não 

sabia. Mas eu sabia ler tudinho. Eu me lembro de dizer que não sabia. Não sei por quê. 

Eu também tinha um problema de saúde, que até hoje não descobri o que era. Eu desmaiava 

muito no primário. Gostava muito de ir para a escola. Uma vez, eu lavei minha conga e ela não 

secou. Fui com ela molhada para a escola e desmaiei. O primário foi tranquilo, não tenho 

lembrança de trauma, só uma situação em que esbarrei forte com um colega e quase desmaiei. 

Corri para a sala, me sentei, e percebi que nenhuma diretora ou coordenadora veio ver o que 

aconteceu comigo. Fiquei lá, respirando, quase desmaiando, mas graças a Deus não ocorreu 

nada grave. Então, minha experiência escolar nas primeiras séries foi tranquila. Tenho essa 

lembrança boa, tudo muito tranquilo. 

Entrevistadora: Você pode compartilhar como decidiu seguir o caminho acadêmico na área 

da Química? 

Entrevistada: Sim, eu fiz vestibular para farmácia e não passei. Então, eu sabia que tinha que 

decidir uma carreira acadêmica, porque eu precisava transformar a minha vida e ajudar. Eu 

passei no vestibular em 1986. Terminei o Ensino Médio com 18 anos e entrei na universidade 

com 23. Não lembro exatamente o ano em que me formei, mas durante a graduação sempre 



 

 

participei de pesquisa, o que me ajudou bastante, porque eu recebia uma bolsa do CNPq, que 

era mais do que um salário mínimo. Isso ajudou muito em casa, principalmente com comida. 

Nunca passamos fome, mas também não comíamos bem. Era tudo muito básico: feijão, arroz, 

e quando dava, uma galinha, camarão, salada.  

A Química estava mais próxima da Farmácia, então decidi logo fazer vestibular para Química 

e consegui passar, graças a Deus. Participei de grupos de pesquisa importantíssimos para minha 

qualificação profissional. A professora Aldaléa Lopes incentivava muito a gente a seguir em 

frente, sempre falando para fazer mestrado e doutorado. Quando ela voltou do doutorado, 

implantou o mestrado em Química Analítica, e nós, do grupo, fomos a primeira turma.  

Logo que ela defendeu, incentivou a irmos logo para o doutorado. Eu tinha um namorado, 

Carlos. Ela falou: 'Casa logo e vai embora fazer doutorado'. E assim foi. Terminei o mestrado, 

casamos e tive meu filho. Quando ele tinha um ano e 11 meses, fui para São Carlos. Meu marido 

foi seis meses antes para começar o mestrado. Ele ficou na escola de Engenharia e eu, no 

Instituto de Química da USP.  

Antes mesmo de terminar o mestrado, abriu concurso para professor auxiliar — não precisava 

de mestrado ainda — e eu passei para Química Geral. Em 18 de fevereiro de 1997, fui nomeada 

professora da UEMA. Comecei a dar aula enquanto finalizava o mestrado.  

Antes disso, como estudante, tive contratos: fui professora do Liceu, do Fernando Perdigão, de 

Química no Gonçalves Dias. Casei em 1998, meu filho nasceu em 1999. Tive uma parada, mas 

deu tudo certo. Tenho só um filho. 

Entrevistadora: Como foi o início da sua trajetória educacional no Ensino Superior? Quais 

desafios e oportunidades você encontrou? 

Entrevistada: Os desafios eram estudar para aprender e não ficar devendo disciplinas, fazendo 

tudo no tempo certo. As oportunidades? O Ensino Superior abriu portas para fazer o concurso 

da UEMA, para o mestrado e para o doutorado. Assim, eu pude estruturar minha vida. As 

oportunidades foram essas: me qualificar dentro da área, na Química Analítica. 

Entrevistadora: O que fez você optar pelo PPGQUIM da UFMA? 

Entrevistada: Bom, como já falei anteriormente, eu fazia parte do grupo de pesquisa da 

professora Aldaléa Lopes. Por demanda dela, e como coordenadora do grupo e do programa de 

Química, nós fomos os candidatos. Falamos em grupo, e outras pessoas também. Nós fomos o 

grupo que fez a prova de acesso ao programa. Com isso, compusemos a primeira turma do 

Programa de Pós-Graduação em Química Analítica da UFMA. 



 

 

Entrevistadora: Pode contar sobre sua experiência no Programa de Pós-Graduação em 

Química? 

Entrevistada: Foi boa. Nós tínhamos condições de realizar o trabalho mesmo com poucos 

recursos. A proposta da pesquisa estava dentro das possibilidades dos equipamentos existentes 

no laboratório, então foi possível preparar experimentos e escrever a dissertação de mestrado. 

Entrevistadora: Como foi sua relação com professores, colegas e outros profissionais durante 

sua formação? 

Entrevistada: A relação era tranquila. Não me lembro de ter sofrido bullying. Mas chegaram 

professores mais jovens no programa, um casal. Eles nos criticavam em relação à nossa postura 

acadêmica. Sabíamos disso pelos bastidores, por causa da competitividade entre laboratórios. 

Eles eram professores visitantes, sem laboratório próprio. Não me lembro o nome dele, mas 

dela sim — Márcia, a 'chinesinha'. Eles eram altivos, e havia certa soberba. Mas isso não 

atrapalhou meu trabalho, porque eu era muito dedicada. Sabia onde queria chegar, e nada foi 

mais forte que a minha vontade de dar passos adiante. 

Entrevistadora: Quais foram os momentos mais marcantes da sua trajetória acadêmica e 

profissional? 

Entrevistada: O mais marcante, na trajetória acadêmica, foi a obtenção do título de doutora. 

Na trajetória profissional, foi conseguir passar no concurso. Foi aí que realmente começou o 

exercício do que eu tinha aprendido. 

Entrevistadora: E o doutorado, desde a definição do programa até a sua finalização, o que 

você pode nos contar sobre isso? 

Entrevistada: No doutorado, fiz na USP, Instituto de Química, em São Carlos. Eu entrei em 

2001 e terminei em 2006. Foi uma experiência muito difícil. Eu e meu marido fomos para São 

Carlos com o nosso filho. Estávamos longe da família. E aí passamos esses momentos de... 

longe da família. Mas todo Natal a gente vinha para passar aqui com a família. A questão de 

estar distante pesou bastante.  

Outra questão foi o relacionamento com a minha orientadora. A primeira, eu não me sentia 

muito bem com ela. Ela não era uma pessoa assim que tinha grandes domínios. E aí eu fui para 

o laboratório e sugeri uma parceria. Eu trabalhava com células de câncer e sugeri uma parceria 

com a EletroQuímica, o laboratório do professor Márcia. E aí eu fui me adaptando melhor no 

laboratório dele. Então, eu mudei de orientador. Eu era mais feliz em outro laboratório. Então, 

eu larguei da primeira orientadora e mudei, inclusive, a linha de trabalho. Comecei a trabalhar 



 

 

com um fungo chamado kefir, o fungo do Tibete, que foi trazido pela Madre Teresa de Calcutá. 

Esse fungo ajudava as pessoas a aliviar a fome, principalmente na África. Eu trabalhei com 

esses dois fungos, determinando os ácidos orgânicos. Aí eu comecei a ser feliz, porque estava 

muito bom, muito contente com a outra pesquisa. Então eu resolvi mudar.  

Porque uma coisa é quando você é só aluno, você passa muita humilhação. Mas, nesse caso, eu 

já era professora da universidade, né? E como era professora da universidade, nós já temos uma 

outra postura com relação à questão de se comportar. E não de forma tão... a receber 

humilhações e ficar submisso. Aí eu disse: 'Não. Vou procurar fazer o que eu gosto e trabalhar 

com uma pessoa que tenha uma relação melhor'. Graças a Deus, trabalhei com o professor 

Márcia e tudo melhorou. Daí pra frente, consegui defender a minha tese 15 dias depois que meu 

marido defendeu a dele. Ele defendeu no final de junho e, no dia 15 de julho, eu defendi a 

minha. Então deu tudo certinho.  

Passando para a terceira classe e... terceiro tema aqui: identidade e experiências pessoais. 

Entrevistadora: De que forma você percebe que sua identidade influenciou sua trajetória 

acadêmica e profissional? 

Entrevistada: Minha identidade como mulher negra... de que forma ela influenciou na 

trajetória acadêmica e profissional? Não sei se estou conseguindo fazer a correlação certa, mas 

quando eu me descobri ser negra, eu já era estudante da universidade. E não existia muita 

discussão sobre a nossa identidade de ser mulher negra naquela época. Então, eu não tenho 

muito o que comentar sobre isso, porque eu não escolhi um curso para ajudar em algum discurso 

meu, por exemplo.  

Hoje eu tenho muita leitura sobre livros que tratam de racismo, que tratam dessas relações 

institucionais. E a gente percebe isso nas reuniões de departamento, depois de amadurecer. 

Você precisa estar preparado para entender o que você ouve. Se você não está, você não 

consegue nem se contextualizar naquilo. Então, pode ser que alguma coisa tenha passado 

despercebida por eu desconhecer isso, né?  

Até porque a minha mãe é praticamente branca. Digo assim porque ela tem a pele clara, cabelo 

liso. Mas meu avô era negro e meu pai já era negro. Mas aqui em casa, a discussão sobre ser 

negro aconteceu muito tardiamente, viu? Essas discussões estão acontecendo agora. Meu filho 

sabe que é negro desde criança, né? E nós não tínhamos essa discussão. Então, a minha trajetória 

acadêmica e profissional sobre a minha identidade de ser negra começa mais no lado 

profissional. Já com bastante tempo de academia, muito tempo mesmo. Então, a influência da 



 

 

minha percepção de identidade é que ela me influenciou profissionalmente. Eu já tinha 

escolhido o que ser, né? Então, a identidade não teve nenhuma interferência nessas escolhas. 

Entrevistadora: Houve situações em que você sentiu que sua presença ou trabalho eram 

questionados ou valorizados? Como você lidou com isso? 

Entrevistada: Bom, eu sempre procurei chegar no horário certo, fazer as coisas certas, né? 

Estudar bastante para dar uma aula compreensível e elaborar material. Então, eu já me 

preparava para fazer o melhor que eu podia fazer. Sobre isso, eu já estava me preparando para 

ser uma professora respeitada. Por isso, meus alunos... e bem vista pelos colegas. Isso adquiri 

sendo sempre muito séria. Nunca gostei de muitas brincadeiras, porque às vezes é nas 

brincadeiras que se dizem as piores coisas. Então, eu sempre me mantive nos momentos de 

seriedade, com a postura que devia ter. 

Entrevistadora: Como você descreve o impacto da sua trajetória acadêmica na sua vida 

pessoal? 

Entrevistada: É bastante positivo, né? Impacto positivo. Porque com a minha vida acadêmica 

eu comecei a conhecer o mundo da academia. Fiz amigos novos. Estava no meio, né? 

Culturalmente, educacionalmente melhor. Que é o que deve ser mesmo, né? Ah, o papel da 

universidade na vida de uma pessoa.  

Então, positivamente, a vida acadêmica impactou na minha vida pessoal. Até porque, quando 

eu consegui a bolsa de iniciação científica, comecei a ganhar dinheiro. Comecei a comprar 

roupa para mim, uma bolsa, uma mochila para levar meus livros, até sombrinha, capa de chuva 

e xerox. Antes eu usava passe escolar. Às vezes não tinha passe, pedia emprestado para os 

colegas. Então era assim. E a bolsa veio para aliviar essa despesa que existe para você se formar: 

comprar livros, tirar xerox, comprar computador, né?  

O computador eu só fui ter quando fui fazer o mestrado. Aí comprei um computador junto com 

meu namorado, que é meu marido. Compramos juntos, mas ele ficou na minha casa porque eu 

estava fazendo mestrado, então era mais necessário ter na minha casa. Mas a trajetória 

acadêmica foi a chave que abriu as portas para mim. 

Entrevistadora: Quais os espaços de liderança que você ocupa e/ou já ocupou? O que eles 

significaram para você? 

Entrevistada: Espaços de liderança na universidade... na UEMA, eu fui diretora de curso duas 

vezes. Então foram quatro anos como diretora de curso: 2008 a 2009, depois de 2011 a 2012. 

Esses dois mandatos de quatro anos como diretora de curso me fizeram participar de reuniões 



 

 

com as pró-reitorias. E aí eu comecei a ver como é que funcionava a parte administrativa da 

universidade. Quando a gente está só na sala de aula, não percebe como as coisas funcionam. 

E por ter sido diretora nesses dois mandatos, eu consegui equipamentos para o laboratório. 

Porque, como diretora, eu podia solicitar estrutura para o curso de Química. Consegui 34 

materiais e equipamentos que foram distribuídos no laboratório. Isso impactou bastante o curso 

de Química, porque melhorou. Química é um curso caro: precisa de reagentes, vidraria, 

equipamentos, estrutura. E licenciatura tem aula prática, né? E sem uma estrutura mínima fica 

complicado formar alunos que possam ser competitivos.  

Então, essa foi uma liderança boa para mim na universidade. 

Entrevistadora: Quais contribuições você acredita ter feito para a sua área de atuação? 

Entrevistada: Então, eu atualmente estou afastada por problema de saúde: Transtorno de 

Depressão e Transtorno de Ansiedade. Com relação às contribuições para minha área de 

atuação... eu estou com dificuldade de entender essa questão. Eu vou passar para outras e depois 

posso voltar para ela. 

Entrevistadora: Se pudesse olhar para sua trajetória até aqui, o que considera ser a maior 

realização? 

Entrevistada: Foi aprovar um projeto institucional chamado PIBID. Ele iniciou primeiro nas 

federais e depois nas estaduais. A primeira vez que foi submetido, foi aprovado, e eu fui a 

coordenadora institucional deste projeto. Então, foi a maior contribuição — já te respondo lá 

em cima também. Dentro da minha área de atuação na UEMA, foi aprovado este projeto 

institucional, que pôde colocar 30 estudantes do curso de Química no projeto do PIBID. Isso 

mudou o perfil do curso, porque os alunos ganhavam bolsa, tínhamos professores do Ensino 

Médio que também ganhavam bolsa, e os professores coordenadores também ganhavam bolsa. 

A questão da importância do financiamento de estudo: tem que ter dinheiro para se estudar. 

Os alunos da UEMA são muito carentes, a maioria é do interior, e precisam muito de uma bolsa 

para ajudá-los. Isso, para mim, foi a maior gratificação que eu tive. Não é comum na minha 

área de atuação, mas este projeto, em 2018, foi o que desencadeou meu problema de saúde. Foi 

de 2014 a 2018 à frente deste programa, com 225 bolsistas. Eu tinha muito trabalho. Trazia 

trabalho para casa. Era um trabalho gratificante, mas me adoeceu. A partir de maio de 2019, 

comecei a apresentar sintomas de depressão e me afastei definitivamente do trabalho. Mais de 

dois anos afastada. Tenho que solicitar aposentadoria. Estou em processo de aposentadoria, já 

pedida, em função do excesso de trabalho. 



 

 

Entrevistadora: Há algo que você gostaria de compartilhar sobre sua experiência que acha 

importante para futuras gerações de mulheres negras na ciência? 

Entrevistada: Bom, o meu conselho às futuras gerações de mulheres pretas na ciência é que, 

ao adquirirem seus títulos de doutoras, não se esqueçam que são pretas e que não se envaideçam 

com a academia. Que façam seus nomes aparecerem na mídia como mulheres pretas assumidas 

e cientistas. Esse é o grande conselho.  

Porque existe um problema na universidade: dos alunos que são cotistas, por exemplo. Depois, 

eles se envergonham de serem cotistas, de terem entrado pela cota racial. Esse problema existe, 

né? 

Existe porque minha irmã, da área da Sociologia, já identificou isso. Esses alunos têm 

rendimento muito baixo. Então, já aproveitando e falando isso para você: que elas não esqueçam 

que são pretas, que exaltem sua cor e tenham orgulho de se mostrar negras na academia. 

Entrevistadora: O que significa uma mulher preta, doutora em Química, formando futuros 

professores de Química no estado como o Maranhão? 

Entrevistada: É... bom, é um desafio. Porque, quando você chega à sala de aula no curso de 

Licenciatura, você não tem embranquecimento de turma, tem alunos negros. Mas quando você 

chega numa Engenharia Civil, numa Engenharia Mecânica, ou qualquer outra licenciatura, tem 

mais negros. Mas quando chega em cursos com pessoas brancas, aí você realmente tem que ter 

outra postura.  

Enquanto os alunos da licenciatura, sua postura é de fazê-los se sentirem importantes diante da 

sociedade. Fazer com que eles acreditem em si mesmos. Porque você pega alunos com índice 

de pobreza muito baixo, e, às vezes, é o único da família que está se formando. 

Aí tem problema com família, problemas psiquiátricos. Existem situações muito intrigantes 

dentro de um curso de licenciatura. Formar futuros professores é uma tarefa bem árdua, porque 

os alunos vão para a universidade com bastante limitações — em termos intelectuais, 

financeiros, visuais e de postura acadêmica. Você tem que começar a ensinar o aluno como se 

comportar na academia.  

Então, os desafios são esses: ensinar postura, incentivar a leitura de livros e artigos, desenvolver 

letramento em Química. Sempre que eu lia um livro, levava para a sala de aula, comentava com 

eles. Não importava se era da área da Química. Era um livro que estava lendo. Levava para eles, 

conversava, insistia para que baixassem em PDF. Tinha muitos livros já disponíveis.  

E o desafio é esse: fazer essa pessoa, que está num mesmo nível, acreditar que ela pode crescer. 

E disso fazer a vida dela. 



 

 

Entrevistadora: Quais são os seus objetivos e aspirações no campo da Química e no ensino de 

Ciências? 

Entrevistada: Bom, se eu estivesse na ativa... eu ia... eu deixei um laboratório para finalização 

de construção. Eu, como adoeci, o laboratório ficou. Ele era da universidade. Foi um projeto de 

infraestrutura que submeti à FAPEMA para construir esse laboratório. 55.000 reais. Foi 

construída a sala: sala para equipamentos, sala para alunos, laboratório. Então, meu objetivo 

era transformar esse laboratório no ensino de Química e Ciências. Eu ia fazer parceria com os 

professores de Física e Biologia, mas esse sonho foi interrompido. Mas, com certeza, os 

professores que estão lá devem fazer valer, porque eles sabem o que é ganhar um projeto e 

construir um laboratório. O primeiro laboratório construído do curso de Química foi esse meu 

laboratório, com esse projeto Infra da FAPEMA, de 55.000 reais. 

Entrevistadora: Como você enxerga o papel das mulheres negras na ciência no Maranhão e 

no Brasil? 

Entrevistada: Aline, para responder essa pergunta, eu preciso ter leitura sobre este papel da 

mulher na ciência no Brasil. Eu não tenho conhecimento, né? Para te dar um perfil do meu 

olhar, eu preciso de leitura para responder essa sua pergunta. 

Entrevistadora: Quem é Lídia? 

Entrevistada: Lídia é uma pessoa realizada profissionalmente, financeiramente. Como eu falei, 

o fato de ter feito o projeto PIBID foi uma grande realização na minha vida. Porque, quando eu 

estava lá na USP, meu grande objetivo era ser coordenadora de um programa. Eu fui 

coordenadora do PIBID, então me realizei profissionalmente com este programa. 

E na minha vida de casada, graças a Deus, tenho um marido muito compreensivo e 

companheiro, que entende muito bem meu problema e tem me ajudado bastante. Eu tenho um 

filho maravilhoso, Felipe Gabriel, poeta, estudante de Administração da UFMA. Já vai se 

formar ano que vem, graças a Deus.  

Hoje, como fiquei impossibilitada de continuar no exercício da minha profissão de professora 

de Química, eu tive que me reinventar. Então, hoje eu estudo piano. Sempre gostei de piano, 

então comprei um para mim. Estou estudando, já consigo tocar músicas. 

Em 2022, entrei para o Coral UFMA. Já vou completar três anos de Coral UFMA, que é uma 

coisa maravilhosa na minha vida. Eu canto coral. Já fiz várias apresentações. E eu me reinventei 

na música, porque precisava ter uma atividade. O problema de saúde me impediu de estar em 

sala de aula e de estudar Química. Então, estudar, fazer o que eu fazia e gostava de fazer, passou 



 

 

a ser um problema de saúde para mim. Eu sempre gostei muito de música, né? Quando meu 

filho nasceu, em 1999, eu era estudante da Escola de Música. Eu já tinha finalizado o mestrado. 

Fui para a Escola de Música estudar música. Fiz Percepção Musical, mas meu filho estava para 

nascer, então tive que parar. Mas sempre gostei muito de música. Então é isso. 

   

 

 


