
UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO 

DEPARTAMENTO DE ARTES CÊNICAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ARTES CÊNICAS 

MESTRADO EM ARTES CÊNICAS 

  

 

 

 

 CARLOS AUGUSTO CARDOZO TORRES  

 

 

 

 

PALHAÇOS SEM LONA: a palhaçaria nos espaços urbanos no século XXI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Luís 

2025  



2  

CARLOS AUGUSTO CARDOZO TORRES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PALHAÇOS SEM LONA: a palhaçaria nos espaços urbanos no século XXI 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-graduação Stricto 

Sensu da Universidade Federal do Maranhão (UFMA), como 

requisito para conclusão de Mestrado Acadêmica em Artes 

Cênicas. 

 

Orientadora: Profa. Dra. Michelle Nascimento Cabral Fonseca 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Luís 

2025  



3  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Ficha gerada por meio do SIGAA/Biblioteca com dados fornecidos pelo(a) autor(a). 

 

 

 

 

 

 

 

  

Torres, Carlos Augusto Cardozo. 

Palhaços sem lona : a palhaçaria nos espaços urbanos no século XXI / Carlos 

Augusto Cardozo Torres. - 2025. 

108 f. 

 
Orientador(a): Profa. Dra. Michelle Nascimento Cabral Fonseca. 

Dissertação (Mestrado) - Programa de Pós-graduação em Artes Cênicas/cch, 

Universidade Federal do Maranhão, Universidade Federal do Maranhão, 2025. 

 
1. Circo. 2. Palhaço. 3. Palhaçaria. 4. Rua. 5. Urbano. I. Fonseca, Profa. Dra. 

Michelle Nascimento Cabral. II. Título 



4  

CARLOS AUGUSTO CARDOZO TORRES 

 
 
 
 
 
 
 

PALHAÇOS SEM LONA: a palhaçaria nos espaços urbanos no século XXI 

 
  
 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-graduação Stricto 
Sensu da Universidade Federal do Maranhão (UFMA), como 
requisito para conclusão de Mestrado Acadêmico em Artes 
Cênicas. 

 
 
 
 

 Aprovada em: _______/________/_________ 

 
 
 
 

 BANCA EXAMINADORA 

 

 

 

 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

RESUMO 

 

________________________________________________________ 

 
Profª. Dra. Michelle Nascimento Cabral Fonseca 

Orientadora 
Instituição: Universidade Federal do Maranhão - UFMA 

 

________________________________________________________ 

 
Profª. Dr. Jurandir Eduardo Pereira Junior 

Examinador Interno 
Instituição: Universidade Federal do Maranhão - UFMA 

 

_________________________________________________________ 

 
Profª Dra. Stefanie Liz Polidoro 

Examinadora Externa 

Universidade do Estado de Santa Catarina (UDESC) 

 
 

 



5  

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço, com todo o coração, à minha mãe. Foi ela quem acreditou em mim quando 

eu mesmo vacilei na fé. Sua presença constante, seu cuidado diário e sua confiança 

inabalável foram fundamentais para que eu pudesse seguir em frente. Nos dias mais 

difíceis, encontrei na sua palavra e no seu gesto a força para não desistir. Este 

trabalho é fruto também da sua coragem, que me inspira desde sempre, e do seu 

amor, que me sustentou nos momentos em que pensei em parar. A ela devo não 

apenas esta dissertação, mas grande parte da minha caminhada até aqui. 

À minha orientadora, Michele Cabral, registro uma gratidão profunda e afetiva. Michele 

não foi apenas uma orientadora acadêmica, mas também uma presença humana 

essencial neste processo. Ela compreendeu os meus tempos, acolheu as minhas 

dúvidas e respeitou o espaço que precisei reservar para cuidar de mim. Esteve ao 

meu lado nos momentos em que o peso da pesquisa parecia insuportável, oferecendo 

não só orientação técnica, mas também apoio emocional e confiança em minhas 

possibilidades. Foi Michele quem me mostrou que eu poderia chegar até o final, e sua 

generosidade, paciência e escuta atenta se tornaram faróis nesse caminho de 

construção. 

À minha família, estendo meu reconhecimento e meu amor. Vocês estiveram comigo 

mesmo nas distâncias, acompanhando de perto ou de longe cada passo desta 

jornada. Cada palavra de incentivo, cada abraço e cada gesto de cuidado se 

transformaram em energia para que eu pudesse continuar. O apoio familiar foi o 

alicerce invisível, mas indispensável, que me deu firmeza e segurança ao longo desta 

travessia. 

Aos meus amigos, agradeço pela presença, pelo incentivo e pela alegria 

compartilhada. Foram vocês que trouxeram leveza para os dias pesados, que me 

lembraram da importância de rir e que me ofereceram escuta e força quando eu mais 

precisei. A amizade que recebi foi um respiro e uma fonte de motivação para que eu 

continuasse acreditando no caminho escolhido. 

Por fim, a todas as pessoas que, de alguma forma, cruzaram este percurso, com uma 

palavra, um gesto, um conselho ou até um silêncio acolhedor, deixo aqui minha 

gratidão. Esta dissertação não é apenas fruto de um esforço individual, mas também 

resultado de encontros, de partilhas e de apoios coletivos. A todos e todas que me 

ajudaram a chegar até aqui, ofereço este trabalho como um agradecimento vivo, que 



6  

carrego no coração e nas memórias dessa travessia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7  

RESUMO 

 

No entrelaçar das ruas, onde o concreto se torna palco e o fluxo apressado da cidade 

é interrompido pelo riso, habita o palhaço sem lona. Errante, irreverente e dono de 

uma linguagem universal, ele reinventa a tradição circense ao transitar pelos espaços 

urbanos do século XXI. Esta investigação busca compreender essa migração do 

picadeiro para a rua, explorando os caminhos que levaram o palhaço a ocupar praças, 

esquinas e avenidas, onde o público não é cativo, mas passageiro, e o espetáculo se 

molda à temporariedade do instante. Com a consolidação do circo moderno, a figura 

do palhaço se estabeleceu como um dos personagens centrais da arte e da 

comunicação. No entanto, a transformação do circo e as mudanças nas dinâmicas 

culturais fizeram com que muitos palhaços buscassem novos territórios para sua arte. 

Neste contexto, o espaço urbano surge como um campo de experimentação e 

resistência, onde o riso se torna um ato político, um convite à pausa e à partilha. A 

pesquisa dialoga com autores como Hermínia Silva (1996), que analisa o circo no 

Brasil e a tradição do circo-família; Lílian Castro (2017), que discute o papel do 

palhaço no teatro brasileiro; Lili Castro (2019), que trabalha a ideia de multiplicidade 

na palhaçaria contemporânea; Bolognesi (2013) que analisa a arte do palhaço no 

âmbito do circo nacional, e Michele Cabral (2018), que investiga o teatro de rua como 

espaço de encontro, comunicação e resistência. Esses estudos ampliam a 

compreensão sobre a transição do palhaço tradicional para o espaço urbano, suas 

estratégias, técnicas e adaptações a esse novo contexto. Além disso, a investigação 

se apoia em entrevistas com dois palhaços, cujas experiências com o teatro serviram 

de base para a atuação na rua e para a construção de suas práticas na palhaçaria. 

Mais do que um estudo sobre a palhaçaria, esta pesquisa se propõe a ser um 

mergulho na essência desses artistas que, sem cortinas ou bastidores, enfrenta o 

improviso da vida cotidiana. O palhaço de rua não apenas diverte, ele provoca, 

desarma, cria vínculos inesperados e ressignifica a cidade através do riso. 

  

Palavras-chaves: Circo; palhaço; palhaçaria; rua; urbano. 

 

  



8  

ABSTRACT 

 

In the intertwining of streets, where concrete becomes a stage and the hurried flow of 

the city is interrupted by laughter, lives the clown without a big top. Errant, irreverent, 

and master of a universal language, he reinvents the circus tradition by moving through 

the urban spaces of the 21st century. This investigation seeks to understand this 

migration from the ring to the street, exploring the paths that led the clown to occupy 

squares, corners, and avenues, where the audience is not captive but transient, and 

the show is molded to the temporality of the moment. With the consolidation of the 

modern circus, the figure of the clown was established as one of the central characters 

in art and communication. However, the transformation of the circus and changes in 

cultural dynamics have caused many clowns to seek new territories for their art. In this 

context, urban space emerges as a field of experimentation and resistance, where 

laughter becomes a political act, an invitation to pause and share. The research 

dialogues with authors such as Hermínia Silva (1996), who analyzes the circus in Brazil 

and the tradition of the circus-family; Lílian Castro (2017), who discusses the role of 

the clown in Brazilian theater; Lili Castro (2019), who works with the idea of multiplicity 

in contemporary clowning; Bolognesi (2013), who analyzes the art of the clown within 

the scope of the national circus, and Michele Cabral (2018), who investigates street 

theater as a space for encounter, communication, and resistance. These studies 

broaden the understanding of the transition from the traditional clown to the urban 

space, their strategies, techniques, and adaptations to this new context. Furthermore, 

the investigation is supported by interviews with two clowns, whose experiences with 

theater served as a basis for performing on the street and for the construction of their 

clowning practices. More than a study about clowning, this research proposes to be a 

dive into the essence of these artists who, without curtains or backdrops, face the 

improvisation of daily life. The street clown does not just entertain; he provokes, 

disarms, creates unexpected bonds, and redefines the city through laughter. 

 

Keywords: Circus; clown; clowning; street. urban. 

 

 

 

 

 

 



9  

LISTA DE IMAGENS 

 

 

Imagem 1 Arquivo pessoal Jean Pessoa ..................................................... 60 

Imagem 2 Arquivo pessoal Jean Pessoa ..................................................... 60 

Imagem 3 Arquivo pessoal Henrique Rosa .................................................. 62 

Imagem 4 Arquivo pessoal Henrique Rosa .................................................. 62 

Imagem 5 Arquivo pessoal Jean Pessoa ..................................................... 70 

Imagem 6 Arquivo pessoal Jean Pessoa ..................................................... 70 

Imagem 7 Arquivo pessoal Jean Pessoa ..................................................... 72 

Imagem 8 Arquivo pessoal Jean Pessoa ..................................................... 72 

Imagens 9 Arquivo pessoal Henrique Rosa .................................................. 77 

Imagem 10 Arquivo pessoal Henrique Rosa .................................................. 77 

Imagem 11 Arquivo pessoal Henrique Rosa .................................................. 78 

Imagem 12 Arquivo pessoal Henrique Rosa .................................................. 78 

Imagem 13 Arquivo pessoal Jean Pessoa ..................................................... 81 

Imagem 14 Arquivo pessoal Jean Pessoa ..................................................... 81 

Imagem 15 Arquivo pessoal Jean Pessoa ..................................................... 85 

Imagem 16 Arquivo pessoal Jean Pessoa ..................................................... 85 

Imagem 17 Arquivo pessoal Henrique Rosa .................................................. 90 

Imagem 18 Arquivo pessoal Henrique Rosa .................................................. 90 

Imagens 19 Arquivo pessoal Henrique Rosa .................................................. 93 

Imagem 20 Arquivo pessoal Henrique Rosa .................................................. 93 

Imagem 21 Arquivo pessoal Jean Pessoa ..................................................... 98 

Imagem 22 Arquivo pessoal Jean Pessoa ..................................................... 98 

Imagem 23 Arquivo pessoal Henrique Rosa .................................................. 101 

Imagem 24 Arquivo pessoal Henrique Rosa .................................................. 101 

 

 

 

 



10  

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ................................................................................................. 11 

 

CAPÍTULO 1 – DA LONA AO URBANO: QUANDO O PICADEIRO ENCONTROU O 

MUNDO ............................................................................................................ 15 

1.1 Raízes do picadeiro ........................................................................... 19 

1.2 A chegada do circo ao Brasil e o modelo de circo-família ............ 28 

1.3 A transformação do circo no século XX: trajetória, inovação e as 

primeiras escolas de circo ............................................................................ 34 

 

CAPÍTULO 2 – PALHAÇOS SEM LONA: CAMINHOS E ECOS NA RUAS E PRAÇAS 

DAS CIDADES ................................................................................................. 47  

 

2.1 Entre ruas e olhares: corpo e cena na cidade ................................ 49 

2.2 Primeiros gestos ................................................................................ 58 

2.3 O Encontro com o palhaço e a poética do riso ............................... 64 

2.4  Reflexões sobre possibilidades, técnicas e estratégias da palhaçaria 

urbana  ............................................................................................................ 79 

2.5 Desafios e caminhos atuais do circo no Brasil .............................. 95 

 

3  CONSIDERAÇÕES FINAIS ......................................................................... 102 

 

REFERÊNCIAS ................................................................................................ 106 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



11  

INTRODUÇÃO 
 
 

Por volta dos meus dez anos de idade, eu gostava muito de um palhaço 

muito conhecido na minha cidade natal que é Parnaíba - PI. Seu nome era Bobby, e 

ele se apresentava em uma praça perto da minha casa, e tinham os dias em que ele 

fazia apresentação. E eu lembro de ter ido assistir algumas vezes, e nessas 

apresentações e ele apenas pedia um quilo de alimento ao fim do espetáculo como 

forma de retribuição. Mas era um outro lugar, diferentemente daquele local com lona 

e cadeiras que eu ia, pois nesse, a gente sentava no chão. O palhaço Bobby até hoje 

continua morando em Parnaíba, mas já não faz mais suas palhaçadas, e hoje, já é 

aposentado. 

Também tinha um circo, cujo valor era mais barato dos que os demais que 

vinham de fora, cujo nome era Circo Itamaraty1. No entanto, havia um outro nome 

dado a esse circo: “Tomara que não chova”2. E esse nome era justamente porque a 

lona não cobria toda a plateia, e se chovesse, boa parte dos presentes iriam se molhar. 

Tenho uma lembrança que vai além dos palhaços nesse circo, que era “Tiazinha”, que 

era baseada em uma personagem da televisão. Uma hora ela estava se apresentando 

e em outro momento estava com um roupão vendendo pipoca. Muitos desses artistas 

que se apresentavam nesse circo, tinham várias funções: venda de ingressos, 

recepção, vendas de alimentos, etc.  Meu primeiro contato com o palhaço, não foi pela 

prática, mas pela experiência de assistir a outros artistas. Esse encontro como 

expectador, despertou em mim o interesse por essa arte do riso.  

Tudo começa de fato no ano de 2012, período em eu já trabalhava com 

teatro e recebi um convite do Sesc da minha cidade para me apresentar como palhaço 

pela primeira vez em um projeto de leitura, juntamente com outro ator. A apresentação 

aconteceu de forma bastante amadora, algo evidente no figurino improvisado e na 

maquiagem simples que eu usava. Mesmo assim lá estava eu me apresentando. 

Depois disso, eu não parei. Passei a pesquisar sobre o ofício, a investir em figurino e 

maquiagem, nariz, etc. 

Em 2017, passei para o curso de teatro da Universidade Federal do 

 
1 A referência ao circo mencionado está ligada ao final dos anos 1990 e início dos anos 2000. 
2 O nome “Tomara que não chova” é usado em diferentes lugares do Brasil para falar em períodos em 
que o circo vive um circuito de incerteza, quando a lona, muitas vezes incompleta ou em mai estado, 
não suporta a chuva, e qualquer temporal pode impedir o espetáculo de acontecer. 



12  

Maranhão – UFMA em São Luís, e nessa cidade, eu tive contatos com pessoas da 

área do circo, e isso me deu uma revigorada, e inclusive, uma das professoras desse 

curso é palhaça, que é a Michele Cabral. Em 2018, fiz uma oficina com o Palhaço 

Biribinha pelo Sesc São Luís, que é pelo projeto Sesc Circo, que inclusive participei 

do cortejo com meu palhaço, o Rabisco, cujo nome já tinha vindo anos antes. 

Diante dos estudos da universidade, encontrei um outro meio para me 

aproximar mais do mundo do palhaço. Mas foi no período da pandemia, com a Lei 

Aldir Blanc, isso no ano de 2021, que tive um projeto de rua voltado para palhaçaria 

aprovado pela lei. Foi com o espetáculo: “Pallhaçariando”, que circulei por três 

cidades, com 17 apresentações no total. Nesse tempo eu já sonhava com o mestrado, 

e sabia sim que meu projeto seria circense, mas não sabia extamente por qual viés 

eu iria seguir.  

Mas com esse espetáculo, eu tive uma experiência com uma grande 

diversidade de públicos, onde eu pude sentir, que o palhaço não tem local específico, 

ele é de todo lugar. E eu vi isso, quando estive em uma área rural da minha cidade, 

onde tinham jovens de um projeto social que nunca tiveram acesso ao teatro, e aquilo 

para eles foi algo maravilhoso, pois quando acabei a apresentação, todos vieram 

conversar comigo, dizendo o quão tinha sido bom. E nesse momento, meus 

pensamentos voaram para aquele palhaço Bobby, que ficava na praça fazendo suas 

palhaçadas, e eu, aquela criança apenas olhando deslumbrada, e naquele momento 

eu estava fazendo a mesma função social dele, pois o fato do projeto ser patrocinado, 

me fez chegar a lugares onde não se tem acesso a cultura circense. 

Inicialmente nesse mestrado, o objetivo era estudar o palhaço Bobby, mas 

devido à sua saúde debilitada e à escassez de registros, a pesquisa precisou mudar 

de foco. Bobby faleceu em 2023, no Dia das Crianças, reforçando a importância de 

investigar a trajetória de outros artistas que seguem levando o riso às ruas. Assim, a 

pesquisa passou a analisar dois artistas contemporâneos: Henrique Rosa, conhecido 

como palhaço Pichula, integrante do Fuscirco, do Ceará, e Jean Caburé, de Timon, 

no Maranhão, com atuação também no Piauí. As informações foram coletadas por 

meio de entrevistas individuais realizadas via whatsapp, devido a questões logísticas 

relacionadas à distância entre as localidades, permitindo compreender de forma direta 

as experiências e trajetórias desses artistas no contexto atual do circo. 

Durante a escrita, enfrentei desafios pessoais e profissionais que exigiram 

pequenas pausas. Mesmo assim, consegui retomar o trabalho, aprendendo a lidar 



13  

com o tempo da pesquisa e os imprevistos do dia a dia. Essa trajetória, que mistura 

vivência pessoal e reflexão acadêmica, prepara o terreno para compreender a 

evolução do circo e do palhaço ao longo do tempo. Ao observar como a palhaçaria se 

deslocou da lona para os espaços urbanos, podemos perceber não apenas 

transformações na forma de apresentar o espetáculo, mas também mudanças sociais 

e culturais que influenciaram a prática. 

A pesquisa está organizada em dois capítulos principais. O primeiro, Da 

lona ao urbano: quando o picadeiro encontrou o mundo, apresenta uma introdução 

histórica sobre o circo e o palhaço. O subtítulo Raízes do picadeiro detalha o percurso 

histórico desde os jogos na Grécia Antiga, as lutas em Roma, passando pelos 

saltimbancos e pela Commedia dell’Arte, mostrando a consolidação do circo e da 

palhaçaria ao longo dos séculos. Em A chegada do circo ao Brasil e o modelo de circo 

família, a pesquisa discute a chegada dos circos europeus ao país entre os séculos 

XVIII e XIX, a formação de grupos familiares e a transmissão do ofício de geração em 

geração. Por fim, A transformação do circo no século XX: trajetória e inovações nas 

escolas de circo apresenta as mudanças ocorridas nas décadas de 1950 e 1960, 

quando a prática tradicional começou a se aproximar de espaços formais de ensino e 

surgiram as primeiras escolas de circo, consolidando novas formas de transmissão do 

conhecimento. 

O segundo capítulo, Palhaços sem lona: caminhos e ecos nas ruas e nas 

praças das cidades, analisa a presença do palhaço nos espaços urbanos 

contemporâneos. O subtítulo Entre ruas e olhares: o corpo ensinando a cidade discute 

a atuação em espaços públicos e o sentido político do trabalho do palhaço. Em 

Primeiros gestos, são apresentadas as trajetórias iniciais de Henrique Rosa e Jean 

Caburé, mostrando como se aproximaram da cena artística. Encontro com o palhaço 

e a poética do riso aborda o momento em que cada artista se encontrou com a figura 

do palhaço e desenvolveu sua poética própria.  

A aproximação com os artistas entrevistados se deu de forma orgânica a 

partir da minha própria inserção no teatro e na palhaçaria no Piauí e nas pesquisas 

em São Luís do Maranhão. Já no caso de Jean Pessoa, o contato já existia devido à 

convivência artística que mantínhamos no estado do Piauí, pois ele era um palhaço 

reconhecido na cena do estado, e eu o acompanhava por meio de apresentações e 

também através de contatos de redes, o que fazia com que esse vínculo prévio já 

estivesse estabelecido. Já o Henrique Rosa, por sua vez, entrou no meu caminho na 



14  

cidade de Parnaíba, Piauí, onde tive a oportunidade de atuar em um projeto no qual 

ele e seu grupo, o Fuscirco, de Fortaleza – CE, também estavam inseridos. Nesse 

contexto, compartilhamos o mesmo espaço de trabalho, o que possibilitou uma 

aproximação direta e uma primeira troca que, de forma espontânea, motivou o convite 

para que ele também integrasse esta pesquisa. 

A partir desses encontros e vínculos contruindos ao longo do percurso, a 

pesquisa se desdobra para refletir sobre as possibilidades, técnicas e estratégias da 

palhaçaria urbana, analisando as escolhas e estratégias de atuação nas ruas, os 

desafios enfrentados e a adaptação aos espaços urbanos. Por fim, Desafios e 

caminhos atuais do circo no Brasil apresenta a visão desses artistas sobre o cenário 

circense contemporâneo, incluindo editais, políticas culturais e mecanismos de 

fomento. 

Por meio dessa trajetória, tanto pessoal quanto acadêmica, essa 

investigação busca compreender o palhaço que atua fora da lona, que habita ruas, 

praças e espaços urbanos do século XXI. É também um caminho de redescoberta da 

minha própria experiência, atuando simultaneamente como pesquisador e como 

artista, entre risos, pausas e retomadas. Além disso, permite relfetir sobre encontros 

e provocaçoes diárias do trabalho com a palhaçaria, o contato com diferentes 

contextos, e como essas vivências alimentam a construção do conhecimento artístico, 

revelando o processo contínuo de aprendizado e reinvenção do artista e pesquisador. 

Essa experiência reforça a importância de compreender o circo como prática viva, em 

constante trasnformação, e evidencia como a pesquisa artística se entrelaça com a 

prática cotidiana, ampliando percepções e sensibilidades. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



15  

CAPÍTULO 1 
 

DA LONA AO URBANO: QUANDO O PICADEIRO ENCONTROU O 

MUNDO 

 

A figura do palhaço, tradicionalmente associada ao circo3 desempenha um 

papel essencial na construção do imaginário coletivo sobre a arte cômica e a crítica 

social. A partir de sua aparição no picadeiro, o palhaço se tornou um símbolo de 

desconstrução, uma presença que desafia os padrões sociais, e ao mesmo tempo, 

um mediador entre o público e os dilemas humanos, traduzindo as contradições da 

vida em gestos e risos. Por muito tempo, a atuação do palhaço foi restrita ao universo 

do circo, com sua estética colorida, sua caracterização exagerada e suas 

performances físicas, que visavam provocar o riso ao transitar entre a comédia e a 

tragédia.  

No entanto, a transição do circo para os espaços urbanos4 é um fenômeno 

que não aconteceu de maneira abrupta no século XXI, mas que vinha se consolidando 

há tempos, pois o circo de lona começou a perder um pouco de espaço, e com isso, 

os palhaços começaram a explorar as ruas e praças das grandes cidades, em um 

cenário mais amplo e dinâmico, conectando-se com um público diversificado e 

ultrapassando as fronteiras tradicionais do circo. Essa mudança reflete não apenas a 

transformação do circo como prática artística, mas também as mudanças nas 

dinâmicas sociais e culturais das cidades contemporâneas. A atuação do palhaço fora 

do circo, não é apenas uma adaptação de um formato, mas uma transformação do 

papel social do palhaço. 

Os palhaços sempre estiveram nas áreas públicas da cidade, desde suas 

primeiras performances ao ar livre, nas feiras, nas praças e nas ruas das cidades, 

interagindo diretamente com as pessoas e com o espaço público: 

  

Espaços públicos muitas vezes serviram como palco de atuação dos 
palhaços. Temos notícias de mimos e bufões trabalhando em ruas do mundo 
antigo, de saltimbancos e charlatões que ganharam suas vidas nas esquinas 
e feiras, e de palhaços de circo que saíam outrora pelas cidades, em pernas 
de pau ou montados em burros, cantando chulas e divulgando espetáculos 

 
3 A figura do palhaço antecede a criaçao do circo moderno, estando presente em diversas 
manifestações populares e teatrais da Antiguidade e da Idade Média (CASTRO, 2005). 
 
4 Espaços urbanos são locais públicos de circulaçao e convivência da cidade, como ruas e praças, que 
se toram cenários para a interação social e cultural. 



16  

(CASTRO, 2019, p. 79). 

 

O movimento do palhaço do circo para os espaços urbanos é um reflexo 

das transformações sociais, culturais e políticas do século XXI. As ruas e praças, antes 

apenas locais de passagem, se tornam novos palcos para essa arte que busca 

estabelecer um contato direto e imediato com o público. Ao atuar no espaço público, 

os palhaços enfrentam novos desafios, como a necessidade de capturar a atenção de 

um público disperso que transita por esse espaço urbano. O palhaço precisa ser ágil, 

criativo e improvisador, sempre atento às reações do público e às circunstâncias 

imprevisíveis do ambiente. 

Ao ocupar o espaço público, questionando e quebrando as regras da 

convivência nessas áreas de circulação, o palhaço se torna um elemento que faz as 

pessoas pensarem sobre o que está à sua volta, se posicionando como uma figura 

que vai além da simples comédia. Ele se torna, em muitos casos, um crítico da 

sociedade, utilizando o humor e a sátira para provocar uma reflexão sobre as 

desigualdades, as tensões políticas e os desafios da vida moderna. Ele se impõe ao 

imprevisto não para confrontar, mas para partilhar. Seu corpo em cena é convite para 

encontro, e não à fuga do cotidiano. 

No caso da rua, ao se falar dela como um espaço de atuação artística, é 

importante lembrar que ela não se reduz a um cenário físico, pois ela exige adaptação 

e movimento constante. Nesse sentido, há quem defenda que colocar algo na rua é 

mais do que deslocar um trabalho, é mantê-lo vivo na relação com tudo que se passa 

ao redor. Como aponta a seguinte citação: 

 

A rua é mais do que um lugar. “Ir pra rua”, é uma expressão usada para 
designar alguém que se coloca em movimento. E sabe-se que um corpo em 
movimento, tende a permanecer em movimento. Colocar um trabalho na rua 
é sinônimo de movimentá-lo: pegar suas cenas, improvisações, músicas, 
números, malabarismos, e colocá-los em dinâmicas além do próprio gosto, 
além das suas próprias vontades. A rua não é estática. Sabe-se também que 
a rua, vez ou outra, é tomada por movimentos conservadores que negam seu 
próprio movimento peculiar (BARROS, 2022, p. 21). 

 

A arte do palhaço no espaço urbano também é uma arte de resistência. A 

presença do palhaço nesses cenários, representa um rompimento com as regras de 

consumo e da cultura de massa, pois ele se afasta das grandes produções comerciais 

e se conecta com o público de maneira direta e espontânea. O palhaço urbano não 

depende da estrutura de um circo ou de um teatro, mas utiliza essas áreas da cidade 



17  

como cenário de suas performances, fazendo da cidade sua grande lona.  

Ainda assim, essa presença nem sempre é percebida, já que, embora 

ocupem espaços públicos com potência estética e afetiva, esses artistas ainda 

enfrentam uma invisibilidade persistente. Muitas vezes ignorados pelo olhar 

apressado da cidade, atuam à margem das políticas culturais formais e fora dos 

circuitos de legitimação institucional. Suas criações, por mais elaboradas que sejam, 

disputam atenção com o barulho dos carros, com os ruídos do cotidiano e com a 

indiferença de quem passa. 

Essa invisibilidade não se dá apenas no plano físico, mas também 

simbólico. O trabalho realizado nas ruas e praças é frequentemente visto como menor, 

improvisado ou passageiro, quando, na verdade, carrega complexidade técnica, 

sensibilidade social e um profundo vínculo com o espaço urbano. Ao ocupar esses 

ambientes da cidade, o artista não apenas se expõe, mas também denuncia o 

abandono da arte em muitos territórios, sua presença torna visível a ausência de 

políticas públicas para a cultura popular, descentralizada e de acesso direto. O artista 

urbano, muitas vezes, não é visto nem como arte, nem como trabalho. Essa ausência 

de reconhecimento compromete não só sua valorização profissional, mas também o 

entendimento mais amplo sobre os modos diversos de se fazer arte na cidade, longe 

das salas fechadas e das instituições oficiais. 

Nesse contexto, o palhaço reaparece não como um simples intéprete, mas 

como alguém que constrói ali mesmo uma cena compartilhada. Sua presença se 

coloca na dinâmica da cidade, no vai e vem do cotidiano, ele se insere no fluxo, cria 

brechas transformando um lugar de circulação em território de encontro de de 

expressão. Esse movimento, que ganha força, muito mais no século XXI, também está 

relacionado à busca pela democratização da arte. Ao ocupar as ruas e praças, o 

palhaço torna a arte acessível a todos, quebrando as barreiras de classe social e de 

acesso à cultura, e permitindo que a arte se faça presente na vida cotidiana das 

pessoas, ou seja, sua condição de sujeito marginal, é muitas vezes a voz da 

resistência contra as desigualdades sociais e culturais, e sua presença nessas vias 

simboliza um questionamento das normas estabelecidas (BARROS, 2022). 

O palhaço nesses espaços da cidade não espera pelo palco, ele cria o 

palco ali mesmo, nos cantos da cidade, entre esquinas inesperadas. Cada invenção 

é um gesto de liberdade: a cidade vira tela, e ele, pintor do cotidiano, inventa situações 

que chamam atenção para o que normalmente passa despercebido. O espaço urbano 



18  

carregado de significados se torna cenário de pequenas revelações onde a risada e o 

crítico andam lado a lado. 

As ruas e praças se tornam um laboratório de investigação, e o palhaço se 

torna o mediador das questões contemporâneas, abordando temas como a pobreza, 

a exclusão social, a política e as tensões urbanas. Tudo isso por meio do humor, do 

improviso e da crítica. Essa atuação do palhaço no espaço urbano resgata, assim, sua 

capacidade de ser uma figura de subversão e de reflexão, trazendo à tona questões 

fundamentais sobre a sociedade em que vivemos.  

O palhaço estabelece um tipo de relação com a cena que desafia a lógica 

tradicional da representação. Ele rompe com a separação entre palco e plateia, 

atuando num espaço que não é fixo, mas construído no encontro com o olhar do outro. 

Sua brincadeira não é neutra, ela questiona, provoca e revela. É nessa tensão que se 

expresssa a busca por outro tipo de presença, onde o riso se torna uma ferramenta 

que convida o publico a participar de forma mais viva e consciente da experiência: 

 
[...] a relação plateia-palhaço não é a de passividade diante de um atuante 
que realiza uma imitação da realidade apresentada e nem é isolada por uma 
quarta parede. O palhaço de rua sempre procura o público com um olhar de 
comentário; ou com um olhar convidativo para a brincadeira a ser realizada 
em cena e até mesmo com um olhar inquisidor reivindicando palmas de apoio 
(SANTOS, 2016, p.04). 

 

Outro aspecto relevante dessa transformação é o uso das novas 

tecnologias e a globalização. O palhaço urbano contemporâneo pode utilizar 

plataformas digitais para expandir sua atuação, alcançando um público global e 

dialogando com outras formas de expressão artística. A possibilidade de compartilhar 

suas performances nas redes sociais permite que esse palhaço atinja diferentes 

públicos e se insira em um contexto mais amplo de troca cultural e de experiências. 

Esse fenômeno também representa uma nova forma de comunicação e de 

intercâmbio artístico, onde as fronteiras geográficas se dissolvem e o palhaço, como 

figura universal, pode se conectar com diversas culturas. Na rua ou na praça, cada 

apresentação se molda de maneira única, exigindo do artista sensibilidade para captar 

as reações do público e improvisar de forma espontânea, ajustando-se ao imprevisto 

e à energia do momento: 

 

O improviso ocorre quando o acaso se faz presente, ou seja, quando alguém 
da plateia se manifesta durante o espetáculo, roubando a cena do palhaço, 
ou ainda, quando, de repente, acaba a energia elétrica no meio do 



19  

espetáculo. Nesses momentos o ator utiliza-se do improviso, usa de sua 
experiência para segurar o público (PANTANO, 2007, p. 49). 

 

A presença do palhaço nas aréas urbanas também revela uma mudança 

mais ampla na percepção do espaço público. As cidades, cada vez mais saturadas de 

informações, ruídos e estímulos, se tornam locais de confronto entre o individual e o 

coletivo, entre a liberdade de expressão e os limites do espaço urbano. Nesse 

contexto, o palhaço surge como uma figura que consegue habitar o espaço de forma 

única e subversiva. Ele se apropria dos espaços comuns, transformando-os em 

territórios de experimentação e de criação. Ao contrário do teatro tradicional, que exige 

um palco e uma plateia delimitada, o palhaço que atua nesses ambientes, dissolve as 

fronteiras entre artista e público, convidando todos a participar da performance e a se 

envolver na construção coletiva do espetáculo. Nesse sentido, ele cria uma nova 

forma de relação com o público, não mais como um espectador passivo, mas como 

um participante ativo da experiência cênica, que é construída em tempo real e de 

forma imprevisível. 

Por fim, é importante entender que a transição da figura do palhaço do 

picadeiro para áreas urbanas, não é um movimento isolado, mas faz parte de um 

processo contínuo de transformação da arte circense e de seus performers. Essa 

mudança reflete o papel central que o palhaço pode ocupar no cenário cultural e social 

atual, em um momento em que as cidades se tornaram espaços cada vez mais 

complexos e multifacetados. O palhaço que atua nesses espaços urbanos, com sua 

irreverência e sua capacidade de conectar-se com o público, continua a desempenhar 

um papel essencial na arte contemporânea, sendo, ao mesmo tempo, uma forma de 

entretenimento, uma voz política e uma expressão artística que resiste ao tempo e às 

transformações culturais. 

Dessa forma, o processo de migração da palhaçaria para os espaços 

urbanos envolve uma série de negociações entre a tradição e a inovação, entre a 

técnica e a improvisação: “Assim sendo, a “rua” carrega algo em comum com a arte 

do teatro e também do circo: sua imprevisibilidade. Toda apresentação é uma nova 

possibilidade de acontecimento (BARROS, 2022, p. 22). As ruas e praças, ao mesmo 

tempo que oferece ao palhaço um novo palco para a sua arte, impõe desafios que 

exigem do artista uma constante adaptação de suas práticas e modos de presença, 

fazendo com que cada espetáculo seja uma prática compartilhada.  

 



20  

1.1 Raízes do Picadeiro 

 

Desde os primeiros tempos, diversas teorias tentaram identificar as origens 

da arte e essência do circo. Algumas delas acreditam que as raízes dessa arte estão 

profundamente ligadas aos Jogos Olímpicos da Grécia Antiga, onde as primeiras 

exibições de acrobacias começaram a tomar forma. Nas Olimpíadas, atletas 

demonstravam habilidades acrobáticas impressionantes, que eram, em muitos casos, 

mais do que simples demonstrações físicas: tratavam-se de exibições artísticas, com 

muita técnica, criatividade e destreza. Essas apresentações, realizadas durante os 

jogos, também incluíam competições que envolviam agilidade, força e resistência, 

estabelecendo uma base para as práticas circenses. Além disso, é possível observar 

que nas Olimpíadas, além dos atletas, havia a presença de exóticos animais, alguns 

desconhecidos para o público grego, que eram expostos, criando um fascínio similar 

ao que viria a acontecer nas apresentações circenses posteriores. 

Nos tempos romanos, uma vertente ainda mais dramatizada das exibições 

começou a ganhar força. As lutas entre gladiadores eram um dos maiores espetáculos 

da época. Realizados em grandes anfiteatros, esses combates não só desafiavam os 

limites físicos e mentais dos participantes, como também levavam uma multidão a 

torcer pela vida ou pela morte dos combatentes. Esses espetáculos possuíam uma 

complexidade de elementos: o público assistia com fervor não apenas as lutas em si, 

mas também a tensão do desfecho. Era o medo do desconhecido, a expectativa sobre 

quem sobreviveria ou quem cairia na arena, o que trazia o real drama do espetáculo. 

Para os romanos da época, as lutas nas arenas não eram vistas como 

crueis ou desumanas, mas como uma forma legítima de entretenimento e parte 

integrante de sua cultura. Esse prazer pelo espetáculo não deveria ser confundindo 

com uma valorização da dor ou da morte, pois o prazer estava no momento e no 

desfecho da disputa: 

  

Assim, o prazer que esse espetáculo proporcionava não deve ser entendido 
como barbárie: era incorporado à vida social dos romanos. O clímax nesses 
combates entre os gladiadores estava no desfecho da luta. Nesse momento 
residia a beleza do espetáculo [...] (PANTANO, 2007, p. 22). 
 
 

 Quando falamos sobre as origens dos espetáculos de circo, não podemos 

nos limitar apenas às exibições olímpicas ou aos eventos romanos. Também é 



21  

necessário considerar os saltimbancos, artistas itinerantes que percorriam as cidades 

e vilas, apresentando suas habilidades em feiras, praças e até em castelos durante a 

Idade Média. Esses artistas realizavam malabares, movimentos de equilíbrio e outras 

acrobacias, desafiando as limitações físicas e, muitas vezes, a própria ordem 

estabelecida. Viajar com suas sacolas nas costas, muitas vezes acompanhados de 

animais, tornou-se uma marca registrada dessa arte. 

Mais tarde, alguns desses artistas formaram trupes itinerantes, se 

apresentando em locais como feiras, vilas e castelos. O fundo de suas carruagens 

era, por vezes, transformado em palco para a exibição de suas habilidades, como 

jograis, malabaristas e equilibristas. Essas apresentações, realizadas em espaços 

públicos e muitas vezes ao ar livre, eram como um prenúncio das grandes tendas que 

viriam a caracterizar o circo moderno: 

  

Os acrobatas e saltimbancos apresentavam vários números, além de 

espetáculos sobre cordas que se estendiam obliquamente a alturas 

assustadoras, nas feiras, praças públicas, lugares de peregrinação e nas 

festas públicas onde abundavam exibições de farsas e até de paródias 

sacrílegas. Os mimos e os histriões eram apresentados com números 

habilidosos. Havia também muitos domadores de ursos, cães, macacos e, 

posteriormente, reapareceram os elefantes, rinocerontes, leões e cavalos 

(Benício, 2018, p. 43). 

  

Com a repressão cada vez mais forte imposta pela Igreja5, os artistas 

nômades, que estavam longe de encontrar apoio, continuaram suas apresentações, 

adaptando-se e se especializando em performances anticlericais. Apesar das 

proibições e da hostilidade das autoridades religiosas, essas figuras eram 

calorosamente recebidas pela população, que via neles uma das poucas opções de 

entretenimento. Eles exibiam uma vasta gama de habilidades, como acrobacias e 

malabares, e eram conhecidos por seus pequenos esquetes cômicos, poemas 

engraçados e diálogos que, muitas vezes, faziam críticas sutis à autoridade da Igreja 

e das normas sociais. O que começou como uma arte marginal, muitas vezes 

subestimada, com o tempo conquistou um espaço próprio, evoluindo e se 

incorporando aos grandes centros urbanos.  

Com o fim da Idade Média e a chegada da Idade Moderna, as 

 
5 Os saltimbancos eram reprimidos pela Igreja porque suas apresentações, feitas nas ruas e feiras, 
criticavam costumes e autoridades e circulavam livremente, o que era visto como perigoso para a ordem 
e a moral da época. 



22  

manifestações cênicas populares continuaram a se transformar. Entre essas 

transformações, destaca-se a Commedia dell’arte, que surgiu na Itália no século XVI 

e consolidou elementos fundamentais para o desenvolvimento do espetáculo 

circense. Suas trupes itinerantes, personagens fixos e forte uso da improvisação 

influenciaram diretamente a construção do palhaço no circo, além de manterem a 

tradição dos artistas que se apresentavam em praças e feiras. 

A Commedia dell’Arte, surgida na Itália, é uma comédia popular que se 

desenvolveu resultante da fusão de várias manifestações artísticas. Com forte ênfase 

na improvisação, o estilo foi moldado por apresentações de rua, influenciadas pelas 

festas carnavalescas, com suas máscaras e trajes, e pelas performances de artistas 

como equilibristas e malabaristas. A partir de 1545, grupos de atores passaram a se 

organizar de maneira mais profissional, definindo direitos e deveres, o que possibilitou 

uma maior consolidação dessa prática com o cenário teatral: “Devido à 

profissionalização, essa comédia popular mesclada às diversas atividades arrolada 

acima, começa a ser denominada Commedia dell’ Arte” (Benício, 2018, p. 51). Esse 

modelo logo se espalhou para outros países, como a França, onde a improvisação e 

o uso de espaços públicos, como ruas e praças, se tornaram centrais nas 

apresentações. 

A arte da Commedia dell’Arte se consolidou como uma prática teatral 

singular, onde as habilidades físicas e expressivas dos atores eram fundamentais para 

a execução do espetáculo. Cada performance exigia domínio de movimentos 

corporais específicos, além de um repertório de gestos e expressões faciais que 

transmitiam emoção e história ao público. As máscaras continuaram a ser um símbolo 

essencial, renovando os personagens típicos: “A máscara, nesse sentido, era a 

expressão do corpo do ator dell’ Arte, pois ao assumir o personagem, ele assumia sua 

máscara e sua diversidade expressiva que era valorizada pelo virtuoso corporal e 

gestual” (VIEIRA, 2005, p.52). Enquanto a improvisação seguia sendo uma das 

principais características dessa forma de arte. Assim, a tradição do teatro popular se 

manteve viva e evoluída, com uma forte interação entre o elenco e a plateia. 

A prática desse estilo artístico também se consolidou dentro de várias 

famílias, que adotaram o ofício de ator como uma verdadeira vocação. Esse saber, 

onde os conhecimentos eram transmitidos ao longo do tempo, preservando a tradição 

familiar, tornava-se não apenas uma profissão, mas um legado cultural que se 

perpetuava, com as técnicas e os ensinamentos sobre como interpretar os papeis e 



23  

conduzir os espetáculos sendo passados ao longo do tempo: 

 

Famílias inteiras de atores adotaram a profissão, passando de geração em 
geração sua disciplina rigorosa e suas técnicas para a realização de um 
espetáculo, com gestos e movimentos corporais particulares unidos às 
expressões fisionômicas e mímicas, estruturados em repertório particular, 
formando os lazzi, que para o público pareciam improvisações do momento 
(BENÍCIO, 2018, p. 51). 

 

Cada nova geração de artistas mantinha e aprimorava o repertório de 

gestos, expressões e improvisações, garantindo que os elementos essenciais da 

Commedia fossem preservados e constantemente renovados. Assim, as famílias que 

faziam parte dessa tradição se tornavam verdadeiras detentoras de um conhecimento 

que mesclava arte, cultura popular e um profundo compromisso com a continuidade 

do espetáculo. 

As apresentações aconteciam em espaços públicos, em diferentes 

cidades por onde as companhias de teatro passavam. O palco era improvisado, 

muitas vezes utilizando carroças ou outros recursos disponíveis, e a encenação se 

adaptava ao espaço, criando uma experiência única e dinâmica para o público. As 

companhias não se limitavam a um único local; ao contrário, seguiam uma rota 

constante, levando suas performances a novos lugares e diferentes comunidades. 

Esse formato itinerante permitia que o teatro se aproximasse de uma grande 

diversidade de pessoas, criando uma forte conexão com o público local, além de 

preservar as tradições teatrais de forma viva e em constante renovação. 

Os atores da Commedia dell’Arte usavam um tipo de roteiro chamado 

canovaccio, que era basicamente um guia com a sequência das cenas, mas sem 

falar exatamente o que cada ator deveria dizer. O canovaccio era mais uma estrutura 

que orientava os acontecimentos, mas deixava um espaço grande para os atores 

improvisarem, ou seja, eles podiam criar suas falas no meio do espetáculo, o que 

fazia cada apresentação ser diferente das outras. Isso trazia uma sensação de 

frescor e espontaneidade, já que os atores tinham a liberdade de criar os diálogos 

conforme a situação. 

 

A peça da Commedia dell’arte tem um argumento ou canevas ou 
canovaccio, que era um resumo com as indicações dos jogos de cena, 
resumo das intrigas, dos encontros amorosos, dos efeitos especiais que 
aconteciam; resumo dos personagens sérios e ridículos. O canovaccio traz 
um esboço da peça, um arcabouço do que os atores iriam representar [...] 
(VIEIRA, 2005, p. 60). 



24  

 

Uma parte muito importante desse estilo era a interação com o público. O 

que acontecia no palco podia mudar o tempo todo, porque os atores respondiam 

diretamente ao que a plateia estava fazendo, seja com aplausos, risadas ou qualquer 

reação. Isso fazia com que cada apresentação fosse única, já que os atores 

precisavam improvisar e ajustar as cenas conforme as reações da plateia. Para que 

essa improvisação desse certo, os atores passavam por um treinamento bem 

intenso. Eles treinavam muito os gestos, as expressões faciais e a voz, além de 

aprenderem música e dança (BENÍCIO, 2018). Isso tudo ajudava a dar mais 

segurança para que eles se sentissem à vontade para improvisar sem perder a 

qualidade da performance. O treinamento constante ajudava a manter o espetáculo 

coeso, mesmo com a liberdade criativa que os atores tinham para brincar com as 

cenas. 

Nessa prática teatral, os atores em sua maioria assumiam papeis fixos e 

estereotipados, o que era uma característica essencial das suas apresentações. A 

maioria dos atores mantinha um papel específico durante toda a sua carreira, criando 

uma relação sólida com o público, que começava a identificar esses personagens 

cômicos, exagerados e com características bem marcadas. A dinâmica entre esses 

personagens era marcada pela improvisação, mas sempre mantendo os 

estereótipos, como a astúcia do criado ou o comportamento pomposo do patrão, 

onde cada personagem tinha suas características, gestos e expressões próprias que 

se repetiam a cada nova apresentação.  

 

Cada ator criava seu próprio tipo, sua própria linguagem, marcando a 
personagem, que representava por toda a vida, levando à permanência de 
certos tipos, pois seria praticamente impossível a um intérprete mudar todos 
os dias de argumento e também de personagem (BENÍCIO, 2018, p. 53). 

 

O repertório de gestos, falas e ações de cada personagem era 

fundamental para garantir que o público se identificasse com os mesmos 

arquetípicos e que, ao longo das apresentações, esses personagens estivessem 

claramente definidos. Com isso, usavam-se máscaras, pois ela desempenhava um 

papel fundamental na Commedia dell’Arte, sendo um dos elementos mais distintivos 

desse estilo artístico. Elas não apenas caracterizam visualmente os personagens, 

mas também influenciam diretamente a forma como os atores se movimentam, se 

expressam e constroem suas performances. As companhias teatrais utilizavam esse 



25  

recurso para diferenciar os tipos fixos, garantindo reconhecimento imediato pelo 

público e ampliando o potencial expressivo dos intérpretes. 

Diferente do teatro convencional, onde o rosto do ator é essencial para 

transmitir emoções, na Commedia dell’Arte, a máscara oferece possibilidades únicas 

de expressão, transformando gestos, posturas e improvisações em elementos 

essenciais da perfomance. Ao cobrir parte ou a totalidade do rosto, a máscara limita 

o uso das expressões faciais e exige que a comunicação ocorra predominantemente 

através da linguagem corporal.  

 

A expressividade delas aumenta na medida em que elas são postas em 

movimento: se as viramos para baixo elas parecem expressar tristeza; se as 

direcionamos para cima elas parecem gargalhar; se as viramos um pouco 

para o lado elas parecem expressar dúvida. Para resumir, elas “ganham vida” 

quando reagem ao movimento e à luz. As aberturas que elas têm para os 

olhos são relativamente grandes se comparadas às de outras máscaras que 

possuem buracos menores ou uma fissura pouco aberta. Isso se deve ao fato 

de a Commedia dell’Arte ser um tipo de teatro bastante acrobático que 

apresenta movimentos amplos, e por isso, o ator precisa ter uma amplitude 

de visão que o permita agir em cena (CONTIN, 2028, p. 19). 

 

Esse recurso não é exclusivo da Commedia dell’Arte, pois também 

encontramos em outras formas de performance, como o palhaço que expressa 

emoções e conta histórias sem depender do rosto. O palhaço, assim como os 

personagens da Commedia dell’Arte, utiliza o corpo como principal ferramenta de 

comunicação, criando uma conexão entre os gestos e as emoções que o 

personagem deseja transmitir. Essa estrutura fixa de personagens na Commedia 

dell’arte também dialoga diretamente com a tradição do palhaço, figura central do 

circo. O palhaço, assim como os personagens desse teatro popular italiano, carrega 

consigo uma identidade muito bem delineada, sendo reconhecido por suas 

características e comportamentos amplificados. Ambos, tanto o palhaço quanto os 

personagens da Commedia dell’arte, têm uma forte conexão com o público, que os 

espera e se identifica com suas peculiaridades.  

A principal semelhança entre esses dois universos está na manutenção 

do papel fixo, na intensificação das ações e na conexão emocional que se cria 

através da repetição dos mesmos gestos, expressões e ações, tornando o 

espetáculo uma celebração da comicidade, da crítica social e do improviso dentro de 

um repertório sempre renovado. Assim, o circo e a Commedia Dell’arte compartilham 



26  

um vínculo que vai além da sua estrutura de performance: eles são uma forma de 

arte profundamente enraizada na tradição popular, com a mesma dinâmica de 

personagens que se perpetuam ao longo do tempo, criando uma narrativa contínua 

e reconhecível para o público. 

No século XVIII, a Commedia dell’Arte entrou em declínio, acompanhando 

as mudanças culturais e artísticas da época. Embora tenha perdido seu auge, ela 

ainda influencia o teatro e o circo atuais. Elementos como a improvisação, o uso do 

corpo e a conexão direta com o público continuam a ser fundamentais nas produções 

teatrais e circenses. Mesmo após seu declínio, o legado da Commedia permanece 

vivo, mostrando o impacto duradouro desse estilo nas artes cênicas. 

Em 1728, Philip Astley6, um suboficial da cavalaria inglesa, criou o 

picadeiro circular, estrutura que revolucionou o circo moderno. Nesse ano, tivemos 

o surgimento do circo como o conhecemos hoje, proporcionando uma experiência 

imersiva para o público, com uma visão completa do espetáculo. O picadeiro circular 

se tornou a base para as apresentações circenses, marcando o início de uma nova 

era para o circo como forma de entretenimento popular: 

 

Ainda adolescente, com dezesseis anos, estava arrolado na cavalaria real, 
tornando-se depois sargento-mor. Ao deixar o exército, findou o primeiro 
manejo para cavalos, marcado por uma paliçada e dotado de tribuna, tendo 
ao centro da pista uma barreira para salto de obstáculos. Atento ao 
desenvolvimento do espetáculo, Astley percebeu que um picadeiro circular 
ofereceria melhores condições especiais para apresentar o espetáculo, pois 
a força centrífuga favoreceria a condução do animal e o equilíbrio do 
cavaleiro, em pé sobre o cavalo, a galope, além de possibilitar melhor visão 
para o espectador. Para dinamizar ainda mais suas apresentações, 
convidou os Ferzi, funâmbulos e acrobatas famosos em toda a Europa, com 
a finalidade de preencher os intervalos (BENÍCIO, 2018, p. 57-58). 
 

 

Philip Astley construiu um espaço fixo para os espetáculos em Londres, 

chamado Anfiteatro Astley. Esse edifício deu origem a outros semelhantes na 

Inglaterra e até em Paris. Antes disso, os shows eram realizados ao ar livre, com 

artistas montados em cavalos. O que Astley fez foi criar um picadeiro fechado, com 

a medida ideal para comportar o espetáculo, criando um ambiente mais organizado 

e com espaço para um público maior. Com esse novo formato, ele passou a cobrar 

ingresso pelas apresentações, e os cavaleiros das forças armadas, antes restritos 

 
6 Philip Astley (1742-1814), nasceu na Inglaterra, trabalhou como soldado e cavaleiro, e depois se 
tornou artista de exibições e acrobacias. É reconhecido como o fundador do circo moderno. 



27  

às praças, puderam se apresentar em um ambiente fechado, com mais 

profissionalismo (BOLOGNESI, 2003). Essa mudança fez com que o circo, antes 

uma atração popular, se tornasse algo mais acessível e profissional, permitindo que 

mais pessoas, de diferentes classes sociais, tivessem acesso a esse tipo de 

entretenimento. 

Enquanto os circos das feiras ambulantes eram temporários, ele criou um 

espaço fixo que trouxe o circo para as grandes cidades, criando uma novidade: uma 

mistura de apresentações equestres com outras formas artísticas, todas realizadas 

por artistas com experiências diversas, como ex-soldados e ex-acrobatas. A grande 

percepção de Ashley foi usar sua experiência militar para disciplinar esses artistas e 

integrar todos eles em um trabalho organizado. A adaptação dos artistas ao novo 

formato foi rápida, e logo as apresentações, que antes eram focadas apenas em 

cavalos e saltos, passaram a incorporar uma variedade de números que ampliaram 

ainda mais o público e a atração do circo.  

Os primeiros circos, ao contrário dos espetáculos populares realizados 

nas ruas e praças, não eram voltados para a cultura das feiras e para o público das 

classes populares. Ao invés disso, eram direcionados para a aristocracia e a 

emergente burguesia: 

  

O espetáculo do circo moderno, em sua origem, era integralmente 
concebido a partir do cavalo, o que motivou a expressão “circo de 
cavalinhos”. A exibição para um plateia mais ampla de uma habilidade cujo 
gosto, até então estivera restrito à aristocracia e aos militares resultou em 
um certo tédio. A quebra dessa monotonia se deu com a introdução de 
números de acrobacias, inicialmente, e de diversos outros, em seguida, 
todos eles oriundos das feiras ambulantes, inclusive o clown 

(BOLOGNESI, 2003, p. 36). 
  

O circo começou a se tornar mais acessível ao público popular quando 

suas apresentações passaram a se expandir para além do público aristocrático e 

burguês. As mudanças, que começaram a ser percebidas durante o século XVIII, e 

refletiram um movimento mais amplo de democratização da arte e do entretenimento, 

que se afastava das tradições da classe alta e se aproximava das massas. Nesse 

contexto, o circo foi além da rigidez das produções aristocráticas e passou a ser um 

espaço dinâmico e plural. A fusão da arte popular com as apresentações dos 

ambulantes, que estavam perdendo terreno nas feiras, foi um dos motores dessa 

transformação.  



28  

O espetáculo circense, antes uma exclusividade dos nobres, passou a 

incorporar novas características, como deslocamento constante, que se tornou uma 

marca registrada do circo, e a mistura de diferentes tipos de performances, 

desafiando a rigidez dos gêneros teatrais da época. Essas mudanças não só 

ampliaram o alcance do circo, mas também criaram uma identidade própria para o 

espetáculo, mais flexível e conectada com o público popular, e mais distante das 

convenções da aristocracia. 

Assim, o circo, ao se abrir para novas formas de expressão e para a 

participação de diferentes classes sociais, tornou-se uma forma de entretenimento 

mais inclusiva e acessível, sem perder sua essência de arte popular. Esse processo 

de transformação foi crucial para a popularização do circo e para sua evolução como 

uma das formas de entretenimento mais amadas do mundo moderno. 

1.2 A chegada do circo no Brasil e o modelo do circo-família 
  

Várias linhagens de artistas circenses, com grande importância na história 

do circo brasileiro, têm suas origens ligadas à migração de famílias vindas da Europa 

entre os séculos XVIII e XIX. Esses grupos, ao se estabelecerem no Brasil, trouxeram 

consigo tradições que se adaptaram e se perpetuaram ao longo do tempo, ajudando 

a moldar a identidade do circo nacional: As informações sobre essas famílias e os 

artistas que as compunham foram principalmente passadas por meio de relatos orais 

de circenses brasileiros cujas famílias migraram para o Brasil no período colonial. 

Essas histórias podem ser comparadas e confirmadas por meio de documentos 

históricos produzidos por estudiosos europeus, latino-americanos e norte-

americanos, além de outras fontes da época: 

 

Alguns informam que seus antepassados saíram da Europa por causa de 
guerras, perseguições e proibições de se apresentar em praças públicas. 
Não há dúvida de que em muitos casos esses fatos foram importantes, 
porém, como se verá, o próprio modo de se constituírem como grupo e como 
artistas, itinerantes na forma de vida e trabalho, era o principal motivo que 
os movimentavam. Se em determinado local eram impedidos de entrar, 
mudaram-se para outro, indo à procura de espaço urbano e de seu público 
(SILVA, 2022, p 68) 

 

Muitas dessas famílias, devido ao seu estilo de vida nômade, não eram 

capazes de identificar suas nacionalidades de maneira precisa, já que viajavam e se 

apresentavam em diversos países, estabelecendo laços com as comunidades locais. 



29  

O mais importante para esses grupos passou a ser a construção de uma identidade 

coletiva, em que a união familiar e a trajetória no circo eram mais relevantes do que 

as referências geográficas de suas origens. Ao chegarem ao Brasil junto a 

companhias teatrais estrangeiras, especialmente portuguesas, alguns grupos de 

saltimbancos decidiram permanecer no país. Seguindo uma rotina itinerante, 

viajavam por diferentes regiões, realizando apresentações improvisadas. Durante os 

espetáculos, era comum que um prato circulasse entre os espectadores para 

arrecadar contribuições (BENÍCIO, 2018).  

Com o tempo, foram se estruturando, estabelecendo conexões e 

consolidando vínculos dentro da comunidade, muitas vezes incluindo artistas 

ambulantes em suas atividades:  

 

Esse processo terminou por solidificar uma prática conhecida do circo 
brasileiro, a organização de companhias familiares. Assim, a partir do século 
XIX, toda prática circense brasileira se organizou em torno do circo-família. 
Mais do que gerenciadora de um espetáculo, a família circense transformou-
se em um depositário de saber e em uma escola (BOLOGNESI, 2003, p. 
46). 
 

O circo tradicional no Brasil tem sua história intimamente ligada às famílias 

que viajavam pelo país levando espetáculos às mais diversas regiões. No circo-

família, os seus membros, desempenhavam múltiplas funções dentro do espetáculo 

e da estrutura circense (SILVA, 1996). Os pais, filhos e parentes próximos não 

apenas se apresentavam no picadeiro como palhaços, trapezistas, malabaristas e 

acrobatas, mas também trabalhavam na montagem e desmontagem da lona, na 

organização dos equipamentos e até na venda de ingressos. Assim, o circo era mais 

do que um espaço de entretenimento; era uma forma de vida, uma tradição passada 

de geração em geração. 

Muitas dessas famílias circenses mantinham suas raízes no circo por 

séculos, preservando técnicas e estilos artísticos que iam se transformando com o 

tempo, mas sem perder a essência da arte popular. Os filhos dos artistas já nasciam 

inseridos nesse universo e, desde pequenos, começavam a aprender as habilidades 

essenciais para garantir a continuidade do espetáculo: “Aparentemente, não havia 

como fugir do “destino”. Os filhos representavam o futuro daquele tipo de circo” 

(SILVA, 1996, p. 62). O aprendizado acontecia no dia a dia, por meio da observação 

e da prática constante, tornando-se um processo natural de transmissão de 



30  

conhecimento. 

No entanto, o circo-família não era um espaço fechado apenas a 

descendentes diretos dos artistas. Pessoas de fora também podiam se integrar a 

essa estrutura, mas, para isso, precisavam passar por um período de aprendizado, 

uma espécie de ritual de iniciação. Esse processo exigia mais do que o domínio de 

técnicas circenses, como equilíbrio, contorcionismo, palhaçaria e ilusionismo. O 

novato precisava compreender a rotina intensa do circo, a organização das 

apresentações e a relação coletiva entre os membros da trupe, que funcionavam 

como uma grande família, independentemente de laços sanguíneos. 

 

O acesso à “tradição” é estendido àqueles que não nasceram no circo, mas 
que a ele se incorporaram: o requerimento é a passagem pelo ritual de 
aprendizagem ministrado por uma das famílias tradicionais, corroborado 
pela passagem pela passagem de seus filhos pelo mesmo ritual, agora 
ministrado por ele mesmo, da mesma foram que recebeu (SILVA, 1996, p. 
63-64). 
 

Além de dominar as técnicas essenciais para o espetáculo, os artistas do 

circo tradicional também cultivavam um forte senso de pertencimento e identidade 

familiar. O circo não era apenas um local de trabalho, mas o próprio lar dessas 

pessoas, um espaço onde laços eram fortalecidos e tradições eram preservadas:  

 

O ensino era fundamental para a transmissão dos conhecimentos, passado 
de pai para filho, ou por um parente próximo. O importante era que a criança 
estava sendo formada para dar continuidade aos ensinamentos adquiridos 
através de várias gerações (BENÍCIO, 2018, p. 72).  

 

Essa passagem evidencia a importância do ensino na preservação e 

continuidade da tradição circense. Destaca como o conhecimento era transmitido 

dentro do próprio grupo, garantindo a manutenção das técnicas, habilidades e 

valores. Além disso, mostra que esse processo fortalecia os laços entre as gerações 

e assegurava a permanência do circo como forma de vida. 

No ambiente circense, as crianças cresciam em meio aos espetáculos e, 

desde cedo, começavam a aprender não apenas os números tradicionais, como 

acrobacias, malabarismo e palhaçaria, mas também outras expressões artísticas, 

como o canto e o domínio de instrumentos musicais, que muitas vezes 

acompanhavam as apresentações. O aprendizado acontecia de forma natural e 

intuitiva, passando do olhar atento à prática e ao aperfeiçoamento constante. 



31  

Essas crianças, jovens e adultos seguiam uma rotina diária de ensaios, 

sendo que os dois últimos, por já possuírem mais idade e experiência, executavam 

diversos números e estavam sempre em busca de aperfeiçoamento. Dentro do circo, 

o aprendizado nunca cessava; era um processo contínuo que exigia disciplina, 

dedicação e resiliência. A iniciação começava bem cedo. (SILVA, 1996), pois desde 

os primeiros anos de vida, os jovens circenses eram incentivados a observar e a 

experimentar diferentes habilidades, participando ativamente da rotina do circo. Esse 

aprendizado não ocorria de maneira isolada, mas sim dentro de um sistema em que 

a transmissão de conhecimento era estruturada e acompanhada por um profissional 

experiente. 

Esse profissional, responsável por conduzir todo o processo de 

aprendizagem, era chamado de mestre, que ocupava um papel central na 

manutenção da tradição circense, pois sua experiência dentro do sistema do circo-

família lhe conferia a autoridade necessária para ensinar os novos aprendizes. Mais 

do que um artista habilidoso, ele precisava ter amplo conhecimento sobre as diversas 

áreas do circo e, principalmente, dominar as técnicas pedagógicas que permitiam 

transmitir esses saberes às novas gerações. Seu papel ia além do treinamento 

técnico; ele também era responsável por ensinar valores como disciplina, respeito e 

o espírito coletivo, fundamentais para a convivência dentro da trupe circense: 

 
O condutor do processo de aprendizagem que formava um artista era 
considerado um mestre. Mestre da arte circense, mestre de um modo de 
vida, mestre em saberes - o seja, um mestre “pertencente à tradição”, pois 
durante toda a sua vida participou das experiências de 
socialização/formação/aprendizagem que caracterizam o circo-família 
(SILVA, 1996, p. 76-77). 

 

Seu papel era essencial para a preservação da tradição, garantindo que 

os saberes não se perdessem com o tempo e que cada nova geração estivesse 

preparada para dar continuidade ao espetáculo. O aprendizado no circo não seguia 

um método formal como nas escolas convencionais. Em vez disso, era baseado na 

oralidade, na observação e na repetição. Esse processo variava de acordo com a 

aptidão e o desenvolvimento de cada indivíduo. Alguns jovens logo demonstravam 

talento para determinadas modalidades, como acrobacia ou palhaçaria, enquanto 

outros precisavam de mais tempo para se aperfeiçoar. 

No entanto, nem todas as crianças e jovens demonstravam habilidade ou 

interesse pelos números apresentados no picadeiro. Algumas, por mais que 



32  

pertencessem a uma família de artistas, não se adaptavam ao trabalho performático. 

Para esses membros, havia outras possibilidades dentro da estrutura circense, 

ocupando funções que, embora não envolvessem diretamente a apresentação no 

espetáculo, eram fundamentais para o funcionamento do circo. Todas essas demais 

tarefas eram essenciais para a continuidade da vida circense e garantiam que cada 

integrante da família tivesse um papel importante dentro do circo: 

 

Nem todas as crianças se sentiam aptas ou queriam aprender números que 
implicassem risco; havendo cercas que não podiam executá-los, por 
problemas físicos, ou simplesmente por não quererem aprender. Não era a 
maioria, até porque a chance de escolha era muito reduzida, mas nem 
mesmo nesses casos deixava de trabalhar em outras coisas, que não 
exigissem a destreza corporal (SILVA, 1996, p. 62-63). 

 

Quando esses circos eram presididos apenas pela família fundadora, o 

papel de mestre geralmente ficava a cargo de um parente próximo, como o patriarca 

ou alguém com vasta experiência dentro da trupe. Ele era responsável por garantir 

a continuidade da tradição, ensinando as novas gerações e assegurando que os 

conhecimentos fossem transmitidos de forma eficaz. No entanto, quando o circo era 

composto por diversas famílias, a função de mestre passava a ser assumida pela 

pessoa mais velha ou pela mais experiente, alguém que tivesse autoridade suficiente 

para conduzir o aprendizado dos novos artistas. 

A presença de muitas crianças dentro do circo exigia uma organização 

rígida no processo de ensino. Os pais confiavam plenamente no mestre, delegando 

a ele a responsabilidade pela formação de seus filhos (SILVA, 1996). Essa confiança 

era tão profunda que os responsáveis raramente interferiam nas decisões do mestre, 

mesmo quando se tratava de medidas disciplinares. No contexto circense, a 

educação das crianças e jovens envolvia não apenas o desenvolvimento técnico e 

artístico, mas também a construção de um caráter resiliente, disciplinado e adaptável 

às exigências da vida nômade. 

A disciplina no circo era levada a sério, e os mestres não apenas 

ensinavam os números artísticos, mas também impunham regras e normas que 

deviam ser seguidas rigorosamente. A rotina de treinos era intensa, e aqueles que 

cometiam erros ou demonstravam falta de empenho podiam ser repreendidos de 

forma rígida: “Para alguns, o método de ensino dos adultos era muito rigoroso, 

chegando a castigos físicos, severos; para outros que não chegaram a apanhar, a 



33  

autoridade de quem ensinava não podia ser questionada [...]” (SILVA, 1996, p. 82). 

No entanto, essa autoridade não era vista como opressiva, mas como parte 

fundamental do processo de aprendizado, garantindo que os artistas estivessem 

preparados para os desafios que enfrentariam no picadeiro.  

Essa função de mestre não envolvia remuneração extra, nem um cargo 

formal, pois havia uma compreensão coletiva de que alguém precisava assumir a 

responsabilidade de transmitir conhecimentos e garantir a continuidade da arte 

circense. Assim, o ensino dentro do circo não era visto como um serviço adicional, 

mas como uma necessidade fundamental para a sobrevivência daquela comunidade 

artístico, e isso incluía os trabalhos realizados por todos: 

 

O pagamento dos artistas era em forma de mesada, quando o circo 
pertencia à própria família; o restante do dinheiro era revertido para a 
manutenção do circo. Quando havia família contratada, o salário era pago 
pelo trabalho global realizado, incluído aí as tarefas diárias de manutenção 
(BENÍCIO, 2018, p. 72). 
 
 

A relação entre mestre e aprendiz ia além do treinamento técnico, pois 

envolvia um vínculo profundo de respeito e admiração. Os aprendizes viam o mestre 

como uma figura essencial em suas trajetórias, alguém que não apenas ensinou a 

arte do circo, mas também os transformou em artistas e, de certa forma, moldou suas 

vidas. Esse reconhecimento não se dava apenas pela autoridade ou experiência do 

mestre, mas pela influência direta que ele exercia, preparando-os para os desafios 

que viriam. O respeito não era imposto, mas conquistado através do ensino e do 

exemplo, criando laços que, muitas vezes, perduravam por toda a vida. Esse vínculo 

sugere como a transmissão artística pode ir além da técnica, inlfuenciando trajetórias 

e fortalecenedo relações. 

No contexto do Circo Família, o patriarcado era um fator determinante na 

estrutura hierárquica, e os homens, geralmente os chefes da família, tinham a 

palavra final sobre a administração e a organização do circo (SILVA, 1996). Isso 

também se refletia na figura do palhaço, que tradicionalmente era exercida por 

homens7 e ocupava um espaço de destaque no espetáculo. Essa figura do palhaço, 

na qual desempenhava um papel central no circo europeu, desde a Commedia 

Dell’Arte, chegou ao circo-família junto a expansão dos circos europeus pelo mundo, 

 
7 Tradicionalmente ocupada por homens, a palhaçaria passou a contar com mulheres a partir do final 
do século XX, onde começaram a atua como palhaças de forma autoral, rompendo essa tradição. 



34  

e foi se consolidando como um dos ícones centrais do espetáculo, mesclando 

influências europeias com as dinâmicas locais. 

A figura do palhaço foi ganhando cada vez mais destaque e identidade no 

território brasileiro. Com o tempo, o palhaço passou a se distanciar dos moldes 

iniciais e adquiriu características próprias, profundamente enraizadas na cultura 

local. Esse processo não foi apenas uma mudança estética, mas uma reinvenção do 

personagem, que começou a refletir as particularidades do povo brasileiro, tornando-

se uma figura autêntica e essencial no cenário circense, representando o humor, 

mas também se tornando um símbolo da identidade do circo brasileiro. Em muitos 

casos, o nome do palhaço passou a ser sinônimo do próprio circo, funcionando como 

uma marca que o público usava para reconhecer e se identificar com aquele 

espetáculo:  

 

O circo dizia ao que vinha: despertar a descontração e o riso e, para tanto, 

todos os artistas circenses (mágicos, equilibristas, trapezistas, engolidores 

de fogo e principalmente o palhaço) vestiam a marca da alegria. A princípio 

o espetáculo era, em sua maioria, todo do palhaço. Podemos dizer que, em 

algumas companhias, ainda hoje, é assim. O sucesso do circo dependia do 

palhaço e, por isso, cada detalhe de sua personagem era escolhido a dedo. 

Sua roupa toda enfeitada, seus sapatos e sua maquiagem e, sobretudo, o 

seu nome artístico eram cuidadosamente construídos, pois todos esses 

fatores, além, é claro, da sua boa performance, garantiam a presença do 

circo nas cidades. Sendo assim, cada circo ia construindo sua fama, 

fazendo-se conhecer. O espaço que o palhaço tinha era tamanho que 

geralmente o nome artístico dele era também o mesmo nome do circo, pois 

assim ficava mais fácil para o público reconhecer o circo que tanto esperava 

(PANTANO, 2012, p. 27). 

  

A análise do Pântano evidencia a centralidade do palhaço na estrutura 

simbólica e afetiva do circo. A figura do artista ultrapassa a função de mero 

entretenimento, tornando-se um verdadeiro símbolo da companhia, e muitas vezes 

sinônimo do próprio circo. Essa fusão entre identidade pessoal e coletiva demonstra 

o quanto o riso era não apenas um produto, mas também um modo de existência. O 

palhaço ao contruir cuidadosamente sua imagem, do figurino ao nome artístico, dava 

corpo e rosto ao espírito do circo, tornando-se o elo entre a arte itinerante e o púbico, 

que ansioso, o aguardava em cada nova cidade. 

 

1.3 A transformação do circo no século XX: trajetória, inovação e as primeiras 

escolas de circo. 



35  

 

Nas primeiras décadas do século XX, o circo mantinha a sua tradição, 

fundamentada no modelo circo-família8 e na transmissão dos saberes técnicos 

através das gerações. Era por meio dessa troca contínua de conhecimentos que o 

circo se mantinha. No entanto, entre as décadas de 1950 e 1960, essa estrutura 

começou a ser transformada (SILVA, 1996). O circo, gradualmente, se afastou da 

tradição oral transmitida de geração em geração, onde o mestre ensinava 

diretamente aos descendentes. 

Essa mudança ocorreu devido à busca crescente por uma educação 

formal, o que fez com que a prática tradicional do circo-família fosse se diluindo. As 

novas gerações começaram a buscar uma formação diferente, e não mais aquela 

transmitida pelos mestres. Como consequência dessa interrupção no processo de 

transmissão de saberes, houve a perda da formação de novos mestres e da 

continuidade dos conhecimentos que antes eram compartilhados de maneira 

informal e direta. Essas transformações não ocorreram apenas no Brasil, mas em 

diversos outros países também: 

 

Nesse período, alguns artistas circenses iniciaram a busca por uma 
educação “formal” para os seus filhos, deste modo, muitos deixaram de ser 
portadores dos saberes circenses e aqueles que permaneceram 
trabalhando nos circos de lona começaram a perder o aprendizado coletivo 
como condição de formação. A configuração de multiplicidade aos poucos 
foi se modificando para especialidades, não só dos números apresentados, 
mas também em relação à parte administrativa do circo (CORREIA, 2023, 
p. 05). 

 

Nesse contexto de formalização e desenvolvimento de escolas no Brasil, 

surgiram as primeiras instituições dedicadas ao ensino das artes circenses e 

cênicas. Nesse segmento, a primeira a se destacar no Brasil surgiu em 1978, com o 

nome de Academia Piolin de Artes Circenses, uma homenagem ao palhaço Piolin. 

Contando com apoio do Estado, essa instituição marcou um novo momento na 

formação artística dos profissionais do circo, trazendo um ensino mais formalizado. 

A história de Piolin começa ainda na infância. Abelardo Pinto, mais 

conhecido por seu nome artístico, nasceu em 27 de março de 1887, em Ribeirão 

Preto, São Paulo. Filho de Galdino Pinto, cresceu dentro do universo circense, já 

 
8 O termo circo-família refere-se aos circos compostos em sua maioria por membros de uma mesma 
família, que transmitem entre si os saberes e tradições circenses, preservando identidade e a 
continuidade desse ofício. 



36  

que sua família fazia parte da tradição do Circo-Família: “[...] como toda criança que 

nascia no circo, começou a trabalhar bem cedo. Aos sete anos iniciou sua carreira 

como contorcionista e realizava com seu irmão Anchises um número de bicicleta” 

(SILVA, 2009) . A trajetória circense de Piolin tem raízes na decisão de seu pai, que, 

por volta dos 15 anos, fugiu com um circo que passava por Resende, Rio de Janeiro. 

Duas décadas depois, durante uma das viagens do circo, Galdino conheceu sua 

esposa, Coutil de Farnese, em Uberaba, Minas Gerais. Com experiência consolidada 

dentro do meio circense, tornou-se palhaço e empresário, fundando seu próprio 

circo. Ele teve três filhos: Anchises, Raul e Abelardo (Piolin), todos criados dentro do 

ambiente do circo. Seu primeiro pavilhão foi o Circo Americano, onde Piolin deu seus 

primeiros passos na arte que o consagraria. 

Após algum tempo, Galdino tornou-se empresário do Circo Queirolo em 

1917. O circo tinha como destaque o palhaço Chicharrão, que, por questões 

familiares, teve que deixar o grupo em 1923. Foi nesse momento que Abelardo 

entrou para assumir o seu lugar, tornando-se palhaço e alcançando enorme sucesso. 

Seu nome artístico, Piolín, foi dado por um trabalhador de origem espanhola: 

 

Daí em diante a história do circo ganhou uma personagem que se tornou 
ícone da arte brasileira. Segundo seu relato, um trabalhador do circo de 
origem espanhola, notando que as pernas de Abelardo eram muito finas, 
chamava-o de piolin, que em castelhano significa barbante fino. Ainda que 
no começo quisesse se zangar, acabou achando graça e manteve o apelido 
e Piolin ficou (SILVA, 2009). 

Com grande êxito, a carreira de Abelardo Pinto atingiu seu ápice a partir 

de 1925, quando se tornou uma figura reconhecida e admirada no mundo artístico. 

Seu talento e carisma o levaram a ser aclamado por grandes personalidades da 

época, no Brasil. Essa fase foi marcada por uma série de homenagens, 

consolidando-o como um dos principais nomes do circo e da arte de fazer rir, sendo 

amplamente reconhecido pelo impacto que causou no público e pela sua habilidade 

em inovar dentro do circo tradicional: 

 

Em 1929, os modernistas homenagearam Piolin com um almoço que 

chamaram de “festim antropofágico”. Oswald de Andrade também era 

frequentador do circo e escreveu para ele sua grande peça O Rei da Vela. 

“Oswald cogitava dar ao palhaço Piolim o papel cômico do protagonista, 

discutindo com ele detalhes e passagens da peça”28. Na realidade, o texto 

só foi encenado pela primeira vez em 1967, pelo grupo Oficina, com direção 



37  

de José Celso Martinez Corrêa, e a montagem se tornou um marco na 

história do teatro brasileiro, sendo considerada a inauguração do 

tropicalismo em nossos palcos (CASTRO, 2017, p. 113). 

 

Piolín trabalhou na TV Tupi no período de 1951 a 1952, onde apresentava 

o programa “Cirquinho do Piolinha”. Nesse mesmo período, também atuou no filme 

“Tico no Fubá”. Viajou pelo Brasil com sua turnê e, logo depois, retornou a São Paulo. 

Mesmo com o advento da televisão, o circo continuava a se expandir pelo mundo 

afora. Contudo, é fato afirmar que a televisão, de alguma forma, alterou as estruturas 

do circo, forçando-o a passar por um processo de desconstrução (Pântano, 2007). 

Por quase 30 anos, Piolín manteve seu circo montado no Largo do 

Paissandu, um dos pontos mais tradicionais de São Paulo, e, mais tarde, mudou-se 

para a Avenida General Olímpio Galvão. Em 1961, surgiram alegações de que ali 

seria construído um hospital, o que levou ao despejo do circo. No entanto, mesmo 

com o anúncio do projeto, o local permaneceu desocupado por mais de 20 anos. 

Esse desinteresse do poder público em relação ao circo fez com que Piolín se 

tornasse um símbolo de resistência no meio artístico e cultural, representando a 

perseverança diante da falta de apoio: “O artista permaneceu descontente com a 

situação do circo que estava desamparada pelo Estado e desclassificado pelas 

entidades de classe” (SILVA, 2009). 

Em 1972, em uma demonstração de respeito e reconhecimento ao legado 

de Piolín, o Dia Nacional do Circo foi oficialmente estabelecido no Brasil, sendo 

celebrado em 27 de março, data que marcava o aniversário de nascimento do 

palhaço. Essa data foi escolhida como forma de homenagear Piolín e sua imensa 

contribuição à arte circense, tornando-se um símbolo do esforço, dedicação e 

resistência do circo frente aos desafios ao longo dos anos. A instituição desse dia 

não apenas reconheceu a importância de Piolín na história do circo, mas também 

serviu para destacar a relevância cultural do circo brasileiro no contexto artístico 

nacional. 

No dia 4 de setembro de 1973, Abelardo Pinto, mais conhecido como o 

palhaço Piolín, faleceu vítima de insuficiência cardíaca. Sua morte marcou o fim de 

uma era para o circo brasileiro, pois ele era um dos maiores nomes da arte circense 

nacional e um símbolo da resistência do circo no Brasil. Além disso, representou a 

frustração de um sonho que ele nutria há anos: a criação de uma escola de circo. 

Piolín sempre afirmou que o circo precisaria de uma instituição dedicada à formação 



38  

de novos artistas, pois acreditava que o enfraquecimento da arte circense no Brasil 

estava diretamente ligado à falta de uma estrutura formal de ensino. Ele defendia 

que, com uma escola, seria possível preservar o saber acumulado pelos artistas 

mais experientes, garantindo a continuidade da tradição circense.  

Infelizmente, Piolín não viu esse sonho se concretizar em vida. No 

entanto, após sua morte, em 1976, foi fundada a Academia Piolín de Artes 

Circenses, a primeira escola de circo no Brasil. No início, a Academia Piolín de Artes 

Circenses funcionava debaixo das arquibancadas do Estádio do Parque Carimbou. 

Após algum tempo, a escola foi transferida para Anhembi, onde hoje se encontra o 

Sambódromo. Essa instituição, que homenageava o nome do grande palhaço, 

buscava justamente cumprir a missão que Piolín defendia: formar novos artistas e 

fortalecer a arte circense no país: 

 

Em 1976 foi fundada a Associação Piolin de Artes Circenses, na extinta 
Casa do Ator, ambas sob coordenação de Francisco Collman. Nesta 
mesma época, na Secretaria do Estado da Cultura, havia uma Comissão de 
Circo e junto com a Associação, fundaram a Academia Piolin de Artes 
Circenses. Três anos após sua morte, uma homenagem justa aos seus 
trabalhos e militância. Mas, infelizmente, a escola que levou seu nome teve 
por parte dos gestores públicos quase que a mesma relação de quando seu 
circo foi despejado em 1961. Não houve políticas públicas sérias voltadas 
para a melhoria da estruturação da escola, no seu funcionamento ou 
financiamento, ao contrário, a escola teve seu fim em 1983 e a parada no 
seu funcionamento se justifica pelo descaso da Secretaria da Cultura, que 
deixou de pagar os professores regularmente, não prestou a devida 
manutenção à lona e aos aparelhos da escola (SILVA, 2009). 

 

Mesmo enfrentando diversos desafios e obstáculos ao longo de seu 

funcionamento, a escola conseguiu comprovar que existia, sim, a possibilidade de 

formar novos artistas, mesmo entre aqueles que não pertenciam ao tradicional 

contexto das famílias circenses ou não tinham ligação direta com o circo de lona. A 

Academia Piolín representou um passo importante para a democratização do saber 

circense, permitindo que pessoas de diferentes origens e experiências tivessem a 

chance de se inserir nesse universo artístico, garantindo a continuidade da arte do 

circo para as futuras gerações, mesmo diante das dificuldades enfrentadas ao longo 

do caminho. 

Durante as décadas de 1970 e 1980, o Brasil vivia um período marcado 

por um regime militar e um grande movimento de transformações culturais. O país 

passava por um processo de modernização, mas ao mesmo tempo ainda enfrentava 



39  

um contexto de censura e repressão. Nesse período, o circo, que tradicionalmente 

era uma forma popular de entretenimento, estava começando a perder espaço para 

outras manifestações culturais mais comerciais: “Para dificultar ainda mais a 

situação, a concorrência com outras formas de entretenimento, como a televisão e 

os eventos esportivos, deixou muitos circos à beira do obsoleto” (KRONBAUER, 

2019, p. 108). Com isso, muitas famílias circenses começaram a enfraquecer, e a 

forma tradicional de aprender o ofício estava se tornando cada vez mais difícil de 

sustentar. 

                                                   

O regime militar, por outro lado, tinha um interesse crescente em promover 

uma cultura nacional que fosse associada ao Brasil e à sua identidade 

cultural. Nesse contexto, o governo começou a buscar maneiras de 

profissionalizar e preservar as tradições culturais, ao mesmo tempo em que 

incentivava novas formas de expressão artística. A ideia de criar uma 

instituição formal de ensino voltada para o circo surgiu como uma tentativa 

de modernizar essa arte, tornando-a mais reconhecida como uma 

expressão artística legítima e organizada, digna de um processo 

educacional sistematizado (NOGUEIRA, 2024, p. 38). 

  

 Sendo assim, é importante frisar que a Escola Nacional de Circo foi criada 

ainda em um período de ditadura militar e o circo, por percorrer todo o território 

nacional, era um importante e poderoso veículo de difusão de ideias e ideais. Desse 

modo, apoiar a formação de novos artistas, oferecer terrenos para a montagem de 

circos e fomentar o crescimento e ressurgimento dessa arte, para o Estado, não só 

era um investimento na cultura, mas também um investimento no intuito de implantar 

uma política de cultura para a manutenção de um pensamento nacionalista, como 

era característica do cenário e do momento histórico daquele período. 

É importante ressaltar que, inicialmente, a escola foi formalmente 

reconhecida dentro do projeto Circo Nacional, sendo inaugurada sob o nome de 

Escola Nacional de Circo. Porém, com o tempo, passou a ser denominada Escola 

Nacional de Circo Luiz Olimecha, em honra a um dos seus principais fundadores e 

idealizadores. Luiz Franco Olimecha, foi uma figura importante da classe circense, 

destacando-se como trapezista e presidente do sindicato dos artistas. Sua dedicação 

foi fundamental para a criação da Escola Nacional de Circo (NOGUEIRA, 2024). 

Sua inauguração foi em 1982. A Funarte já era responsável por diversas 

iniciativas de apoio e fomento cultural no Brasil, e a criação da Escola Nacional de 

Circo foi parte desse movimento. A escola seria um espaço de formação técnica e 



40  

artística, que permitiria àqueles que desejavam seguir carreira no circo uma 

educação formalizada, algo inédito na história da arte circense no Brasil. A proposta 

foi idealizada dentro de um movimento de valorização das artes populares e de uma 

tentativa de recuperação e valorização do circo, que ainda era visto principalmente 

como entretenimento popular, mas não como uma arte reconhecida no campo da 

educação formal: “O processo de aprendizagem que acontecia “sob a lona”, no 

contexto familiar, passaria agora a ser realizado em uma escola formalizada” 

(CORREIA, 2023, p. 13). 

A escola tinha como objetivo tanto a preservação das tradições circenses 

quanto a inovação no formato de ensino dessa arte, incluindo a introdução de novos 

conceitos pedagógicos e técnicas contemporâneas. A iniciativa pioneira Funarte foi 

responsável pela implementação, com o apoio de artistas circenses renomados que 

contribuíram para o desenho do currículo e para a organização da escola. A escola 

foi oficialmente inaugurada no Rio de Janeiro, em uma época em que a cidade ainda 

era um dos maiores centros culturais do Brasil, além de ser um ponto de referência 

para o circo em nível nacional. A criação da Escola Nacional de Circo foi um processo 

que envolveu estudos, debates e planejamentos envolvendo profissionais de circo e 

instituições culturais: 

  

[...] que fossem consultados outros agentes da sociedade; que a escola 
fosse gratuita e atendesse ao que se propõe; que o corpo docente fosse 
composto por profissionais qualificados e uma pessoa especializada para 
cuidar da segurança dos alunos; que o curriculum contemplasse, além das 
questões específicas, conteúdos como História das Artes Cênicas e do 
Circo; e que se garantisse a qualidade do trabalho e a seriedade na 
condução da escola, para que sua experiência pudesse ser irradiada para 
outros estados (KRONBAUER, 2019, p. 117). 
  

  A criação da Escola Nacional de Circo foi, portanto, uma solução 

estratégica para resolver uma preocupação crescente entre os circenses, que 

enfrentavam a escassez de artistas profissionais brasileiros. Naquele período, 

muitos descendentes de famílias circenses estavam se distanciando da arte, ao 

mesmo tempo, o Brasil se via dependente de artistas estrangeiros para espetáculos 

circenses, mas essa prática estava se tornando economicamente inviável devido ao 

alto custo de contratação de profissionais pagos em dólar. Assim, a escola surgiu 

como uma resposta a essa necessidade de formar artistas nacionais capacitados, 

que pudessem garantir a continuidade e a qualidade do circo brasileiro, sem 



41  

depender da contratação de artistas estrangeiros: 

   

[...] artistas estrangeiros ambulantes apenas realizavam seus números durante o 

período de contrato e depois deixavam o Brasil sem contribuir de forma efetiva 

para a qualificação dos artistas locais e para a continuidade do circo brasileiro. 

Assim, seria necessário apostar na formação de profissionais qualificados no 

Brasil e, principalmente, fora do circo familiar (NOGUEIRA, 2024, p. 47). 

  

Nos primeiros anos de funcionamento da Escola Nacional de Circo, a 

estrutura era simples, e as aulas eram focadas nas técnicas básicas do circo, mas 

com uma abordagem sistematizada e pedagógica. O objetivo da escola era garantir 

que os alunos tivessem uma formação completa, que fosse capaz de prepará-los 

tanto para as apresentações no picadeiro quanto para o trabalho de ensino e 

produção artística. 

Em maio de 1982, teve início a primeira turma do curso de Iniciação às 

Artes e Circo. Conforme os registros de matrícula, 168 alunos ingressaram no 

programa naquele ano, vindos de diferentes contextos sociais e profissionais. Entre 

eles, havia filhos de comerciantes, advogados, professores, bancários, enfermeiros, 

artistas, militares, carpinteiros e trabalhadores de diversas áreas. A maioria dos 

estudantes residia nas proximidades da escola, enquanto apenas sete eram 

descendentes de famílias circenses. No ano seguinte, o número de alunos aumentou 

com a chegada de novas crianças, ampliando ainda mais a diversidade no curso. 

Embora os dados exatos sobre o número de estudantes do segundo ano sejam 

controversos, fontes da época indicam que cerca de 60 alunos participaram 

ativamente das atividades nos primeiros dois anos do curso de Iniciação. Desses, 

45 se formaram em agosto de 1984, e 35 seguiram para a etapa profissionalizante, 

com início previsto para maio de 1986 (KRONBAUER, 2019).  

Na Escola Nacional de Circo, o corpo docente era composto 

majoritariamente por homens, com exceção de duas mulheres entre os nove 

professores contratados. Muitos desses educadores vinham de famílias tradicionais 

de circo, trazendo com eles uma vasta experiência e um forte vínculo com as práticas 

circenses:  

 

[...] todos de origem circense tinham mais de 30 anos de “estrada” na 
tradição de famílias circenses, e traziam para a instituição federal suas ricas 
experiências de ensino e aprendizagem, que lhes foram transmitidas 
através de gerações, de forma oral, ritual e informal na vida do circo. Muitos 
professore, sem nenhuma formação acadêmica, foram reconhecidos como 



42  

maestros da arte do circo e puderam compartilhar suas experiências de arte 
e de vida com os alunos e desenvolver suas pedagogias a partir das 
vivências das suas próprias histórias (NOGUEIRA, 2024, p. 48). 

 

A presença desses professores, com forte vínculo com o circo tradicional, 

foi fundamental para reforçar o caráter tradicional da Escola Nacional do Circo. Essa 

influência contribuiu de forma significativa para a formação da primeira geração de 

alunos, assegurando a continuidade dos saberes e práticas circenses que faziam 

parte da tradição familiar. A presença desses professores vindos diretamente do 

meio circense reforçou o caráter tradicional e autêntico do ensino oferecido na 

instituição. 

Ao longo dos anos, a Escola Nacional de Circo se consolidou como a 

principal instituição de formação de artistas circenses no Brasil. Além de sua 

importância para o desenvolvimento da técnica circense, a escola também passou a 

ser vista como um centro de pesquisa e inovação nas artes do circo. Ela passou a 

influenciar a produção cultural brasileira, especialmente no que diz respeito à 

realização de novos espetáculos e à renovação do formato tradicional de 

apresentações circenses. 

A criação da Escola Nacional de Circo também teve um impacto 

significativo na forma como o circo passou a ser visto pela sociedade brasileira. Com 

a formalização do ensino e a valorização das artes circenses, o circo ganhou mais 

respeito e reconhecimento como uma verdadeira forma de arte. Com o passar do 

tempo, o circo foi se tornando uma presença constante no circuito cultural do Brasil, 

realizando apresentações em teatros, escolas e eventos culturais, e se integrando 

cada vez mais aos grandes festivais culturais do país. 

Dando continuidade à trajetória da Escola Nacional de Circo, que 

consolidou o ensino circense formal no Brasil, surge uma importante iniciativa na 

região Nordeste: a Escola Picolino de Circo. Fundada em Salvador, Bahia, a Picolino 

se tornou a primeira escola de circo do Norte-Nordeste e a terceira do país, 

assumindo um papel fundamental na expansão e no fortalecimento da arte circense 

fora do eixo Sul-Sudeste. Desde sua criação, destacou-se como referência no campo 

do circo social9, promovendo a inclusão e a democratização do acesso à formação 

artística. 

 
9 Prática circense voltada à inclusão e ao desenvolvimento social, em que crianças, jovens ou 
comunidades em situação de vulnerabilidade participam de atividades circenses como forma de 
educação, cidadania e expressão artística. 



43  

A origem da Escola Picolino remonta a um trabalho artístico desenvolvido 

por um coletivo de artistas circenses vinculados ao grupo Tapete Mágico. Esse grupo 

teve sua fundação na cidade de São Paulo, em 1980, e era composto por artistas 

formados na primeira escola de circo do Brasil. Inicialmente, sua atuação se 

concentrava em intervenções culturais e apresentações itinerantes, utilizando um 

palco portátil, chamado de “carroça”: 

 

Os espaços escolhidos para apresentar os espetáculos foram 
primeiramente áreas verdes, praças e ruas, passando em seguida a 
apresentar espetáculos em qualquer outro lugar onde fosse possível propor 
a realização de animação cultural, atuando até em shoppings e em 
empresas (GALLO, 2018, p. 63). 

 

Com o desenvolvimento dessas apresentações, os integrantes do grupo 

começaram a notar um crescente interesse do público não apenas em assistir, mas 

também em experimentar as práticas circenses. Diante dessa demanda espontânea, 

o grupo passou a oferecer aulas livres antes e depois dos espetáculos, ensinando 

técnicas circenses básicas para aqueles que desejavam participar ativamente da 

experiência. Esse movimento foi essencial para a concepção de um espaço voltado 

à formação circense estruturada, o que mais tarde resultaria na criação da Escola 

Picolino. 

O Grupo Tapete Mágico, em sua jornada pelo Brasil, se apresentou em 

Salvador em 1984. Durante essas apresentações, algo curioso começou a 

acontecer: as crianças, encantadas pelas técnicas circenses, demonstraram um 

grande interesse em brincar, experimentar os equipamentos e sentir-se artistas de 

circo. Esse envolvimento espontâneo do público, principalmente nas atividades 

realizadas antes e depois dos espetáculos, foi aos poucos se transformando em 

oficinas mais estruturadas, focadas especialmente no público infantil. 

Foi a partir dessa experiência, e da percepção de dois membros do grupo, 

Anselmo Serra e Verônica Tamao, que surgiu a ideia de criar uma escola de circo 

(GALLO, 2018). O objetivo era que, além de ampliar o ensino das técnicas circenses, 

a escola oferecesse novas possibilidades de trabalho e permanência para os artistas 

locais em Salvador. Esse projeto começou a ganhar forma em 1984, quando as 

oficinas demonstraram o impacto positivo e a crescente demanda por um espaço 

formal de aprendizado, culminando na fundação da Escola Picolino de Artes do Circo 

em setembro de 1985. 



44  

Nos primeiros anos de funcionamento da Escola Picolino, os alunos 

precisavam pagar para participar das atividades. Porém, o foco do trabalho ainda 

estava longe de ser uma formação profissional. A proposta inicial era mais voltada 

para a experimentação lúdica, permitindo que as crianças se envolvessem de 

maneira espontânea com o universo circense. Mesmo com esse caráter mais livre, 

o número de participantes cresceu rapidamente, e a escola já atendia mais de 150 

crianças em um curto espaço de tempo. 

Logo, a escola começou a se expandir para além do ensino das práticas 

circenses. Com um trabalho amplo, ela abordava quatro áreas distintas, todas 

conectadas ao circo, mas com enfoques variados. Havia o ensino das habilidades 

circenses, a pesquisa para preservar a memória da arte, a construção de aparelhos 

necessários para os espetáculos e, claro, a realização de produções artísticas com 

apresentações abertas à comunidade. 

A Escola Picolino começou a expandir suas atividades em 1989, 

começaram a se organizar parcerias com os juizados de menores: 

 

[...] permitindo o atendimento a crianças e adolescentes que haviam sidos 
presos ou que estavam em liberdade vigiada. A primeira turma constituiu-
se de dez crianças as quais, por estarem cumprido pena, deveriam se 
apresentar regularmente ao Juizado de Menores. Nessa primeira 
experiência, surgiu a possibilidade de educá-las por um ano, tendo sido 
constatadas grandes melhorias no seu comportamento. Acreditando que 
era a prática circense que trazia benefícios físicos, psicológicos e sociais, a 
Escola Picolino passou então a buscar novas parcerias e a oferecer cursos 
de técnicas circenses integrados a um conjunto de atividades 
complementares (GALLO, 2018, p. 65-66). 

 

Esse movimento representou um avanço no compromisso da escola com 

a inclusão social, oferecendo novas oportunidades para jovens em situações 

vulneráveis por meio da arte circense e da educação. Isso beneficia a transformação 

pessoal e social desses jovens, proporcionando um espaço de expressão e 

aprendizado e promovendo a reintegração social. 

A escola começou a estabelecer convênios e parcerias, expandindo suas 

experiências. Os projetos sociais desenvolvidos na escola eram geralmente firmados 

por meio desses convênios, com prazos determinados, que normalmente duravam 

cerca de seis meses. Esse tempo curto dificultava a avaliação dos resultados de 

forma mais concreta, já que não era possível observar transformações significativas 

em um período tão curto. Contudo, no ano seguinte, em 1990, a escola iniciou um 



45  

processo de sistematização no atendimento social, com projetos de longa duração, 

o que permitiu otimizar os recursos e alcançar resultados mais efetivos. O primeiro 

passo dessa nova abordagem foi uma parceria com o Projeto Axé, que visava 

atender jovens em situação de vulnerabilidade social, oriundos de contextos de rua, 

com situações familiares complicadas e de pobreza (GALLO, 2018). Esses jovens, 

geralmente de bairros periféricos, começaram a integrar o trabalho da escola, e essa 

atuação se intensificou em 1991, aprofundando a transformação social que a escola 

buscava promover. 

Mesmo após a parceria com o Projeto Axé, muitas das crianças atendidas 

optaram por continuar na Escola Picolino. Essa continuidade gerou um ciclo de 

formação e aprendizado, no qual ex-alunos do projeto se tornaram parte da 

companhia profissional da escola. Com o tempo, esses ex-alunos se transformaram 

em educadores, artistas circenses, diretores e instrutores, compartilhando com a 

nova geração de jovens e crianças, que também vêm de situações periféricas, os 

conhecimentos adquiridos durante o tempo que passaram na escola. Muitos desses 

educadores continuam a atuar como autônomos, seja dentro da própria escola ou 

em outros projetos que buscam promover a arte circense e a inclusão social: 

 

A Escola Picolino chegou a atender mais de 430 crianças, adolescentes e 
jovens que fazem parte de um grupo representativo da sociedade baiana 
contemporânea: a maior parte oriunda das camadas populares e uma 
minoria, da classe média. 
Ao longo dos anos, a Escola adquiriu crescente importância no âmbito do 
circo contemporâneo brasileiro e se tornou uma referência, uma vez que 
também faz parte da Associação Brasileira das Escolas de Circo – ABEC e 
todas as escolas de circo e os Projetos de Circo Social presentes na 
Bahia10 têm hoje ligação direta com a Escola Picolino. Desde 2005, a 
Escola faz parte da Rede Circo do Mundo-Brasil, continuando o trabalho 
social e incrementando oficialmente o fenômeno do Circo Social (GALLO, 
2018, p. 68). 
 
 

Esse trabalho tem sido fundamental para promover uma transformação 

social e garantir novas oportunidades para esses jovens, através da arte, educação 

e profissionalização, pois reflete a diversidade da sociedade baiana, ampliando o 

acesso e a inclusão social, e isso evidencia o impacto da escola ao abrir portas para 

jovens de diferentes contextos sociais. 

A Escola Picolino foi fundamental para a evolução da identidade de 

artistas circenses, incluindo os palhaços, ao oferecer aos jovens diversas técnicas 

essenciais, como a palhaçaria, que ajudaram no processo de criação e construção 



46  

da figura do palhaço. Ao explorar a comicidade, o improviso e a interação com o 

público, a escola proporcionou um espaço onde os jovens puderam experimentar e 

desenvolver suas habilidades artísticas de forma criativa. Esse ambiente foi 

essencial para o processo de formação e identidade do palhaço, ajudando a criar 

uma base sólida para a atuação de artistas que, mais tarde, se envolveriam com a 

palhaçaria urbana e as manifestações artísticas nas ruas. 

Com o surgimento dessas escolas de circo, a figura do palhaço começou 

a se mover para fora da lona e a ocupar outros espaços da arte e da sociedade. O 

ensino passou a organizar e registrar saberes que antes eram transmitidos apenas 

pela convivência entre artistas e famílias circenses. Esse processo ajudou o palhaço 

a ganhar novas formas e sentidos, aproximando-o do teatro, da dança e das ações 

sociais. Aos poucos, ele passou a estar presente em outros ambientes, ampliando 

seu campo de atuação e reforçando sua força como símbolo de riso e resiliência. As 

escolas de circo, ao abrirem suas portas para novas pessoas e novas experiências, 

criaram um ambiente em que a arte da palhaçaria pôde ser repensada e vivenciada 

de outras maneiras. Assim, o palhaço deixou de ser apenas uma herança de família 

e tornou-se também uma possibilidade de formação artística e de profissão, 

alcançando diferentes contextos e públicos. 

Essa passagem do saber tradicional para o ensino técnico trouxe tensões 

importantes para o mundo circense. As escolas introduziram uma lógica de 

aprendizado mais sistematizada, com métodos, avaliações e técnicas definidas, o 

que se diferenciava bastante da forma como o conhecimento era passado dentro 

dos circos. O aprendizado familiar, construído pela prática e pela convivência, 

começou a dividir espaço com uma nova forma de ensino, que buscava teorizar 

aquilo que antes era vivido no cotidiano do picadeiro. Muitos artistas sentiram o risco 

de perder o chamado “saber da lona”, aquele conhecimento vivido, transmitido 

oralmente. 

Ainda assim, a presença das escolas também provocou encontros entre 

gerações, criando pontes entre o saber empírico e o saber acadêmico. Essa tensão, 

embora cause debates, é também um espaço de criação, pois obriga o circo a se 

repensar constantemente e a reconhecer a importância tanto da tradição quanto da 

renovação. O aparecimento dessas escolas também aconteceu em um momento de 

crise para o circo tradicional. A chegada da televisão, do cinema e de novas formas 

de entretenimento fez com que o público das lonas diminuísse, levando muitas 



47  

famílias a abandonar o ofício. Diante desse cenário, as escolas se tornaram espaços 

de resistência e continuidade, ajudando o circo a se reinventar. Elas criaram novas 

possibilidades de formação, abriram caminhos para políticas culturais e contribuíram 

para que a arte circense fosse reconhecida como parte importante da cultura 

brasileira.  

Além disso, as escolas passaram a funcionar como locais de 

experimentação, onde se discutem linguagens, se compartilham experiências e se 

testam novas formas de expressar o riso. Com isso, a própria noção de “ser palhaço” 

se ampliou, incorporando diferentes trajetórias e modos de fazer. As escolas de circo 

tiveram um papel fundamental nesse movimento de renovação, pois ajudaram a 

manter viva a tradição ao mesmo tempo em que estimularam a busca por novas 

expressões. O palhaço passou a ser estudado, analisado e recriado, revelando que 

sua força não depende apenas do espaço físico do circo, mas da relação com o 

público e da capacidade de provocar o riso e a reflexão. Essa expansão reafirma o 

valor do palhaço como um patrimônio vivo da cultura, que se adapta e se reinventa, 

mantendo o caráter lúdico e alegre da prática circense. 

 

CAPÍTULO 2 
 

PALHAÇOS SEM LONA: CAMINHOS E ECOS NAS RUAS E PRAÇAS DAS 

CIDADES 

 

O teatro de rua no Brasil tem uma trajetória marcada por criatividade, 

resistência e experimentação. Desde cedo, artistas perceberam que os espaços 

públicos poderiam se tornar palcos, permitindo que a arte chegasse diretamente às 

pessoas, sem barreiras formais ou intermediários. Diferente do teatro realizado em 

espaços formais, ele se constrói em diálogo com a cidade, com seus habitantes, sons 

e movimentos, tornando cada apresentação única e específica para cada lugar. 

A partir da década de 1960, muitos grupos passaram a ocupar as ruas 

como uma forma de protesto e conscientização social, levando mensagens 

importantes para um público que não tinha acesso às salas de teatro: “É importante 

remarcar estas influências porque foi nas décadas de 1960 e 1970 que se abriram os 

caminhos para a consolidação do teatro de rua atual” (CARREIRA, 2005, p. 22). Esses 

momentos mostraram que o espaço urbano podia ser um terreno fértil para a arte, 



48  

capaz de provocar reflexão e mobilização, mesmo em contextos de censura e 

repressão. Ao mesmo tempo, o teatro de rua se aproximava da cultura popular, 

incorporando elementos de festas, tradições e expressões comunitárias, como 

músicas, danças e celebrações, tornando-se uma forma de arte que dialoga com o 

cotidiano das pessoas. 

A rua é um espaço cheio de vida e de possibilidades. Não é só um lugar 

físico, mas um ponto de encontro de histórias, trajetórias e acontecimentos que se 

cruzam o tempo todo. É nela que o dia a dia acontece, com pessoas passando, 

conversas surgindo, sons, movimentos e rotinas que se misturam. Trabalhar na rua é 

perceber essa diversidade e pensar a arte junto com a cidade, entendendo que cada 

lugar tem suas próprias características e que tudo isso pode influenciar a experiência 

artística. A rua não é apenas um cenário: ela participa do que acontece ali, 

transformando cada apresentação em algo único. Nesse espaço aberto, o palhaço 

sem lona encontra possibilidades de se mostrar, brincar, provocar e se conectar com 

quem passa. Diferentemente dos espaços fechados, a rua oferece maior flexibilidade 

e imprevisibilidade. contudo, essa flexibilidade não deve ser confundida com ausência 

de limites, pois a atuação em espaços públicos, em alguns contextos, envolve 

questões institucionais e legais, uma vez que determinados territórios podem exigir 

autorizações ou o aval de órgãos competentes para sua ocupação. 

A atuação em espaços públicos também carrega um sentido político, 

mesmo quando não há intenção direta de fazer militância. Estar na rua é, por si só, 

um gesto de ocupação. É marcar presença em lugares que, muitas vezes, são 

negados à arte e à cultura. É oferecer algo em meio à rotina, propor uma pausa, uma 

provocação ou uma escuta. Isso demanda preparo, mas também disponibilidade para 

lidar com o inesperado, que pode ser tanto uma reação entusiasmada quanto uma 

rejeição. 

Ao observar o crescimento dessas práticas nas últimas décadas, é possível 

perceber que não se trata apenas de uma alternativa econômica ou de um estilo de 

vida. Muitos artistas escolhem a rua por entenderem que ali há um terreno fértil para 

uma arte viva, acessível e em constante renovação. Embora teatros fechados também 

exijam atenção, escuta e presença corporal, a rua apresenta desafios únicos e 

imprevisíveis. Ela exige um corpo atento, um olhar disponível e uma escuta aguçada. 

E é a partir dessa relação com o espaço público que novas linguagens, estéticas e 

formas de relação com o outro vêm sendo construídas. 



49  

2.1 Entre ruas e olhares: corpo e cena na cidade. 

 

A rua sempre foi palco. Antes mesmo de existirem teatros com cadeiras 

marcadas, luz cênica ou cortinas que se abrem, já havia corpos contando histórias 

nas praças, nos mercados, nas esquinas. Desde os tempos mais antigos, quando 

artistas viajavam de cidade em cidade com suas narrativas e instrumentos, passando 

o chapéu no final, o espaço público serviu como terreno fértil para o encontro entre 

quem tem algo a dizer e quem, por acaso ou escolha, decide parar para escutar. 

Fazer teatro/circo na rua não é só mudar o cenário. É mudar a lógica da 

relação. A rua não espera, não avisa, não protege. Ela exige presença, atenção e 

escuta. Quem atua na rua aprende a lidar com o inesperado: o cachorro que atravessa 

a cena, o ônibus que buzina no meio de uma fala, o morador que resolve interferir com 

um comentário, uma piada ou um gesto. Tudo isso vira material cênico. Tudo pode se 

tornar parte da narrativa. A arte que acontece na rua se alimenta do real, da vida que 

pulsa ao redor. 

Diferente do teatro feito entre quatro paredes, onde o público senta e 

espera que algo aconteça diante de si, o teatro de rua convida, às vezes até provoca 

as pessoas a fazerem parte do acontecimento. Quem passa pode parar. Quem parou 

pode ir embora a qualquer momento. E é aí que mora a força dessa linguagem: ela é 

livre, direta, aberta ao risco. Não há garantias de silêncio, de aplauso ou de 

compreensão imediata. O que existe é o aqui e agora do encontro, e isso é o que 

diferencia das artes cênicas em espaços fechados: 

 

[...] que se basearia na necessidade que o público teria do espetáculo de rua. 
Essa necessidade existiria porque o teatro, transformado em uma arte de 
elite, teria se distanciado de seu âmbito natural, e consequentemente, seria 
necessário articular um discurso teatral alternativo. O teatro de rua 
representaria nesse esquema um teatro de volta as origens (CARREIRA, 
2005, p.25). 

 

 Ao ocupar praças, feiras, calçadas e esquinas, ele rompe com barreiras 

físicas, simbólicas e também econômicas, que muitas vezes afastam parte da 

população dos teatros convencionais. Sem bilheteria, sem as regras e formalidades 

das salas de teatro, essa arte de rua chega até onde o povo está, e por isso torna-se 

um encontro mais democrático. O teatro realizado dentro de um edifício tradicional 

funciona com regras próprias, previamente estabelecidas, que definem a organização 



50  

do espaço e tempo. Essas condições acabam moldando que tipos de obras e artistas 

conseguem se apresentar, criando uma espécie de seleção implícita. O espaço 

interno favorece linguagens mais formais e um público específico, em geral 

acostumado a códigos clássicos ou eruditos, enquanto restringe a diversidade de 

práticas e espectadores. 

 
[...] Outra questão sobre o edifício teatral é que este, institucionalizado, não 
comporta todas as expressões artísticas que o buscam como espaço, por um 
lado, pelo fato de que o número de edifícios teatrais é menor que a produção 
teatral; por outro, há ainda os custos de ocupação deste espaço que, além de 
aluguel, inclui, também, outros tipos de taxas, onerando sua utilização. Tal 
fato cria uma seletividade normatizada, o que resultará em uma cruel divisão 
de valorização, por meio de um discurso esteticista, entre o que está dentro 
(cultura erudita e clássica) e o que está fora do edifício teatral (cultura inculta 
e popular). Assim, podemos acompanhar as transformações dos diferentes 
espaços de representação teatral concomitante às transformações 
socioespaciais pelas quais passavam as relações políticas e 
socioeconômicas da vida em sociedade (CABRAL, 2018, p.67).  

 

Essa proximidade possibilita que pessoas de diferentes idades, classes e 

trajetórias tenham contato com a arte, mesmo que nunca tenham entrado em um 

teatro. Nisso, a rua se torna um palco expandido, onde o público não é convidado 

apenas a assistir, mas a participar com olhares, comentários, movimentos e até 

interrupções. Cada espetáculo acontece de forma única, porque depende do entorno, 

da circulação da cidade e das reações espontâneas de quem passa. Essa abertura 

amplia a possibilidade de diálogo entre artistas e comunidade, reafirmando o teatro 

como prática viva, popular e coletiva, que resiste e se reinventa justamente pela sua 

capacidade de pertencer a todos. Dessa forma, a presença do teatro de rua ganha 

ainda mais sentido, pois reflete a capacidade da arte de se inserir no cotidiano, 

estabelecer conexões e fortalecer a comunidade. 

A seguir, apresentamos uma comparação entre o artista de picadeiro e o 

artista de rua. A tabela evidencia diferenças e particularidades de cada prática, 

considerando espaço, interação com o público, infraestrutura e estratégias criativas. 

 
Tabela 1 

 
Aspecto Picadeiro Rua 

Espaço de atuação Palco tradicional, geralmente 
coberto e delimitado; 
iluminação e som 
estruturados. 

Praças, ruas, mercados e 
esquinas; aberto, 
improvisado, sujeito a 
interferências externas. 
 



51  

Interação com o público Expectativa de atenção do 
público sentado; aplausos e 
respostas previsíveis. 

Público livre para entrar e sair; 
interação direta, participação 
e surpresa constante. 
 

Infraestrutura Estrutura de palco, luz, som, 
bilheteria; regras formais. 

Sem bilheteria, sem regras 
rígidas; improvisação e 
adaptação à cidade. 
 

Desafios e criatividade Mantém tradição, técnicas 
ensaiadas; menos improviso. 

Necessidade de improviso 
constante; atenção ao 
imprevisível, adaptação a 
contexto urbano. 
 

 

Fonte: Elaborada pelo autor, 2025 

 

Essa tabela evidencia como o ambiente de atuação e a relação com o 

público influenciam as estratégias e práticas do artista. Enquanto o picadeiro oferece 

maior controle e estrutura, o artista de rua desenvolve habilidades de improvisação, 

adaptabilidade e interação direta com diferentes públicos. Ambas as práticas 

contribuem para a diversidade da palhaçaria e do circo, fortalecendo o campo artístico 

no Brasil. 

Nesse contexto, diversas iniciativas espalhadas pelo país passaram a 

reivindicar a rua como palco, fortalecendo a prática do teatro em espaços públicos. 

Com isso, essa forma de expressão se consolidou, ocupando novos locais e 

aproximando-se de diferentes públicos, demonstrando sua relevância cultural e sua 

capacidade de transformar a cidade em espaço de criação. Grupos e coletivos de 

várias regiões trouxeram trajetórias, linguagens e experiências próprias, evidenciando 

a diversidade e a riqueza dessa prática. A atuação constante na rua reforça a ideia de 

que o espaço urbano não é apenas um cenário, mas um terreno fértil para criatividade, 

resistência e diálogo com a comunidade, mantendo viva a tradição de ocupar a cidade 

com arte e provocação: 

 

O teatro de rua, no Brasil, sempre esteve à margem das concepções estéticas 
dominantes, sendo considerado, muitas vezes, uma arte menor e sem valor 
artístico. Mas, nas últimas duas décadas, houve uma retomada do teatro de 
rua, que passou a ocupar os diferentes espaços da cidade, de forma mais 
efetiva.  
No Brasil, atualmente, em todo o território, existem centenas de coletivos 
teatrais que reivindicam a rua como palco. Alguns deles já são bastante 
antigos e se confundem  
com a história das lutas sociais e políticas, desde o fim do governo ditatorial, 
a que fizeram frente e resistência. Dentre os grupos de teatro de rua mais 
antigos do país, podemos destacar o grupo Imbuaça (fundado em 1977, na 
cidade de Aracaju/SE), Tribo de Atuadores Oi Nóis Aqui Traveiz (fundado em 



52  

1978, sediado na cidade de Porto Alegre/RS), e o grupo de teatro de rua Tá 
na Rua (fundado em 1980, na cidade do Rio de Janeiro/RJ). Todos estes 
coletivos seguem atuantes até os nossos dias, dividindo a cena teatral na rua 
com novas organizações artísticas surgidas no século XXI (CABRAL, 2018, 
p. 22-23). 

 

Essa afirmação evidencia como o teatro de rua, apesar de historicamente 

marginalizado, tem conquistado espaço e reconhecimento ao longo do tempo. O fato 

de ter sido considerado uma arte menor revela preconceitos sobre o que é legítimo ou 

valioso na produção cultural, mas a retomada nas últimas duas décadas mostra que 

a rua se tornou um lugar estratégico para a afirmação da arte, já que se configura 

vomo uma modalidade teatral distinta (TURLE; TRINDADE, 2020). Ocupando 

diferentes espaços da cidade, o teatro de rua demonstra sua força de resistência e 

sua capacidade de dialogar com o público de forma direta, flexível e aberta, rompendo 

hierarquias e trazendo novas formas de fruição e criação artística. 

Muitos desses grupos também desenvolveram pedagogias próprias, 

formas de ensinar e aprender teatro que partem do corpo, da escuta, da convivência, 

da experiência direta com o espaço urbano. Há uma valorização da vivência, do treino 

na rua, da relação com o território. O saber se constrói no fazer, no encontro, no erro 

e na repetição. É nesse campo que surgem também os atravessamentos com a 

educação, com a saúde, com os movimentos sociais, fazendo com que o teatro de rua 

não se restrinja ao campo da cultura, mas transborde para outras dimensões da vida 

coletiva. 

E esse tipo de teatro exige uma generosidade radical: oferecer tudo sem a 

certeza de retorno. E ao mesmo tempo, exige astúcia, atenção, firmeza. Porque o 

artista que atua na rua está vulnerável, ao tempo, à autoridade, à opinião pública, ao 

humor da cidade. É um corpo exposto. Mas também é um corpo atento, que 

desenvolve ferramentas específicas para lidar com o imprevisível.Tudo isso faz parte 

da linguagem do teatro de rua, que ao longo das décadas, foi se desdobrando em 

diversas formas e estratégias, sempre em diálogo com o contexto social, político e 

cultural em que estava inserido: 

 
[...] entendemos o teatro de rua como uma manifestação estética e política 
em pleno diálogo com a sociedade contemporânea que, para se comunicar 
com o público da cidade, apropria-se dos mais diferentes espaços, temas e 
procedimentos estéticos e, por meio do convívio e da experiência, contribui 
para a produção de sentido e a cidadania (CABRAL, 2018, p. 29). 

 



53  

Houve períodos em que a presença desses artistas foi vista como ameaça10 

pela crítica embutida nos espetáculos, pela mobilização de afetos e ideias que 

promoviam, e também momentos em que essa arte foi reconhecida como parte 

fundamental da cultura popular brasileira. Nisso, o teatro de rua é marcado pela 

diversidade de linguagens e pelo diálogo que se estabelece com a plateia. Nesses 

espaços, surgem diferentes formas de provocar sentidos e emoções, transitando entre 

experiências mais imediatas e outras que desafiam a percepção do expectador: 

 

As diferentes manifestações de teatro de rua existentes extrapolam os limites 
do que seria uma arte popular, pois neste sentido, encontramos espetáculos 
de rua que vão desde o mais simples teatro de agitação política até propostas 
de característica claramente experimental (CARREIRA, 2005, p.26). 
 
 

O espaço público urbano funciona como palco privilegiado para o teatro 

político, permitindo ao artista questionar normas sociais e políticas e expor questões 

frequentemente ignoradas pelos meios de comunicação tradicionais. Nesse ambiente, 

a performance deixa de ser apenas expressão artística e se torna uma ferramenta de 

denúncia, reflexão e engajamento, conectando o público diretamente com problemas 

e tensões da sociedade. O teatro de rua político exige que o artista compreenda o 

contexto social em que atua, identificando temas relevantes e construindo estratégias 

para tornar suas apresentações efetivas na provocação e no diálogo com o público. A 

rua se transforma em laboratório de experimentação política, onde o artista testa 

formas de abordagem, participação e conscientização coletiva, reforçando a dimensão 

social de seu trabalho. 

Historicamente, o teatro político brasileiro encontrou na rua seu principal 

espaço de ação. Augusto Boal11 é um exemplo claro disso, ao utilizar técnicas como 

o Teatro Fórum e o Teatro Invisível para experimentar intervenções urbanas. Essas 

práticas buscavam criar situações em que o público pudesse refletir sobre injustiças, 

desigualdades e conflitos, tornando-se parte ativa da experiência e transformando a 

rua em cenário de aprendizado e ação social:  

 
Uma das grandes contribuições do período para o chamado teatro político 

 
10 Durante as primerias décadas em que grupos de teatro ocuparam espaços públicos, a presença 
desses artistas nas ruas foi percebida por parte da crítica e de setores conservadores da sociedade 
como potencial de desordem ou risco à moral pública. 
11 Dramaturgo e diretor brasileiro (1931-2009), criador do Teatro do Oprimido, movimento que utiliza 
técnicas teatrais para promover reflexão, conscientização social e participação do público nas 
experiências teatrais e comunitárias. 



54  

brasileiro foi, sem dúvida, a criação do teatro do oprimido, pelo ator, diretor, 
e dramaturgo Augusto Boal (1931-2009). Fruto das experimentações por ele 
vivenciadas no Teatro de Arena e no Grupo Opinião, onde ideias de uma nova 
forma de fazer teatro e de interpretar a cena teatral surgiram aliadas às 
reflexões e escritos compilados durante seu período de exílio na Argentina 
(CABRAL, 2018, p. 57). 

 

A citação de Cabral (2018) evidencia como Augusto Boal, por meio do 

Teatro do Oprimido, utilizou o espaço urbano como campo de experimentação política. 

A rua, nesse contexto, não é apenas cenário, mas espaço de engajamento social, 

onde o artista pode provocar reflexão, debate e participação direta do público. As 

técnicas desenvolvidas por Boal, mostram como o espaço público permite 

intervenções críticas que desafiam normas sociais, aproximam o teatro da vida 

cotidiana e tornam visível aquilo que muitas vezes é ignorado pelos meios tradicionais:  

 

São experiências que se sabe como começam mas não como terminam, 
porque o expectador está livre de suas correntes, e finalmente atua e se 
converte em portagonista. Porque respondem a necessidades reais do 
público popular, são sempre praticadas com exito e com alegria (BOAL, 2008, 
p. 216). 

 

O trecho acima, mostra como o expectador deixa de ser passivo e se torna 

protagonista, respondendo às necessidades reais do público popular. Dessa forma, a 

rua se consolida como palco político, transformando as intervenções artísticas em 

instrumentos de conscientização, resistência e mobilização social. 

Além de espaço de atuação, a rua funciona como instrumento de formação 

para o artista, permitindo que ele compreenda a dinâmica social, teste abordagens 

políticas e perceba o impacto de sua intervenção no público. Assim, o teatro político 

de rua não apenas ocupa o espaço urbano, mas transforma o artista e a comunidade, 

consolidando a rua como palco de crítica, resistência e experimentação social no 

contexto brasileiro. 

Mas é justamente nessa borda, nesse território onde as regras não são tão 

fixas, que o teatro de rua encontra sua potência criadora. Não há coxia, não há luz 

que apaga para marcar o começo do espetáculo, não há plateia sentada esperando o 

momento certo de bater palmas. Há o chão da rua, o céu como teto, e a escuta do 

agora. Há a necessidade de conquistar o público com a presença inteira. De despetar 

interesse em quem talvez estivesse apenas indo ao mercado, levando uma criança à 

escola, ou atravessando a praça sem imaginar que ali encontraria poesia. 

Outro ponto relevante é que a presença de espectadores ocasionais 



55  

enriquece o espetáculo, trazendo surpresa e espontaneidade, elementos que não 

podem ser totalmente previstos pelos artistas. Ao mesmo tempo, a presença de 

público convocado garante que haja atenção e engajamento específicos com a 

proposta artística. Essa combinação entre participação planejada e improvisada 

reforça o caráter democrático do espaço público como palco, permitindo que o teatro 

alcance pessoas de diferentes contextos e vivências, transformando a rua em um 

lugar de circulação de experiências, de encontros e de produção coletiva de sentido. 

Esse encontro inesperado faz com o que o público de rua apresente uma 

dinâmica bastante singular. Parte das pessoas é convocada com antecedência, por 

meio de divulgação pelos grupos, redes sociais ou outros meios de comunicação, 

enquanto outras chegam por acaso, simplesmente passando pela praça ou pelo 

espaço onde a intervenção acontece (CARREIRA, 2005).  

Diante da adversidade de formas de acesso ao teatro de rua, 

especialmente no contexto do início do século XXI, as tecnologias de comunicação 

têm assumido um papel cada vez mais importante no teatro de rua, não apenas como 

ferramenta de divulgação, mas como ponte entre artistas e diferentes públicos. Por 

meio de redes sociais, aplicativos e outros meios digitais, é possível informar sobre 

apresentações, horários e locais, ampliando a visibilidade da arte a  quem ainda não 

teve a oportunidade de conhecê-la: 

 

Nesse panorama, no início do novo milênio as novas tecnologias exerceram 
papel fundamental no contexto do Teatro de Rua no Brasil, não só por 
propiciarem maior facilidade de acesso à informação, mas principalmente por 
representarem uma possibilidade de intercâmbio cultural à distância entre 
artistas e grupos brasileiros que não poderiam, em função principalmente das 
dificuldades geográficas, desfrutar de um mesmo ambiente de interações e 
realizar trocas de ideias e experiências (TURLE; TRINDADE, 2020, p. 39). 
  
 

Mais do que divulgar, essas ferramentas permitem que práticas, ideias e 

experiências circulem entre regiões distantes, criando um diálogo contínuo entre 

artistas e espectadores. Mesmo aqueles que estão geograficamente afastados podem 

se inspirar, aprender e até participar de processos criativos, ampliando a presença do 

teatro de rua e fortalecendo laços culturais que não se limitam ao espaço físico das 

apresentações. Além disso, a própria configuração da rua influencia a experiência. A 

plateia não está fixa: as pessoas podem permanecer em pé, sentar, se deslocar, 

aproximar-se ou se afastar do espetáculo conforme sua curiosidade ou conforto. Essa 

mobilidade permanente gera uma interação dinâmica, em que o público participa de 



56  

maneira ativa e adaptativa, e a cena se constrói em diálogo constante com ele: 

 

O ponto de vista preferencial no qual se localizaria o “expectador ideal” no 
teatro de rua é múltiplo e, portanto virtual. Por mais que em certos 
espetáculos se possa fixar um melhor ponto de observação, a verdade é que 
a incomodidade inerente à representação de rua joga por terra o conceito de 
espectador ideal. Talvez os primeiros 15 minutos de um espetáculo devam 
ser vistos desde um lugar específico (o espectador sentado), mas é muito 
provável que na seguinte meia-hora, o espectador tenha uma necessidade 
imperativa de ficar em pé para esticar as pernas e descansar suas costas. O 
público está, então potencialmente condenado a um movimento permanente, 
ainda quando não está obrigado a se deslocar para seguir a ação dramática 
(CARREIRA, 2005, p.34). 

 

A diversidade de quem está ali, alguns atraídos pelo convite, outros 

chegando por acaso, cria uma espécie de tecido coletivo, onde olhares, curiosidades 

e pequenos encontros se entrelaçam. O espetáculo, então, não se esgota no que os 

artistas oferecem, mas se completa na atenção, na surpresa e na presença de cada 

espectador, fazendo da rua um espaço de encontros inesperados e efêmeros e 

momentâneos. 

E nessa movimentação permanente, o tempo e a atenção se diluem. Cada 

pessoa acompanha de seu ponto, seu ângulo, seu ritmo: cada passo, cada mudança 

de posição, acrescenta uma camada à experiência. Esse encontroo é marcado pela 

singuralidade de cada situação e pela condição passageira que caracteriza as práticas 

cênicas realizadas na rua. Ao mesmo tempo, essas características, abre espaços para 

a criaçao de experiências únicas, que dificilmente poderiam se repetir da mesma 

forma em outro contexto. É é justamente por se desenvolver nesse ambinete 

compartilhado e coletivo que o teatro de rua nos conduz diretamente à relfexão sobre 

o espaço público e suas implicações. 

Quando se fala em teatro de rua12, a referência ao “espaço público” merece 

atenção crítica. Nem toda rua, praça ou avenida funciona como um espaço público no 

sentido pleno da palavra. Muitos locais exigem autorizações, licenças ou cumprem 

normas municipais que delimitam o uso do espaço. Além disso, fatores sociais e 

culturais também influenciam quem pode ocupar aquele espaço e de que forma, 

mostrando que a rua é um ambiente complexo, atravessado por regras, controle e 

 
12 É importante distinguir o teatro de rua do teatro que acontece na rua. Enquanto o teatro de rua se 
constrói a partir de procedimentos, linguagens e modos de organização pensados especificamente para 
o espaço público, o teatro que acontece na rua refere-se a grupos ou trabalhos que apenas deslocam 
sua apresentação para esse ambiente, sem necessariamente estabelecer uma relação direta com as 
dinâmicas e especificidades do espaço urbano. 



57  

circulação diferenciada de pessoas. 

Essa perspectiva coloca em questão a ideia de que o teatro de rua 

simplesmente “acontece na rua” como se ela fosse um espaço neutro e universal. O 

caráter público desses lugares é condicionado por fatores administrativos, 

econômicos e simbólicos, o que interfere diretamente na forma como o espetáculo se 

realiza e como o público se relaciona com ele: 

  

A arte púbica não é capaz de se desvencilhar das políticas administrativas 
estatatais, pois, tal como outras inúmeras iniciativas de caráter popular, está 
sujeita às leis e as permissões do Direito que norteiam as relações humanas 
do plano social. 
Essa sujeição vincula, de maneira inevitáve, o fazer artístico em sua forma 
pública a necessidade de conceções por parte do Poder Executivo, e de 
formalizações, por parte do Poder Legislativo (ARÁUJO, 2016, p. 1589-1590). 

  

O autor acima fala que a arte pública depende das leis, permissões e do 

Estado para acontecer, mostrando que, muitas vezes, iniciativas culturais precisam 

seguir regras, obter autorizações e se encaixar dentro de estruturas oficiais. Mas, na 

prática, nem tudo acontece assim. Muitas manifestações artísticas surgem na rua sem 

pedir licença, improvisando e ocupando o espaço de forma criativa. O teatro de rua, a 

palhaçaria e outras intervenções performáticas se aproveitam desse “vazio” para criar 

momentos de encontro, de diversão e de reflexão com o público, fugindo da rigidez 

burocrática. Essas ações mostram que, mesmo em espaços regulados, há liberdade 

e possibilidades de improviso; a rua deixa de ser apenas um cenário controlado e se 

transforma em um lugar vivo, aberto para experiências inesperadas. 

O interessante é que essas ocupações espontâneas não apenas desafiam 

a necessidade de autorização, mas também reafirmam a rua como território de 

expressão coletiva. A arte, nesse sentido, encontra formas de existir de maneira 

própria, dialogando com o entorno, com as pessoas que passam, com o barulho da 

cidade, com os imprevistos. É uma arte que se faz presente de maneira imediata e 

concreta, sem esperar o aval do poder público, e que muitas vezes consegue tocar 

mais profundamente quem participa ou assiste. 

Essas experiências mostram que o espaço público não é só regulado por 

leis ou normas, ele também é construído na prática, na vivência e na circulação de 

pessoas e ideias, pois além das questões burocráticas, há a convivência com outras 

atividades que acontecem simultaneamente no mesmo espaço. Mas a arte ao se 

inserir nesse contexto, não exlcui essas presenças, mas precisa coexistir com elas, 



58  

se adaptando ao ritmo da cidade. 

No entanto, mesmo ocupando lugares centrais na vida urbana, o teatro de 

rua muitas vezes passa despercebido no cotidiano das pessoas. Suas apresentações 

surgem entre o movimento da cidade, misturam-se às rotinas e aos ruídos urbanos, e 

nem sempre recebem a atenção que a intensidade do trabalho artístico merece. Essa 

invisibilidade não é apenas física: ela se manifesta também na percepção simbólica, 

como se o improviso ou a espontaneidade diminuíssem a importância da prática. A 

invisibilidade, portanto, não diminui a potência do trabalho; pelo contrário, evidencia a 

necessidade de olhar com cuidado e reconhecimento para essas práticas. 

Ao mesmo tempo, essa invisibilidade cria um campo próprio de ação para 

o teatro de rua. Ela permite que os artistas explorem relações inesperadas, 

surpreendam o público e reinventem o cotidiano da cidade, tornando cada intervenção 

um acontecimento singular. Nesse espaço, o improviso e a adaptação se tornam 

estratégias de presença e de resistência, revelando a vitalidade e a originalidade da 

prática. 

A arte, assim, permanece viva e em constante transformação, 

atravessando o espaço público sem se sobrepor às demais atividades, mas 

dialogando com elas. Assim como o palhaço que ocupa a rua, improvisa, provoca e 

se conecta com o público, a prática teatral se afirma como uma aposta contínua, capaz 

de reinventar o cotidiano e tornar cada intervenção uma experiência única e 

compartilhada, e o teatro  de rua permanece vivo na presença que ele desperta no 

público, convidando todos o envolvidos a participarem de forma ativa e consciente, e 

as experimentarem novas forma de perceber e interpretar a arte. 

 

2.2 Primeiros gestos: o aprendizado e a prática que dão forma aos primeiros passos. 

 

A trajetória dos artistas da palhaçaria é marcada por processos que 

envolvem formação, prática, inserção social e construção de linguagem própria. Esses 

processos não acontecem de forma isolada, mas em diálogo constante com os 

espaços que os artistas ocupam e com os públicos com os quais se relacionam. No 

caso da palhaçaria de rua, esse vínculo com o espaço urbano e com as pessoas que 

circulam por ele se torna ainda mais evidente. O trabalho do palhaço é construído na 

relação direta, no olho no olho, no improviso, no tempo do outro. Por isso, 

compreender as vivências desses artistas é fundamental para pensar como a 



59  

palhaçaria se configura em contextos específicos. 

Nesta parte da pesquisa, apresento as trajetórias de dois artistas cuja 

atuação está vinculada à rua como espaço cênico e social: Henrique Rosa da Costa, 

do grupo Fuscirco, da cidade de Fortaleza (CE), e Jean Pessoa, conhecido pelo nome 

de palhaço Jean Caburé, que atua entre os municípios de Timon (MA) e Teresina (PI). 

Ambos desenvolvem uma palhaçaria voltada para o encontro com o público, com forte 

presença nas ruas, praças e espaços públicos das cidades onde vivem e circulam. 

Suas experiências apontam para caminhos comuns no exercício da palhaçaria de rua, 

como a construção do riso a partir da escuta, a valorização do cotidiano como matéria 

cênica, e a adaptação constante às realidades dos territórios onde atuam, além de 

articular suas falas com reflexões que atravessam temas como corpo, cidade, trabalho 

artístico e resistência A análise das trajetórias de Henrique Rosa e Jean Pessoa,  

possibilita compreender, com mais profundidade, os sentidos que a palhaçaria de rua 

assume no cenário nordestino atual, bem como os desafios e potências que envolvem 

essa prática artística. 

Para iniciar as discussões sobre as trajetórias desses artistas, é possível 

observar que ambos compartilham caminhos marcados pela aproximação com o 

teatro desde cedo e pela construção de uma prática coletiva. Nesse sentido, ao 

começar sua fala, Jean Caburé (2025) situou sua entrada no campo artístico ainda na 

juventude, mais especificamente durante o período do ensino médio. Sua relação com 

as artes cênicas não começou diretamente pela atuação, mas pela escrita 

dramatúrgica. O artista destacou que sua primeira forma de expressão artística foi a 

elaboração de textos teatrais pensados para os colegas da escola: 

 

E eu comecei como dramaturgo na verdade. Quando fui pesquisar minha 
história mesmo como artista, eu sempre, eu comecei com a dramaturgia. Eu 
já escrevia os textos pensando nas pessoas que ia tá em cena. Até hoje eu 
já escrevo a quantidade de personagens certos pra o grupo. Eu já escrevia 
para aquelas pessoas da escola no Ensino Médio quando eu comecei 
(PESSOA, Jean. Entrevista via whatsapp, 01 de Maio de 2025). 

 

 Esse dado revela uma dimensão importante de sua trajetória: desde o 

princípio, sua prática esteve atravessada pela coletividade. Jean não escrevia para si, 

mas já elaborava narrativas considerando o número de personagens disponíveis e as 

características daqueles que ocupariam o palco. Essa experiência escolar constituiu, 

portanto, um laboratório inicial de dramaturgia, onde o jovem artista pôde 



60  

experimentar a criação de enredos, personagens e situações teatrais vinculadas a um 

grupo específico. No caso de Jean, esse gesto já apontava para um modo de criação 

horizontal e situado, em que a dramaturgia não é apenas um texto literário, mas um 

dispositivo de encontro entre corpos e experiências. 

 

                                                                                  

         Figura 1 - Acervo pessoal/Jean Pessoa                 Figura 2 - Acervo pessoal/Jean Pessoa 

 

Com o passar do tempo, Jean também foi circulando por diversos grupos, 

sempre levando consigo a prática da escrita autoral. Mesmo quando a atuação já fazia 

parte de sua rotina, a dramaturgia continuava a ser um eixo central de sua criação. 

Ele destaca que começou a se envolver mais diretamente com o teatro aos 17 anos 

de idade, e ao relembrar esse percurso aos 41 anos, reconhece a longa caminhada 

construída. Em sua narrativa, aponta que o riso se tornou cada vez mais presente em 

seu trabalho, marcando uma transição gradual: se no início o foco estava na 

dramaturgia, com o tempo o olhar voltou-se para a comédia, até culminar na sua 

dedicação à palhaçaria. 

No entanto, outro artista que também construiu sua prática na rua é o 

Henrique Rosa (2025), atualmente com 34 anos, iniciou sua trajetória artística em 

2007, quando teve seu primeiro contato com o teatro de rua ao assistir ao aniversário 

de quatro anos do Grupo Garajal, residente na cidade de Maracanaú - CE. O grupo 

desenvolve trabalhos de teatro de rua e cultura popular tradicional, integrando 



61  

elementos como reisado e diversas manifestações artísticas. Henrique relatou que, ao 

assistir ao espetáculo “Clowns”, encenado por oito atores, ficou profundamente 

encantado com a combinação de palhaçaria, acrobacias, perna de pau e malabares, 

evidenciando a força e a complexidade de um teatro de rua bem estruturado. Até 

então, ele não havia tido acesso a experiências artísticas desse tipo, o que tornou 

aquele momento ainda mais marcante. 

No ano seguinte, em 2008, o Grupo Garajal publicou um curso voltado para 

iniciação artística. Inicialmente, Henrique sentiu-se inseguro e relutante em participar, 

pois nunca havia se envolvido com arte de forma prática. Entretanto, a mãe de seu 

filho mais velho o incentivou a se inscrever, destacando que o curso oferecia uma 

bolsa de cento e vinte reais, valor considerado significativo para a época. Motivado 

por essa oportunidade, Henrique se inscreveu e foi selecionado para participar do 

curso de um ano de duração, que integrava produção cultural, gestão e, 

posteriormente, iniciação à palhaçaria e ao circo. O primeiro semestre do curso 

concentrou-se em produção e gestão cultural, etapa que Henrique considerou pouco 

atraente devido à sua falta de experiência prévia com arte. Já o segundo semestre 

apresentou a iniciação prática à palhaçaria e ao circo: 

 

O curso tinha duração de 01 ano, então ia ser o ano de 2008 inteiro. Sendo 
selecionado pro curso, fiz lá, foi seis meses de produção e gestão cultural, o 
começo do curso foi isso, que eu já não curti muito né, porque eu não tinha 
acesso a arte, nunca tinha tido acesso a arte, então aquilo pra mim não fazia 
sentido, ter aqueles seis meses de curso daquilo né. E o segundo semestre, 
2008, que veio o Garajal, fazendo o curso de iniciação a palhaçaria, teatro de 
rua, maquiagem, figurino, iniciação a palhaçaria (ROSA, Henrique. Entrevista 
via watsapp, 23 de Maio de 2025). 
 

Ao final de 2008, os alunos participaram da conclusão do curso, 

apresentando um espetáculo e realizando sete apresentações nos bairros de 

Maracanã, proporcionando a Henrique sua primeira experiência efetiva de circulação 

artística. Após a conclusão do curso, Henrique manteve contato com o Grupo Garajal, 

frequentando a sede diariamente, acompanhando os ensaios e participando de 

atividades como cortejos e apresentações de reisado. Em 2009, o coordenador do 

grupo Maninho perguntou a Henrique se seria possível viver da arte, e ele reconheceu 

que os trabalhos surgidos com o grupo já permitiam gerar alguma renda, mesmo ele 

tendo apenas 17 anos (ROSA, 2025). Motivado a aprofundar sua prática, Henrique 

decidiu buscar formação adicional em Fortaleza e em outros lugares, participando de 



62  

cursos e experiências práticas, incluindo uma viagem ao Rio de Janeiro fazer uma 

oficina com o grupo “Tá na Rua”, além de convenções de circo. 

 

                                                      

Figura 3 - Arquivo pessoal/ Henrique Rosa                Figura 4 - Arquivo pessoal/ Henrique Rosa 

 

Oficialmente convidado a integrar o Grupo Garajal, Henrique participou da 

montagem do espetáculo Romeu e Julieta, uma releitura do clássico de Shakespeare 

com forte presença da cultura popular nordestina, incluindo reisado, pau de fita, São 

João, manipulação de fogo, acrobacias e elementos circenses. O espetáculo circulou 

extensivamente, incluindo mais de 40 apresentações em 2014, consolidando a 

experiência de Henrique no teatro de rua. Durante essa circulação, ele percebeu que 

desejava concentrar sua prática no circo de rua, unindo a base adquirida no Garajal 

com os conhecimentos circenses, adquiridos ao longo de sua formação inicial: “[...] 

acabou a circulação e eu fiquei decidido com isso. O Garajal já ia entrar em um 

processo de montagem de um novo espetáculo que era outro espetáculo de 

Shakespeare, que ia focar mais no teatro, ia ser bem mais teatro esse, aí e eu tava 

na cabeça de estudar mais o circo [...] (ROSA, Henrique. Entrevista via watsapp, 23 

de Maio de 2025). 

Para aprofundar sua prática circense, Henrique passou a pesquisar e 

estudar com mestres e artistas consagrados, como Pimenta, do circo tradicional, e o 

palhaço de rua Coloral, além de outros artistas como Robertinho do Chicote, Edson 

Quebra Coco e Eduardo Quebra Coco. A partir dessas experiências, começou a 

explorar o palhaço popular e a cultura de feira, observando apresentações em 



63  

espaços públicos e feiras de bairro, consolidando sua decisão de focar no circo e na 

palhaçaria de rua. Consolidando sua decisão de focar no circo e na palhaçaria de rua, 

passou a se dedicar intensamento ao treino de malabares, buscando aprimorar suas 

técnicas e integrá-las à palhaçaria. Percebeu, no entanto, que não seria possível se 

dedicar a tudo de forma aprofundada e, por isso, decidiu focar em um único aspecto 

que foi o malabarismo. Nesse foco, começou a fazer malabares no Circo do Pimenta: 

“Aí comecei a fazer malabares no circo do Pimenta que é um circo tradicional. 

“Comecei ir pra convenções de circo pra encontrar os malabarista e aprender novas 

técnicas e aí começa esse processo de estudar rua e a técnica da rua” (ROSA, 

Henrique. Entrevista via watsapp, 23 de Maio de 2025). 

A partir desse foco, começou a praticar malabares no Circo do Pimenta, um 

espaço tradicional, e passou a frequentar encontros e eventos do meio circense, para 

se conectar com outros malabaristas e aprender novas técnicas. Paralelamente, 

iniciou o estudo da palhaçaria de rua, desenvolvendo sua própria técnica, descobrindo 

novas formas de se relacionar com o público e consolidando sua escolha como artista 

de circo. 

As trajetórias de artistas como esses dois palhaços revelam um caminho 

que começa cedo, marcado pelo contato com experiências diversas e pela 

observação atenta de quem já pratica. Suas histórias permitem perceber padrões 

comuns: a curiosidade inicial, a busca por aprendizado, a experimentação e a 

construção gradual de técnicas que, ao longo do tempo, se transformam em 

linguagem própria. A partir dessas vivências individuais, é possível refletir sobre 

processos mais amplos que atravessam gerações de artistas, que crescem entre 

escolas, grupos e encontros informais, transformando experiências cotidianas em 

material criativo. 

Muitas caminhadas artísticas começam ainda cedo, atravessando espaços 

de aprendizagem e convivência com aqueles que já têm experiência. Há gerações de 

artistas que crescem observando, escrevendo, experimentando e refletindo sobre o 

que veem à sua volta, seja na escola, em grupos comunitários ou em encontros 

informais. Esses percursos revelam que a formação artística não depende apenas de 

treinamentos formais, mas também da convivência com quem já pratica, do exercício 

contínuo de observação e da oportunidade de experimentar diferentes modos de criar 

e se apresentar. Esse movimento ecoa o que Hermínia Silva (2022) observa sobre o 

século XIX, quando o aprendizado no circo acontecia de forma prática, pela oralidade 



64  

e pelo gesto, características que permanece como marca da tradição.  

É nesse contexto que o artista aprende a transformar o cotidiano em 

material criativo. Como sementes lançadas em terreno fértil, ideias brotam a partir de 

pequenas experiências: uma brincadeira com colegas, uma anotação em caderno, um 

gesto improvisado diante de um público que nem sempre espera nada. Cada gesto, 

cada escrita, cada tentativa se torna matéria-prima para futuras criações, que 

amadurecem com o tempo e com a repetição silenciosa do treino e da troca com 

outros artistas mais experientes. Assim, a arte se constrói como um rio que corre 

devagar, alimentado por afluentes diversos: o contato com a tradição, o olhar atento 

para o presente e a coragem de inventar. A formação não é linear, mas um movimento 

contínuo de aproximação e afastamento, de testes, erros e descobertas, onde o artista 

vai lapidando sua própria voz. A prática, a escrita, a observação e a convivência se 

entrelaçam como fios de uma tapeçaria, criando trajetórias únicas, mas que guardam, 

em sua essência, processos semelhantes: o contato precoce com o mundo artístico, 

a possibilidade de experimentar e a atenção aos ecos dos mais velhos que abriram 

caminhos antes. 

 

2.3 Encontro com o palhaço e a poética do riso 

 

O encontro do artista com o palhaço acontece de maneira gradual, muitas 

vezes de forma inesperada. Não é um momento único ou definitivo, mas uma 

experiência que vai se moldando conforme a pessoa se envolve, observa e 

experimenta. Alguns se aproximam imediatamente, outros vão se integrando aos 

poucos, descobrindo a figura do palhaço no próprio ritmo. Essa aproximação inicial 

mistura curiosidade, surpresa e exploração. O artista aos poucos, começa a sentir a 

presença do palhaço como uma possibilidade de linguagem e expressão própria. 

Cada interação constrói pequenas descobertas que vão se acumulando e 

transformando a experiência: 

 

[...] é uma descoberta para a vida inteira, não tem pressa, um processo 
elucidativo aliado ao tempo, em processo de ser. Ele é como nós, está 
sempre num processo de transformação, formação, “desformação”. Tenha 
certeza que a escolha de cada um é seu único guia que vai mostrar os 
caminhos de uma grande viagem por meio do universo [...] (WUO, 2019 p. 
45-46). 

 



65  

Essa reflexão evidencia que a construção do palhaço não é imediata nem 

linear, mas um processo contínuo de descoberta que acompanha o artista ao longo 

da vida. O palhaço se revela como parceiro da própria formação, sempre em 

transformação, exigindo tempo, dedicação e sensibilidade. Ao afirmar que “a escola 

de cada um é seu único guia”, a citação ressalta que cada trajetória é singular: não 

existem caminhos uniformes, mas experiências que moldam a relação de cada artista 

com seu personagem. Assim, o encontro com o palhaço se configura como uma 

vivência única, que integra aprendizado, experimentação e autoconhecimento, 

consolidando-se como um processo elucidativo e profundamente pessoal. 

Além disso, esse processo varia de pessoa para pessoa. Cada indivíduo 

encontra formas diferentes de se relacionar com a figura do palhaço, reagindo a 

estímulos, jogos e vivências de maneiras próprias. O desenvolvimento do personagem 

não é linear, mas dinâmico, influenciado tanto pelo contexto em que se insere quanto 

pela disposição de quem se envolve. Pequenos encontros, observações e 

experimentações vão se acumulando, permitindo que o palhaço emerja de maneira 

singular para cada artista. Com o tempo, essas experiências iniciais se entrelaçam, 

criando conexões e práticas que orientam o desenvolvimento do personagem. É 

nesse percurso, feito de aproximações, ensaios e descobertas, que se constrói o 

primeiro contato significativo com o palhaço, um encontro que pode transformar a 

relação do artista com a própria prática.  

É nesse contexto que Jean Pessoa (2025) relembra sua infãncia ao 

recordar ter tido contato com alguns palhaços, como Faísca e Fumaça, irmãos 

gêmeos com habilidades circenses que marcaram sua memória. Apesar de terem 

ficado fortes na lembrança, eles não exerceram influência direta sobre sua decisão de 

seguir a palhaçaria, mostrando que o impacto inicial da experiência não determina 

necessariamente a trajetória artística. Com o tempo, Jean relata que viu a atriz Silmara 

Silva (artista de Teresina) fazendo palhaça em Teresina, e esse momento se tornou 

uma referência importante para ele. 

 

Com o tempo eu vi a atriz Silmara Silva fazendo palhaça em Teresina né, aí 
eu fiquei vendo aquilo ali também. A primeira referência mesmo que eu tenho 
de palhaçaria, eu acredito mesmo que foi a Silmara Silva, mas eu também 
não tive aquele desejo de fazer não a palhaçaria [...] (PESSOA, Jean. 
Entrevista via whatsapp, 01 de Maio de 2025). 

 

 Ao observar sua atuação de Silmara, Jean pôde perceber de perto a 



66  

construção de uma linguagem cênica específica e o modo como o artista se relaciona 

com o espaço e com o público, ainda que nesse instante não tenha despertado nele 

o desejo imediato de praticar a palhaçaria. A experiência, no entanto, abriu portas para 

o entendimento das possibilidades expressivas da arte e começou a moldar sua 

percepção sobre o que seria o fazer do palhaço. Mesmo diante dessa referência, Jean 

manteve seu interesse principalmente pelo teatro. Esse percurso evidencia como a 

formação artística pode ser gradual: a observação, o contato com referências e a 

vivência do ambiente teatral preparam o terreno para escolhas futuras, permitindo que 

o artista se aproxime da palhaçaria de forma consciente e progressiva. 

O artista relembra que seu interesse pela palhaçaria surgiu, inicialmente, 

como um desafio. Durante o período em que morava em Caxias do Maranhão, entre 

2008 e 2011, assistiu a um grupo que ministrava uma oficina de palhaçaria e, em 

seguida, realizou uma apresentação. A comicidade da cena o impactou de modo 

particular, pois lhe pareceu muito próxima ao que reconhecia como comédia teatral. 

Na época, chegou a afirmar para si mesmo e para os colegas: “isso eu consigo fazer, 

esse negócio de palhaço eu consigo fazer”. 

Nesse momento, sua compreensão da linguagem ainda estava associada 

à ideia de que o palhaço se confundia com o ator cômico13. Hoje, após estudos e 

experiências, reconhece que se trata de dimensões distintas da cena, com 

especificidades próprias. Apesar de não recordar exatamente o nome do grupo que 

presenciou, sabe que vinham de Santa Catarina. Foi a partir desse encontro que 

decidiu experimentar: apresentou sua primeira cena de palhaço, criando um 

personagem chamado Maroni, um palhaço que não falava, mas que se comunicava 

apenas por meio de ações cômicas.  

Aconteceu que Jean Pessoa (2025) começou a se interessar pela 

palhaçaria sem ter plena consciência do que isso significava. Ao ingressar na 

graduação de Artes Plástica - Educação Artística da UFPI (Universidade Federal do 

Piauí), ele participou ativamente da formação de um grupo de teatro chamado “Sinos 

de Teatro de Rua”, voltado para experimentações coletivas, práticas cênicas e 

pesquisas teatrais próprias. Esse espaço possibilitou que os integrantes testassem 

 
13 Enquanto o ator cômico interpreta personagens engraçados dentro de um roteiro predefinido, 
explorando efeitos de humor planejados, o palhaço se caracteriza por um modo de estar em cena 
marcado pela presença, pela ação espontânea e pela exploração do erro, promovendo interação com 
o público. 



67  

linguagens, gestos e estilos variados, fomentando um ambiente fértil para a criação 

de personagens e histórias originais. 

No segundo espetáculo do grupo, intitulado Dona Flor e seu Único Futuro 

Marido, Jean buscava manter a tradição de escrever textos autorais juntamente com 

o grupo, parodiando outros textos clássicos, como no caso de “Dona Flor e seus Dois 

Maridos”. Essa prática de adaptação e paródia não apenas respeitava a tradição 

literária, mas também permitia experimentar com humor, crítica e criatividade. Por 

meio dessas escolhas, o grupo explorava não apenas a narrativa, mas também a 

forma de comunicação com o público, testando diferentes formas de expressão 

corporal e vocal, elementos essenciais para a construção de personagens com 

potencial cômico. 

Foi nesse contexto que surgiu o personagem Caburé, o único pretendente 

de Dona Flor. Durante as apresentações, Jean e os integrantes utilizavam maquiagem 

de caráter circense, intensa e expressiva, que ampliava a visibilidade do personagem 

no palco e reforçava seu tom cômico. Dessa forma, ao tratar do universo do palhaço, 

Pântano (2007), observa que: 

 

O processo solitário do palhaço, marcado totalmente pela sua individualidade 
e introspecção, inicia-se antes da entrada em cena. [...] começa a nascer no 
momento em que o palhaço se depara com o espelho. Olhar malicioso, boca 
escancarada expressando um sorriso, chapéu ou peruca, calça larga, 
sapatos enromes, gravatas – lá vem o palhaço, em carne e osso, pronto para 
o palco (PÂNTANO, 2007, p. 57). 
 

Esse apontamento evidencia que o nascimento do palhaço está ancorado, 

antes de tudo, em uma dimensão subjetiva. O espelho se configura como espaço de 

revelação: nele, o artista se confronta com sua própria imagem e reconhece os traços 

que, mais tarde, se transformarão em linguagem cênica. Esse encontro íntimo não é 

apenas estético, mas também existencial, pois dá forma a dualidade central da 

palhaçaria, um ser que é, ao mesmo tempo, vulnerável e potente. Ao se deparar 

consigo mesmo, o palhaço vivencia um processo de desnudamento simbólico, em que 

o ridículo, o grotesco e a fragilidade deixam de ser aspectos a esconder e passam a 

constituir sua força criativa. Nesse sentido, o espelho não funciona como simples 

objeto, mas como dispositivo dramatúrgico: é nele que se dá a primeira cena, a 

primeira relação, antes mesmo de qualquer público. A solidão, portanto, não deve ser 

entendida como isolamento, mas como um momento inaugural em que o artista 



68  

elabora sua condição de ser cômico. 

Essa leitura permite compreender que a construção do palhaço se inicia 

num campo interno, subjetivo, que antecede e fundamenta o gesto exterior. O riso, a 

comicidade e a partilha com a plateia só se tornam possíveis porque houve, 

previamente, esse mergulho íntimo, em que o artista ousou se reconhecer em sua 

imperfeição. Assim, o palhaço nasce não apenas como figura cômica, mas como 

resultado de uma experiência de autoenfrentamento que dá densidade e verdade à 

sua presença cênica. Essa construção interna antecede e fundamenta os gestos e 

recursos que passam a compor sua presença no palco. 

A utilização de recursos visuais típicos da palhaçaria demonstrava, ainda 

que de maneira inicial, como certos elementos do circo e do teatro popular já 

começavam a influenciar sua prática. No entanto, apesar desses indícios, Jean não 

considerava Caburé um palhaço propriamente dito. Em festivais e viagens, muitas 

pessoas que trabalhavam com palhaçaria perguntavam desde quando ele fazia 

palhaço, e sua resposta era sempre a mesma: “Não, ele não é palhaço não, ele é um 

personagem, é um texto que eu fiz, e ele não é um palhaço” (PESSOA, Jean. 

Entrevista via whatsapp, 01 de Maio de 2025). Caburé era um personagem14 autoral, 

fruto de seu texto e das escolhas cênicas do grupo, mas ainda não representava a 

figura do palhaço que ele viria a construir posteriormente. 

Depois que surgiu Caburé, ainda concebido como personagem dentro do 

espetáculo Dona Flor e seu único futuro marido, um amigo, Reinaldo Facchini da 

cidade de São Paulo, o Palhaço Jeca, foi a primeira pessoa a olhar para Caburé e 

reconhecê-lo como palhaço. Esse olhar externo despertou em Jean a necessidade de 

investigar a fundo: seria, de fato, palhaço aquilo que ele fazia ou apenas um 

personagem cômico? Foi a partir dessa dúvida que ele iniciou uma pesquisa mais 

consciente sobre a palhaçaria. 

Jean Pessoa (2025) comenta que, até esse momento, nunca havia 

realizado um curso de palhaçaria. O personagem Caburé havia surgido de forma 

espontânea, dentro da lógica de criação do grupo, sem a intenção consciente de se 

construir como um palhaço. Ele mesmo reforça que, por muito tempo, defendeu a ideia 

 
14 Caburé surge inicialmente como um personagem de um espetáculo teatral, não sendo concebido, 
naquele momento, como um palhaço, uma vez que o palhaço não se configura como um personagem, 
mas como um modo específico de presença e atuação. Ao longo do tempo e dos processos de criação, 
Caburé passa a incorporar procedimentos da palhaçaria, sendo posteriormente desenvolvido e 
reconhecido como um palhaço. 



69  

de que Caburé era apenas um personagem autoral, ainda que o público e outros 

artistas da área o identificassem como palhaço. Essa tensão entre a visão externa e 

a percepção do próprio artista evidencia como o encontro com a palhaçaria pode se 

dar de forma indireta, sendo muitas vezes o olhar do outro que aponta caminhos ainda 

não assumidos pelo intérprete. 

No ano 2011, o artista passou a refletir mais profundamente sobre essas 

recorrentes associações entre Caburé e a figura do palhaço. A insistência do público 

e dos colegas acabou se tornando um ponto de inflexão em sua trajetória. Ele mesmo 

explica que, “de tanto o pessoal falar”, decidiu buscar uma formação específica, 

aprofundando a investigação em torno do Caburé, por meio de um curso na ESLIPA15 

(Escola Livre de Palhaços) que fica no Rio de Janeiro, ligada ao Grupo Oficina. Foi 

nesse contexto que ele reconheceu, pela primeira vez, Caburé como seu palhaço: 

  

Na Eslipa, eu reconheci ele (Caburé) no meu palhaço, na verdade aquele 
personagem, como eu já fiz pensando em mim, eu já fiz pensando nos meus 
trejeitos, nas dos meus familiares, na comicidade do meu avô, que foi 
inspirado no meu avô, o Caburé. Só que ele era muito eu. O palhaço é você 
né, a gente costuma dizer na palhaçaria, que o seu palhaço é você num grau 
maior, assim sabe, numa energia maior assim. Então eu sou o Caburé. O 
palhaço surgiu, ele como personagem em 2011, e eu identifiquei ele como 
palhaço em 2015 no Rio de Janeiro, e lá que eu fui trabalhando essa questão 
mesmo mais focado nesse meu palhaço, corpo, voz, trejeito, tudo, como ele 
reagia a tudo isso (PESSOA, Jean. Entrevista via whatsapp, 01 de Maio de 
2025). 

 

Essa fala mostra como a criação de Caburé não partiu apenas de um 

exercício ficcional, mas também de um processo de autodescoberta. As referências 

familiares, especialmente a do avô, serviram como base de inspiração, mas, ao 

mesmo tempo, o personagem acabou revelando aspectos íntimos da personalidade 

de Jean. Ao reconhecer que o palhaço é, em essência, uma ampliação de si mesmo, 

ele passa a compreender que Caburé não era apenas um personagem isolado, mas 

uma expressão artística profundamente enraizada em sua própria história e 

identidade. Essa forma artísticamente profundamente enraizada em suas própria 

história e identidade, reflete-se na forma como cada palhaço se constrói. A criaçao 

surge como extensão, pois o artista ao se dedicar a palhaçaria, traz consigo 

experiências anteriores que moldam suas escolhas, onde o nível ficcional estabelece 

um vínculo único em sua trajetória pessoal e a perfomance apresentada: 

 
15 Escola Livre de Palhaços é um instituto cultural no Rio de Janeiro fundado em 2012 que forma artistas 
de palhaçaria. A instituição oferece cursos práticos, teóricose até mesmo com foco em gestão cultural. 



70  

 

Cada palhaço é único e absolutamente ligado à identidade de seu criador, e 
esta pessoalidade gera, na prática, uma multiplicidade de criações originais. 
Assim sendo, as possibilidades de caracterização, forma de conduta e o jogo 
com elementos podem alcançar infinitas variações. O nível ficcional também 
muda de um artista para o outro. Alguns, como Circense Alegria, usam a 
caracterização mudante, com figurino, maquiagem e peruca que transformam 
completamente sua aparência. Já outros, como Leo Bassi, se apresentam 
sem nenhuma maquiagem e com uma indumentária cotidiana, mantendo seu 
nome próprio e trabalhando com um visual muito próximo do que têm no dia 
a dia (CASTRO, 2019, p. 101) 

 

O trecho evidencia como a prática da palhaçaria se apoia na singularidade 

de cada artista, mostrando que não existe um modelo único de criação. A 

multiplicidade de possibilidades de caracterização, conduta e nível ficcional reflete a 

estreita relação entre a identidade pessoal e a performance. Cada escolha, seja o uso 

de maquiagem e figurino ou a adoção de uma aparência cotidiana, configura um 

caminho original de expressão, permitindo que o personagem dialogue de maneiras 

distintas com diferentes contextos e situações, alinhando-se à ideia de hibridismo 

presente nas abordagens contemporâneas da modalidade. 

 

   

     Figura 5 - Acervo pessoal/Jean Pessoa                       Figura 6 - Acervo pessoal/Jean Pessoa 

 

O artista também fala que, durante o processo, Reinaldo Facchin da cidade 

de São Paulo, o palhaço Jeca, assistiu ao seu espetáculo em frente ao Theatro 4 de 

Setembro em Teresina - PI, em um festival, onde Jean se apresentou na abertura, e 



71  

comentou: “Esse seu palhaço é muito bom.” Desde então, percebeu-se que, mesmo 

quando afirmava não ser palhaço, ele já estava construindo essa identidade. O 

processo foi desenvolvido inicialmente a partir do personagem e, posteriormente, 

aprofundado no Rio de Janeiro, na Escola de Palhaços, momento em que a 

compreensão da palhaçaria se desloca da ideia de personagem para o 

reconhecimento do palhaço como uma construção que ultrapassa a lógica da 

representação, consolidando essa identidade. 

Na escola, Jean Pessoa (2025) passou por diversos professores, cada um 

com sua própria linguagem. De todos elas recebeu trocas importantes, mas, por ter 

um palhaço brincante16, encontrou dificuldades: havia poucos mestres que 

compreendiam esse tipo de linguagem, o que gerava certa limitação na sua formação. 

Muitas vezes, os professores reconheciam que não conseguiam ensiná-lo da forma 

adequada, afirmando que o palhaço dele era “aquele mesmo” e que deveria seguir 

por esse caminho. Ele recorda que o único palhaço brincante presente na escola era 

Júnior Santos, do Rio Grande do Norte, conhecido como Palhaço Cuscuz. Foi a partir 

dessa convivência que ele passou a compreender melhor a natureza do seu palhaço, 

ligado à tradição nordestina. O palhaço brincante brasileiro, tipicamente nordestino, é 

aquele que gosta da brincadeira: faz piadas de duplo sentido, canta, dança, improvisa 

e dialoga com o público de maneira irreverente e popular. 

Jean também lembra que, entre 2015 e 2017, período em que viveu no Rio 

de Janeiro, pagava o aluguel com as apresentações que fazia como Caburé. Nesse 

momento, abre-se a fala em citação: 

 

[...[ eu morava de aluguel, e eu pagava o meu aluguel com o Caburé, eu fazia 
apresentações no trem da Supervia lá no Rio de Janeiro e passava o chapéu. 
Eu ia em dupla com amigo meu, amiga, algum amigo ou amiga, e lá a gente 
passava o chapéu.  Dentro do trem, eu ia pesquisando, eu ia experimentando 
os números né que eu criava, números de magia, de dança, paródias, a gente 
cantava também... o ukulele, pandeiro, cantava, dançava, e o Caburé ele 
conseguiu se desenvolver muito nessa questão do improviso, nessa 
experiência com público na rua, de praça, foi muito por trabalhar muito no 
trem da supervia, consegui experimentar muito lá dentro e aprimorar os 
números também.  E eu já tinha, antes de ir pro Rio, uma experiência muito 
grande de rua né, que eu fui do grupo Sinos de teatro de rua, então eu já 
conseguia ter essa sacada muito forte de improviso, de acontecer alguma 
situação inesperada e conseguir ajeitar aquela situação né, melhorar aquela 

 
16 Segundo a autora Raquel Franco Almeida (2014), entende-se por palhaço brincante a figura que se 
constrói na interseção entre a palhaçaria e as manifestações da cultura popular, especialmente aquelas 
ligadas ao universo dos brinquedos e dos brincantes tradicionais. Nesta pesquisa, o termo também é 
acionado a partir do relato do palhaço entrevistado Caburé, que identifica sua formação vinculada à 
tradição nordestina do brincar. 



72  

situação a favor da gente, como o grupo, como artista (PESSOA, Jean. 
Entrevista via whatsapp, 01 de Maio de 2025). 
 

 

Esse relato mostra como Jean Pessoa articula a experiência adquirida no 

Grupo Sinos com o que vivenciou no Rio de Janeiro. Ele mesmo reconhece que o 

trabalho anterior nas ruas, com o grupo, foi sua maior referência em relação ao 

improviso. O trem da Supervia, então, aparece como extensão desse aprendizado: 

um espaço desafiador, cheio de imprevistos, em que ele podia aplicar e aprimorar o 

que já sabia, enquanto criava novos números. Essa experiência foi fundamental para 

o fortalecimento do palhaço Caburé. O contato direto com o público, em situações 

inesperadas, consolidou sua capacidade de improvisar e reagir rapidamente, algo que 

já era praticado no teatro de rua, mas que ganhou intensidade no ambiente do trem.  

 

                                                    

Imagem 7 – Acervo pessoa/ Jean Pessoa                  Imagem 8 – Acervo pessoa/ Jean Pessoa 

 

Assim, o percurso formativo de Jean se constrói em dois eixos 

complementares: de um lado, a rua, representada pelo Grupo Sinos e pelas 

apresentações em trens e praças; de outro, a escola, que forneceu recursos técnicos 

para lapidar a atuação. Essa dualidade mostra como o palhaço brincante nasce tanto 

do saber popular quanto do estudo formal, num trânsito constante entre os 

“antiprocessos” da rua e os processos pedagógicos da sala de aula. 

Essa diversidade de abordagens reforça a riqueza da palhaçaria, 

mostrando que ela é, acima de tudo, um campo de experimentação constante. Nela, 

a inventividade e a autenticidade do artista determinam as infinitas variações possíveis 

de seu trabalho, ilustrando como a multiplicidade e a performance se entrelaçam na 



73  

construção de personagens únicos, conforme discutido por Castro (2019) em sua 

análise da criação artística individualizada. 

Ao identificar o momento exato em que reconhece Caburé como palhaço 

no ano de 2015, Jean evidencia o caráter processual dessa descoberta, que não se 

deu de forma linear, mas por meio de uma maturação prática e sensível. Reconhecer-

se como palhaço, nesse sentido, não é simplesmente nomear uma figura, mas 

assumir que esse palhaço constitui uma extensão de si mesmo, um reflexo aumentado 

de seu corpo, sua comicidade e seu modo de estar no mundo. 

Esse processo de aceitação e amadurecimento não ocorreu de forma 

isolada. Ao longo de sua trajetória, Jean contou com referências e apoios 

fundamentais, pessoas que marcaram seu início e o ajudaram a perceber a 

singularidade de seu palhaço. Sobre isso, ele recorda: 

 

Então eu tenho umas referências assim. Pessoas que me apoiaram muito foi 
o mestre Richard Riguetti né, que é o Café Pequeno, o palhaço Café Pequeno 
lá do Grupo Oficina do Rio de Janeiro; o Júnior Santos que é o Palhaço 
Cuscuz do Rio Grande do Norte, que eu amo, amo, amo... eu gosto muito 
dele, eu tenho ele como mestre. E teve outros também como Ésio Magalhães 
né, o Ricardo Puccetti, a Lily Curcio, a Andréa Macera, foi essa galera, foi em 
2015. Minha maior influência mesmo na palhaçaria foi a Escola Livre de 
Palhaços no Rio de Janeiro do Grupo Oficina, e os mestres que deram aula 
lá, e os meus amigos que compartilhavam comigo suas experiências. As 
referências que eu tenho e as pessoas que me inspiraram foi essa escola 
mesmo, tanto os alunos quanto os professores (PESSOA, Jean. Entrevista 
via whatsapp, 01 de Maio de 2025). 
  

 

A citação evidencia a importância das referências e do apoio coletivo na 

construção da identidade artística de Jean Pessoa. Mais do que meros modelos a 

serem imitados, os mestres, colegas e instituições que ele menciona funcionaram 

como guias para a compreensão da palhaçaria enquanto linguagem e prática 

específica. A Escola Livre de Palhaços, em particular, aparece como espaço de 

aprendizado estruturado e compartilhado, no qual o contato com diferentes artistas e 

métodos permitiu a consolidação do Caburé como seu palhaço, tornando explícita a 

distinção entre personagem cômico e palhaço autêntico, ou seja, a Eslipa ofereceu as 

técnicas formais necessárias para sustentar esse improviso, equilibrando vivência 

popular e aprendizado institucional. 

Uma história que Jean (2025) compartilha, revela uma dimensão afetiva e 

pessoal da palhaçaria, que vai além da simples apresentação ou espetáculo. Ele 

recorda a relação com sua mãe, Maria Cléia, apelidada de Miúda, que inicialmente 



74  

não se sentia confortável em vê-lo atuar enquanto ator. Ela parecia envergonhada ou 

incomodada, o que pode refletir visões tradicionais sobre profissões artísticas para 

homens, especialmente aquelas ligadas à performance e à rua. Jean percebeu que, 

mesmo quando tentava explicar ou convidá-la para assistir às peças, a mãe evitava 

repetir a experiência, usando desculpas como a intensidade de suas cenas. No 

entanto, a situação muda quando se trata da palhaçaria. Enquanto palhaço, Jean 

consegue perceber a mudança de olhar da mãe: ela se diverte, sorri e chega até a 

recomendar suas apresentações em eventos familiares e comunitários: 

 

Com a palhaçaria eu consegui perceber que minha mãe, ela gostava. Ela viu 
mais de uma vez e aquilo deixava ela feliz, eu acho que feliz e confuso, eu 
acho que ela pensava assim também: “meu Deus como foi que eu botei uma 
pessoa no mundo pra se tornar um palhaço, se apresentar em rua né”, que é 
pior. Era um artista palhaço que não se apresentava nem espaço fechado, 
né, em espaço público, e na cabeça do povo que se apresenta em espaço 
público é inferior ainda mais ainda do que os que se apresenta em espaço 
fechado (PESSOA, Jean. Entrevista via whatsapp, 01 de Maio de 2025). 

 

 A palhaçaria transformou a percepção que ela tinha do trabalho do filho, 

mostrando que a arte de rua não é inferior e que o riso e a alegria podem ser 

reconhecidos como uma forma legítima de expressão artística. Para Jean, isso se 

tornou um presente emocional: a possibilidade de oferecer à mãe felicidade e orgulho, 

consolidando o valor de seu trabalho de uma forma que ia além do palco ou da rua. 

Esse relato evidencia que a palhaçaria tem um efeito social e afetivo não apenas para 

o público geral, mas também no círculo familiar. Para o artista, o fato de ter podido 

compartilhar essa alegria com sua mãe antes de seu falecimento, cerca de quatro 

anos atras (PESSOA, 2025), representou um presente emocional, pois prática 

artística transforma relações, cria reconhecimento e aproxima pessoas, permitindo 

que a arte seja compreendida e valorizada em múltiplos níveis.  

A experiência de Jean Pessoa (2025) mostra que a palhaçaria, com sua 

capacidade de provocar alegria e emoção, também funciona como um elo afetivo, 

capaz de mudar olhares e gerar vínculos de afeto e respeito. No conjunto, a narrativa 

reforça a ideia de que a palhaçaria urbana não é apenas entretenimento: ela carrega 

dimensões profundas de empatia, conexão e humanização. Ao provocar o riso e a 

felicidade, o artista não transforma apenas a cidade ou o público em geral, mas 

também o olhar de quem está mais próximo, deixando memórias duradouras e afetos 

que ultrapassam o tempo e a morte. 



75  

Essa rede de referências também mostra que a formação do palhaço de 

rua não é um processo solitário. O aprendizado e a maturação artística envolvem 

intercâmbio, observação, experimentação e validação social, permitindo que o artista 

reconheça suas próprias escolhas e desenvolva uma estética singular, embasada 

tanto na prática quanto na tradição da palhaçaria. 

O surgimento do palhaço Pitchula, de acordo com Henrique Rosa (2025) 

revela um processo profundamente ligado à experiência formativa do artista no curso 

de animador de eventos que frequentou. É um curso de primeiro emprego e foi 

ofertado pelo Governo Federal, e aconteceu na cidade de Maracanaú e Fortaleza, e 

quem tomava conta desse curso era a Secretária de Cultura de Fortaleza, e os 

módulos eram divididos entre as duas cidades. 

 Segundo seu relato, o nascimento do palhaço Pitchula veio após a 

finalização do curso em 2008, pois a princípio no momento em que ocorreu o 

tradicional batismo dos palhaços, rito simbólico que marca a oficialização da 

identidade cômica de cada participante, ele recebeu o nome de “Nunca Posso”. 

Observa-se que essa denominação é carregada de significado e que isso 

reflete diretamente suas vivências e percepções enquanto aluno. Ele explica que, 

durante o curso, quando os professores propunham atividades de construção coletiva, 

como a formação de duplas ou trios para trabalhos em grupo, ele frequentemente se 

encontrava isolado. Tal situação não decorreu de uma escolha consciente, mas de 

uma percepção de desajuste: o artista sentia dificuldade em acompanhar certos jogos 

teatrais, acreditava que suas ideias não eram suficientemente boas para contribuir 

para a cena e, consequentemente, entendia-se como menos apto do que os colegas 

para participar das construções coletivas. 

Dessa maneira, ao se perceber constantemente excluído ou marginalizado 

nas dinâmicas de grupo, a expressão espontânea: “éguas, nunca posso, ninguém me 

escolhe, nunca fico em grupo”, acabou sendo internalizada pelos colegas. Essa frase, 

carregada de frustração e autocrítica, acabou por dar nome ao seu palhaço durante o 

batismo, o palhaço Nunca Posso. O episódio evidencia não apenas o caráter simbólico 

do batismo, mas também como a identidade cômica pode emergir de experiências de 

vulnerabilidade e de um olhar sensível sobre si mesmo. 

A consolidação do nome artístico Pitchula marca uma transição significativa 

na trajetória do palhaço, evidenciando a importância da mediação de mestres e da 

construção coletiva de identidade na palhaçaria. Segundo o relato do próprio artista, 



76  

ao ser convidado para integrar o Garajal, instituição coordenada por Manin, um de 

seus mestres, surgiu a necessidade de repensar o nome que carregava até então, o 

Nunca Posso. Manin, com sua experiência e sensibilidade para a formação de 

palhaços, considerou que o nome original não refletia adequadamente a persona que 

Henrique, nome civil do artista buscava expressar: 

 

Não, Henrique, esse nome, Nunca Posso, não combina. Esse não é um bom 
nome de palhaço e não combina contigo. O teu nome vai ser Pitchula. Aqui 
no Nordeste, tem uma garrafa pequenininha de refrigerante, que é 
pequenininha e buchudinha, redondinha, que se chama Pitchula. Combina 
contigo, porque tu é pequenininho, entroncadinho, então vai combinar demais 
o teu nome contigo. E desde então ficou o meu nome Pitchula. Hoje em dia 
as pessoas me conhecem mais como Pitchula do que como Henrique. 
Alguém fala comigo e diz assim: “ei, Henrique!”, aí eu demoro pra entender 
que é comigo, porque as pessoas me chamam mais de Pitchula né, no dia a 
dia eu tando normal né (ROSA, Henrique. Entrevista via watsapp, 23 de Maio 
de 2025). 

 

A escolha de Pitchula demonstra como a identidade do palhaço é muitas 

vezes construída de forma colaborativa, envolvendo a percepção de mestres e 

colegas, que reconhecem traços físicos, gestuais ou mesmo características 

comportamentais do artista e os traduzem em elementos cômicos. No caso de 

Pitchula, o nome remete à ideia de algo pequeno, compacto e simpático, 

características que dialogam diretamente com a presença física e a energia do 

palhaço: [...] é necessário levar em conta as próprias características individuais do 

artista (PÂNTANO, 2007, p. 52). A citação evidencia que a criação de um palhaço é 

um processo de autoconhecimento onde o artista dialoga com sua indivudualidade. 

 O impacto dessa mudança de nome transcende a formalidade do batismo 

artístico: hoje, o artista é mais reconhecido pelo nome Pitchula do que por Henrique. 

Em suas próprias palavras, o contato cotidiano reflete essa transformação identitária: 

quando alguém se dirige a ele pelo nome civil, muitas vezes há uma breve exitação 

de reconhecimento, já que sua identidade artística se consolidou plenamente na 

esfera pública. O relato evidencia, portanto, não apenas a construção de um nome, 

mas o fortalecimento de uma identidade artística que dialoga com o público e que se 

manifesta de maneira consistente no espaço urbano. Essa passagem reforça a ideia 

de que, na palhaçaria contemporânea, especialmente nos contextos urbanos, o nome 

do palhaço não é apenas uma etiqueta simbólica: ele funciona como vetor de 

reconhecimento, marca de presença e elemento de mediação entre o artista, o público 

e o próprio ambiente performativo. 



77  

 

   

    Figura 9 – Acervo pessoal/ Henrique Rosa               Figura 10 – Acervo pessoal/ Henrique Rosa 

 

O Palhaço Pitchula, do jeito que é conhecido hoje, nasceu das experiências 

culturais e artísticas que o artista viveu ao longo do tempo. Ele conta que entrar no 

grupo de teatro foi muito importante nesse processo, já que era um grupo que já tinha 

seus objetivos bem definidos: trabalhar com a cultura popular tradicional, com o teatro 

de rua e com outras formas de arte da cena. Assim, desde o início, Pitchula já foi 

construído dentro desse universo, cercado de brincadeiras, manifestações populares 

e contato direto com o público: 

 

[...] eu tive uma sorte muito grande a entrar num grupo que já tinha a ideia de 
grupo. Que já tinha definido o que é esse grupo ia fazer, que era a cultura 
tradicional popular, que era o teatro de rua e a arte circense. Então e já 
cheguei estudando isso né. Então quando nasce esses palhaços, quando 
surge esse palhaço na cena, ele já vem com esse palhaço assim, com esse 
jeito brincante que é vendo o reisado né, os guerreiros, os palhaços do 
reisado, que é o Mateus e o Bartião. Já vem com esse molejo da cultura 
popular. O falar alto e o estar na rua, já vem do teatro de rua né, já me colocou 
nesse lugar (ROSA, Henrique. Entrevista via watsapp, 23 de Maio de 2025). 

 

Por isso, Pitchula foi se formando a partir de várias influências diferentes. 

O artista lembra que seu palhaço não surgiu só do que aprendeu no curso, mas 

também das festas e tradições populares, como o Reisado, onde personagens como 

Mateus e Bastião têm grande destaque. Esses personagens brincantes ajudaram a 



78  

moldar o jeito de Pitchula, que já nasce com essa energia leve, divertida e ligada à 

cultura do povo. O espírito brincante vem justamente desse contato com a cultura 

popular nordestina, cheia de música, dança, riso e coletividade. Outra parte importante 

dessa construção foi o contato direto com o teatro de rua. A rua, sendo um espaço 

aberto e imprevisível, exigia que o artista tivesse não só técnica, mas também muita 

flexibilidade para lidar com públicos diferentes. Essa vivência deu a Pitchula um jeito 

de atuar que vai além da comédia, trazendo uma ligação forte entre a arte e o dia a 

dia das pessoas. 

Além disso, as feiras livres também foram uma grande escola. O artista 

observa que os feirantes usam muitos recursos de fala, improviso e presença para 

atrair a atenção e vender seus produtos. Assistir a essas práticas lhe mostrou que, 

assim como o vendedor apresenta o que tem, o artista de rua também precisa expor 

e oferecer sua arte ao público. Dessa forma, Pitchula foi se moldando: com base no 

curso, nas tradições populares, na vivência da rua e na observação dos feirantes. O 

resultado é um palhaço brincante, ligado à cultura do povo e preparado para dialogar 

diretamente com o público nos espaços urbanos. 

 

  

  Imagem 11 – Acervo pessoa/ Jean Pessoa           Imagem 12 – Acervo pessoa/ Jean Pessoa 

 

 

O percurso de Jean Pessoa (2025) e Henrique Rosa (2025) evidencia que 



79  

o encontro com o palhaço é um processo singular, gradual e profundamente ligado às 

experiências pessoais e coletivas de cada artista. No caso de Caburé, a descoberta 

do palhaço surgiu a partir de um personagem autoral e da observação de referências 

externas, como mestres, colegas e artistas consagrados, bem como da experiência 

no grupo de teatro de rua. O reconhecimento do palhaço não se deu de forma 

imediata, mas por meio de uma maturação prática e sensível, que permitiu a Jean 

compreender Caburé como uma extensão de si mesmo, ampliando gestos, trejeitos, 

voz e presença para criar uma identidade cômica única. 

De maneira complementar, a trajetória de Pitchula mostra como a 

construção da identidade do palhaço também está profundamente conectada à 

formação cultural e à vivência urbana. Desde as experiências no curso de palhaçaria, 

passando pelo batismo simbólico que transformou Nunca Posso em Pitchula, até o 

contato com tradições populares, feiras e o teatro de rua, Henrique Rosa consolidou 

seu palhaço a partir de influências diversas, internalizando observações e 

experiências em sua prática artística. O processo evidencia que o nome e a identidade 

do palhaço não são apenas símbolos, mas elementos que fortalecem a presença 

cênica e a relação com o público, tornando o artista reconhecível e participativo na 

cena urbana. 

Esses dois percursos demonstram que a palhaçaria contemporânea se 

constrói na interseção entre singularidade individual, formação coletiva e interação 

com o espaço urbano. Cada palhaço, seja Caburé ou Pitchula, emerge como resultado 

de uma combinação de experiências pessoais, vivências culturais e intercâmbios 

artísticos, reforçando que a prática da palhaçaria não se limita à criação de 

personagens cômicos, mas envolve autoconhecimento, experimentação constante e 

diálogo com o público. Reconhecer o palhaço, portanto, é reconhecer um processo 

contínuo de descoberta, transformação e expressão, no qual a poética do riso se 

materializa como extensão da própria identidade do artista e como presença ativa nos 

espaços urbanos. 

 

2.4 Reflexões sobre possibilidades, técnicas e estratégias da palhaçaria urbana: 

enfrentamentos, resistências e perspectivas. 

 

Uma arte que se utiliza desses ambientes para dialogar diretamente com o 

público, carrega desafios que nem sempre são visíveis à primeira vista e exige muito 



80  

mais do que simples presença em cena; envolve lidar com contextos imprevisíveis, 

relações instáveis e estruturas que nem sempre favorecem o trabalho artístico. A rua 

impõe um ritmo próprio, onde o clima, o público e a disposição do espaço podem 

mudar a qualquer momento, e é nesse ambiente que os artistas se adaptar para 

manter viva a potência do encontro. Mesmo diante dessas dificuldades, muitos 

palhaços seguem firmes, desenvolvendo formas próprias de enfrentar os obstáculos 

e manter seus processos em movimento. Resistir, nesse cenário, não é apenas 

permanecer, mas inventar caminhos, sustentar o fazer artístico com os recursos 

possíveis e continuar dialogando com a cidade, apesar das barreiras. 

Como conta Jean Pessoa (2025), a escolha pela rua surgiu inicialmente 

como uma necessidade. Quando estudava na Universidade Federal do Piauí (UFPI), 

em 2018, integrava um grupo recém-formado que enfrentava as dificuldades típicas 

de quem está começando: o alto custo das pautas de teatro e a dificuldade de acesso 

aos espaços institucionais. Sem condições de pagar pelas pautas, o grupo decidiu 

ocupar os espaços abertos da própria universidade, praças, áreas de convivência e 

auditórios, transformando-os em locais de criação e apresentação.  

O artista relata, com certo humor, que a decisão de ir para a rua “foi por 

falta de dinheiro mesmo”, mas essa escolha prática logo se converteu em um caminho 

artístico. Ao apresentar nas feiras e praças, o grupo descobriu novas possibilidades 

de encontro com o público. As pessoas passavam, paravam, sorriam, ficavam um 

pouco e, às vezes, se deixavam ficar até o final do espetáculo. Essa liberdade de 

movimento, própria da rua, foi despertando um outro tipo de relação entre o artista e 

o espectador, menos formal e mais viva. Essa dinâmica de interação com o público 

ilustra bem como o teatro de rua e a palhaçaria urbana assumem uma forma de 

relação flexível e aberta: 

 

No teatro de rua, o espectador é autônomo e pode fazer o trânsito entre estes 
dois universos, sem romper seu fio condutor. Poderá, por exemplo, atender 
ao celular que acabou de chamar e, depois da ligação, retomar sua atenção 
para a encenação que se desenrola à sua frente, com a mesma intensidade. 
Poderá rir-se da intervenção de outro espectador, como também lembrar-se, 
em meio ao espetáculo, que esqueceu de pagar uma conta. Este trânsito não 
prejudica a encenação ou o entendimento da mensagem, pois essas 
camadas de apreensão e relação fazem parte do teatro de rua e a conexão 
com o lugar onde ele se dá. O espectador poderá, ainda, romper, a qualquer 
hora, o vínculo, retirando-se por vontade própria daquele lugar, retornando 
para o espaço cotidiano da cidade. Quando isto se dá, há o rompimento com 
a encenação. Contudo, ficam as impressões do acontecimento presenciado 
até ali (CABRAL, 2018, 171). 



81  

 

O trecho evidencia que, na palhaçaria urbana, o público não apenas 

observa, mas participa de maneira autônoma, podendo se deslocar, se distrair ou 

interagir sem que a encenação perca seu sentido. Essa liberdade reforça a 

especificidade do teatro de rua: a intensidade do encontro depende da relação entre 

artista, espaço e espectador, e não da formalidade do palco ou da rigidez do tempo 

da cena. Cada gesto, cada olhar, cada risada se torna parte de uma rede de 

acontecimentos que se sobrepõem e se entrelaçam, transformando o cotidiano em 

cenário artístico. Além disso, a autonomia do espectador permite que o artista explore 

diferentes modos de presença e de intervenção, sabendo que a atenção de cada 

pessoa é múltipla e flexível. A rua, com seu movimento constante, os sons e as 

distrações, não é um obstáculo, mas um componente ativo da experiência. É nesse 

contexto que a palhaçaria urbana revela sua potência: ela não apenas entretém, mas 

também cria espaço para convivência, para improviso, para encontros inesperados e 

para a experiência compartilhada entre público, artista e cidade. 

 

 

   

     Foto 13 – Arquivo pessoal/ Jean Pessoa              Foto 14 – Arquivo pessoal/ Jean Pessoa 

 

Nisso, com o tempo, Jean Pessoa (2025) e o grupo passaram a 

compreender que a rua não era apenas uma alternativa, mas um espaço fértil de 



82  

experimentação. O dramaturgo do coletivo começou a escrever cenas curtas e textos 

longos já pensando nos espaços abertos, no ritmo do cotidiano e nas interrupções 

próprias da vida urbana. Assim, o que começou como uma solução diante da falta de 

recursos transformou-se em uma estética: um modo de fazer teatro e palhaçaria que 

nasce da rua e volta a ela, reinventando as formas de presença e de diálogo com o 

público. E foi assim que foi sintetizado o impacto da rua sobre o grupo: 

 

[...] a gente que foi pra rua e a rua abraçou a gente né. Tão tal que o grupo 
Sinos de teatro de rua foi o único grupo até hoje, que foi o primeiro grupo de 
teatro de rua do estado do Piauí, por incrível que pareça, e o palhaço, e eu 
como Caburé, palhaço, sozinho, depois que eu sai do grupo Sina, eu 
continuei na rua né. Como eu já tinha me apaixonado pelo espaço aberto, 
pelo esse espaço da rua, eu continuei, então eu sempre pensei já fazer o 
Caburé, em circo, em 360 por conta dessa experiência com o Grupo Sinos. A 
rua que me abraçou na verdade né, mas eu que me joguei pra ela primeiro, 
depois eu tive que convencer ela a me aceitar lá e me deixar permanecer na 
rua. Mas foi assim com o Grupo Sinos e depois disso eu nunca mais pensei 
assim, meu pensamento sempre foi pra rua acho mais democrático todo 
mundo tem acesso ali (PESSOA, Jean. Entrevista via whatsapp, 01 de Maio 
de 2025). 
 
 

Conforme descreve o artista, o encontro com a rua se transforma em um 

espaço de acolhimento e de experimentação, tanto para o grupo quanto para o artista 

individual. Ao dizer que “a gente que foi pra rua e a rua abraçou a gente”, ele ressalta 

a reciprocidade que nasce nesse encontro: não é apenas o artista que se expõe, mas 

o próprio espaço e o público que participam ativamente da construção do espetáculo. 

A rua se mostra mais democrática, permitindo diferentes formas de fruição, improviso 

e diálogo, e oferece ao artista liberdade para experimentar novas linguagens, como 

no caso do solo que Jean desenvolveu após sua trajetória com o Grupo Sinos. O 

abraço da rua simboliza tanto a aceitação quanto o desafio, mostrando que a criação 

artística se dá de maneira integrada ao cotidiano, ao movimento da cidade e à 

interação espontânea com as pessoas. Nesse sentido, o espaço urbano vira um lugar 

onde todo mundo entra na roda, partcipa do que acontece e ajuda a contruir a arte ali. 

Atualmente, Jean Pessoa (2025) conduz seu trabalho com o grupo Cabeça 

de Sol, em Timon, Maranhão, mantendo o compromisso de criar espetáculos 

pensados para a rua. A pesquisa constante sobre comicidade e a observação de 

experiências anteriores, como as vivências no Trem da Supervia, orientam a 

construção de suas apresentações. Nessa abordagem, os números cômicos que já 

fazem parte do repertório do artista são selecionados, reorganizados e combinados, 



83  

dando origem a uma dramaturgia própria, sempre voltada para o espaço aberto e para 

o contato direto com o público. 

O processo criativo de Jean Pessoa (2025) envolve a experimentação e a 

colagem de diferentes números, transformando-os em pequenos roteiros que guiam 

a apresentação sem restringir a improvisação. Diferente de trabalhos anteriores, em 

que ele adaptava clássicos, a dramaturgia circense atual do grupo é pensada desde 

o início como um corpo único, específico para a comicidade e para as possibilidades 

do espaço urbano. Cada escolha de número e cada sequência são feitas 

considerando a interação com a rua, com seus sons, movimentos e acontecimentos 

imprevisíveis. Mesmo com essa estrutura, a improvisação permanece central. O 

roteiro serve como um fio condutor, mas não como uma regra rígida: a rua exige 

flexibilidade e atenção ao público que circula, às mudanças do ambiente e às 

surpresas do cotidiano. É nesse equilíbrio entre planejamento e abertura que Jean 

constrói sua dramaturgia, garantindo que cada apresentação seja única, viva e 

conectada com a essência da palhaçaria urbana, um encontro constante entre artista, 

público e espaço aberto. 

A rua não é apenas um espaço de apresentação para Jean, mas também 

um elemento que transforma a própria forma de criar e atuar. Ao se apresentar em 

espaços abertos, ele já tem em mente um roteiro ou uma sequência de números, mas 

a natureza imprevisível do público e do ambiente o força a manter uma dinâmica 

constante de improviso. Essa reflexão ressalta a importãncia da liberdade de atuação 

na rua e do encontro com o público: “[...] mas vale lembrar que o espaço público prevê 

uma liberdade que também estamos desfrutando, e limitar a liberdade da pessoa de 

não querer participar, ou brincar, com o palhaço que está na rua, é também questionar 

a nossa própria liberdade de estar ali” (BARROS, 2022, p. 41).  

Esse processo de mediação e de interação com o público, incluindo 

resistência e conflito, é destacado na reflexão sobre o teatro de rua por Cabral (2018): 

  

A mediação, no teatro de rua, comporta várias camadas, que perpassam, 
desde o processo de identificação já mencionado, até sua rejeição. A 
eventual resistência do espectador em interagir com o espetáculo deve ser 
entendida como parte integrante do ato comunicativo, que não pode ser 
interpretado apenas como de consenso. A superação dos conflitos, surgidos 
durante o acontecimento, faz parte do processo comunicativo. A encenação 
será, portanto, a porta-voz desta mediação (CABRAL, 2018, 171). 

 

Cabral (2018) mostra que, na rua, o público não precisa estar sempre de 



84  

acordo com o que acontece; até a resistência ou a falta de interação fazem parte da 

história. O espetáculo vai se construindo nessas camadas, misturando respostas, 

surpresas e conflitos, e é nesse vai e vem que a apresentação ganha vida e mantém 

a espontaneidade. Cada reação, seja de participação ou de afastamento, se 

transforma em parte da própria construção do espetáculo, moldando a dinâmica da 

apresentação. O espetáculo vai se construindo nessas camadas, misturando 

respostas, surpresas e conflitos, e é nesse vai e vem que a apresentação ganha vida 

e mantém a espontaneidade. 

Retomando a experiência de criação de Jean Pessoa (2025) cada cena, 

cada jogo e cada interação se tornam parte de um processo vivo, em que o espetáculo 

nunca chega completamente pronto, mas se molda continuamente às situações que 

surgem. Esse caráter flexível permite que elementos improvisados se incorporem à 

dramaturgia fixa, enriquecendo o espetáculo e garantindo que ele evolua ao longo do 

tempo. Mesmo com um roteiro estruturado, cada apresentação é única: piadas novas 

surgem, interações diferentes acontecem e o público é constantemente surpreendido, 

tornando cada experiência irrepetível. 

O exemplo mais emblemático dessa trajetória é o espetáculo Jacá do 

Caburé, criado em 2015 e mantido ao longo de dez anos. Para Jean, esse é o único 

espetáculo de rua que realmente considera como tal; os outros trabalhos, ainda que 

apresentados, não têm o mesmo caráter estruturado e contínuo. No Jacá do Caburé, 

a dramaturgia circense se mantém viva e flexível, incorporando improvisos, interações 

e novas possibilidades de comicidade, mesmo depois de uma década de 

apresentações. A rua, com seus sons, movimentos e acontecimentos imprevisíveis, 

passa a ser coautora do espetáculo, oferecendo liberdade para que a arte se construa 

no contato direto com o público, em presença compartilhada. 

 



85  

                                                                                          

       Foto 15 – Acervo pessoal/ Jean Pessoa                    Foto 16 – Acervo pessoal/ Jean Pessoa 

 

A trajetória de Jean também evidencia como o uso do espaço urbano 

envolve enfrentamentos e desafios específicos. Em experiências anteriores, como 

com o Grupo Sinos, a atuação na rua esbarrava em barreiras institucionais: a 

prefeitura da época proibiu apresentações, alegando falta de autorização, mesmo com 

os grupos possuindo respaldo de órgãos públicos. A presença da polícia impedia que 

se apresentassem, e essa situação expôs as dificuldades burocráticas que podem 

atravessar o trabalho de artistas de rua. Com o tempo, no entanto, mudanças 

legislativas e políticas tornaram o cenário mais favorável.  

Em 28 de agosto de 2019, durante um encontro de palhaços em Teresina, 

no Piauí, Jean e outros artistas conseguiram o apoio do prefeito Firmino Filho para 

sancionar a lei 5.42117, garantindo aos artistas de rua o direito de se apresentarem 

em espaços públicos sem necessidade de autorizações específicas 

 

[...] porque em 2019 a gente fez um encontro de palhaços em Teresina, e 
dentro desse encontro a gente foi atrás do prefeito Firmino Filho pra ele 
sancionar a lei 5.421 né, que a lei do artista de rua. Então desde 2019, Agosto 
de 2019, em 28 de agosto de 2019 se não me engano, a gente conseguiu o 
apoio do Firmino, então ele aprovou a lei que garantia os artistas se 
apresentarem espaços públicos com sem precisar dessa autorização né. 
Então a gente ficou mais livre (PESSOA, Jean. Entrevista via whatsapp, 01 
de Maio de 2025). 

 
17 A lei determina que as manifestações culturais de artistas em espaços públicos abertos possam 
acontecer sem precisar de uma autoriação dos órgãos municipais, desde que sejam de forma gratuitas, 
prescidam de palco ou de qualquer outra estrutura prévia de instalação no local, utilizem fonte de 
energia para a alimentação do som e tenham uma duração máxima de até quatro horas, sendo 
concluída até às 22h. 



86  

  

A fala do artista mostra como a lei representou uma conquista importante 

para os artistas de rua, garantido liberdade de atuação e segurança jurídica, 

permitindo que o trabalho de Jean e de outros se desenvolva de forma mais livre e 

contínua. No entanto, no caso do Jacá do Caburé, Jean nunca enfrentou problemas 

com proibições formais de prefeitura ou órgãos públicos. As dificuldades que surgem 

hoje são típicas do trabalho de rua, como interrupções ocasionadas por espectadores 

ou situações imprevistas no ambiente urbano, mas nunca relacionadas a barreiras 

institucionais. Além disso, Jean realiza sempre um reconhecimento prévio do espaço 

antes das apresentações, o que evita problemas com locais inadequados e garante 

que o espetáculo se adapte ao contexto urbano. Dessa forma, a rua permanece como 

território de experimentação, improviso e criação, permitindo que a palhaçaria se 

desenvolva de forma aberta, democrática e viva, transformando cada apresentação 

em uma experiência única e imprevisível. 

Atuar nos contextos urbanos envolve mais do que a criação de 

personagens e a presença em cena. Nessa perspectiva, a rua se torna um espaço 

onde a atuação do palhaço se articula com a realidade social ao redor. É nesse 

contexto que o relato de Henrique Rosa (2025) sobre o Grupo Garajal evidencia como 

a palhaçaria pode se tornar, simultaneamente, expressão artística e intervenção 

urbana, já que o grupo possui um aspectos fundamental que é a necessidade de 

ocupar os espaços públicos como alternativa ao vazio institucional. O grupo não surge 

apenas como iniciativa artística, mas também como resposta a uma realidade social 

e cultural em Maracanaú, evidenciada pelas palavras do próprio: “[...] Maracanaú tava 

em construção de um teatro municipal, só que os artistas não tinham acesso porque 

o teatro era muito longe da cidade. Então os artistas iam para a a rua para 

experimentar o seu fazer, e aí a rua ficou como marca [...]” (ROSA, Henrique. 

Entrevista via watsapp, 23 de Maio de 2025). Nesse sentido, a rua não aparece como 

escolha aleatória, mas como destino inevitável para aqueles que desejavam 

experimentar e compartilhar suas práticas artísticas. 

Essa opção pela rua, longe de ser apenas uma adaptação momentânea, 

tornou-se identidade. A ausência de espaços culturais acessíveis evidenciou a 

dificuldade que muitos artistas enfrentam no Brasil: mesmo quando existem 

equipamentos públicos, nem sempre estão à disposição da comunidade artística. A 

rua, parece absorver a vida cotidiana, transformando-se em um lugar de convivência 



87  

que vai além de definições rígidas de acessibilidade e democracia. 

Nisso, artista sublinha que a rua não foi somente um ponto de partida, mas 

uma marca permanente em sua trajetória. A cada espetáculo, a cada montagem, a 

escolha pelo espaço público não era apenas pragmática, mas simbólica. Montar peças 

para a praça, para ruas e para espaços alternativos é reafirmar a convicção de que a 

arte precisa estar ao alcance de todos, fora dos limites impostos por prédios 

institucionais.  

Por isso, antes de cada montagem, é preciso compreender que a escolha 

do espaço público não é apenas estratégica, mas profundamente simbólica, pois essa 

relação entre cidade e prática artística exige uma reflexão sobre como o espaço 

urbano se transforma em palco vivo: 

 
Na relação do espaço da cidade com o teatro, é necessário entender esta 
categoria como um conceito amplo, que engloba sua estrutura física 
(paisagem), seus aspectos socioculturais (lugares e territórios) e o 
tempo/ritmo de seu cotidiano (ação do homem/história). Deste modo, 
poderemos perceber a ação e a interatividade do teatro no espaço público de 
forma plural, desde sua relação com o espaço concreto: prédios, esquinas, 
telhados, ruas e sacadas, como, também, o jogo cênico e sua relação com o 
público da cidade, em um dado tempo e contexto (CABRAL, 2018, p. 69). 

 

A partir da perspectiva apresentada por Cabral (2018), a relação do espaço 

urbano com a prática artística deve ser entendida como uma categoria ampla, que 

considera tanto a estrutura física da cidade, sua paisagem e os elementos concretos, 

como prédios, ruas e esquinas quanto os aspectos socioculturais e os ritmos 

cotidianos que nela se manifestam. No contexto da rua e do circo, essa abordagem 

permite compreender como o ambiente influencia diretamente a concepção e a 

execução das apresentações e na temporalidade das cenas. Dessa forma, a prática 

de rua não se limita à escolha do local, mas envolve planejamento e estratégias de 

interação com diferentes contextos urbanos. A presença de elementos como 

calçadas, praças e outros pontos de circulação impõe desafios técnicos e logísticos, 

ao mesmo tempo em que amplia as possibilidades cênicas, permitindo que o artista 

circense explore variações de ritmo, visibilidade e proximidade com o público.  

Esse processo também revela a resiliência dos artistas. A dificuldade de 

acesso ao teatro municipal poderia ter silenciado ou limitado as iniciativas culturais 

em Maracanaú. No entanto, a rua foi reinventada como palco legítimo, permitindo que 

a criação continuasse viva. É nesse gesto que se nota a força política do trabalho: 

ocupar os espaços públicos é também reivindicar o direito à cultura e à cidade. A rua, 



88  

nesse caso, não é apenas um cenário, mas uma arena de disputa e de afirmação da 

presença artística, portanto, é simultaneamente recurso e condicionante da prática, 

estruturando a performance de maneira concreta e sistemática.  

O que inicialmente se configurava como limitação, a ausência de um teatro 

acessível, transformou-se em identidade artística. A rua tornou-se mais do que 

alternativa: tornou-se escolha, estética e poética. O Grupo Garajal, nesse movimento, 

reafirma a capacidade da arte de se reinventar diante das dificuldades, encontrando 

no espaço urbano um território fértil para o encontro entre artista e público, para a 

partilha e para a criação coletiva. 

Henrique Rosa (2025) reconhece a importância da formação formal em 

teatro, destacando os cursos de iniciação disponíveis em Fortaleza e a relevância de 

instituições como o Theatro José de Alencar18. Esse reconhecimento mostra que, 

embora houvesse oportunidades estruturadas de aprendizado, a trajetória dele não 

seguiu o caminho tradicional do palco. Essa escolha evidencia uma dimensão 

importante do fazer artístico: a decisão do artista nem sempre é ditada pela oferta 

institucional, mas pelas afinidades estéticas e pelos espaços em que sente-se mais 

vivo. 

Apesar do acesso às estruturas formais, Henrique se encantou pela rua, 

que ele considera um espaço de vida e de encontro. A rua, nesse sentido, não é 

apenas cenário, mas palco que possibilita interação direta com a comunidade, seja 

em escolas, faculdades ou em ambientes de trabalho. O artista encontra nesse espaço 

oportunidades únicas de diálogo com diferentes públicos e de troca com outros 

criadores, algo que os espaços institucionais nem sempre proporcionam. 

O encantamento pela rua também se relaciona com a ideia de arte como 

prática viva. Henrique (2025) enfatiza que suas montagens são pensadas para 

ambientes dinâmicos, onde pessoas transitam e a cena se desenvolve em constante 

interação com o cotidiano. Essa perspectiva reafirma a rua como território de 

experimentação e aprendizado constante, no qual o artista aprende com o movimento 

da cidade, com o público que circula e com outros artistas que compartilham o mesmo 

espaço: 

 

 
18 Inaugurado em 1910, o Theatro José de Alencar em Fortaleza, é um marco na arquitetura cearense. 
O teatro combina fachada neoclássica com estrutura de ferro e vitrais. Além da sala principal, conta 
com jardins, auditórios e espaços de ensaio, sendo palco de espetáculos, oficinas e atividades culturais. 



89  

É sobre essa dinâmica de ruptura da ordem vigente que o Teatro de Rua irá 
atuar de forma contundente no espaço público, ao criar um território lúdico 
em meio aos fluxos cotidianos e as convenções da cidade. O cidadão que 
interrompe o seu trajeto para assistir a um espetáculo (e é por meio desse 
ato voluntário, convertido em público de teatro) torna-se, a partir deste 
momento, partícipe de um ato transgressor (TURLE; TRINDADE, 2020, p. 
53). 
 

Além disso, a fala de Henrique sugere uma relação de intimidade e 

adaptação com o espaço urbano. Diferente do teatro convencional, onde tudo é 

previamente planejado, a rua exige flexibilidade e sensibilidade às mudanças 

inesperadas do ambiente. Essa experiência contribui para uma formação artística 

distinta, na qual o contato direto com o público e com o espaço urbano se torna 

componente essencial da estética do Grupo Garajal. Nesse sentido, a prática do 

palhaço de rua reforça essa abordagem, consolidando uma estética que integra o 

corpo, o ambiente e a experiência coletiva como elementos indissociavéis da 

perfomance. 

No entanto, essa vivencias nesses espaços com suas dinâmicas, trazem 

uma reflexão sobre as dificuldades de se apresentar na realidade contemporãnea, 

especialmente no contexto da circulação de espetáculos de rua. Henrique Rosa 

(2025), ao discutir a realização de espetáculo de rua, observa que, mesmo em 

intervenções simples, estender uma lona, realizar o espetáculo e passar o chapéu, 

artistas frequentemente se deparam com restrições e proibições, inclusive em praças 

públicas de cidades grandes ou áreas turísticas. Segundo o artista, a situação varia 

bastante dependendo da cidade e do espaço: enquanto alguns lugares permitem 

apresentações mais estruturadas, com toda a logística do circo, outros restringem até 

mesmo intervenções mínimas. Esse cenário exige que os artistas desenvolvam 

resiliência e capacidade de adaptação, lidando com regras nem sempre claras e 

garantindo a circulação de sua arte. Em uma experiência concreta com a ocupação 

do espaço público, Rosa relata: 

 

Em João Pessoa, no Busto Tamandaré, a gente chegou lá pra apresentar o 
espetáculo. Tava com a roda fechada, e os fiscais chegaram assim para 
terminar o espetáculo, para dizer que não podia fazer ali. E do lado da nossa 
roda, tava tendo uma feira que era da prefeitura. E eu na hora que eu vi os 
guarda chegando, falei assim: “Ah, quero agradecer aqui o apoio da feira, e 
a prefeitura aqui de João Pessoa por tá apoiando a ação de hoje”. E aí eles 
olharam pra aquilo e foram embora né. Aí, pra gente poder tá ali no meio de 
uma praça, onde o chapéu vai ser bom né, que é numa capital, num ponto 
turístico, a gente precisou mentir, dizendo que tinha o apoio da prefeitura pra 
poder tá ali né (ROSA, Henrique. Entrevista via watsapp, 23 de Maio de 



90  

2025). 

 

A fala evidencia a imprevisibilidade do espaço urbano e a necessidade de 

improvisação por parte dos artistas de rua. O relato mostra que, mesmo com a 

estrutura organizada e a intenção clara de apresentar o espetáculo, fatores externos 

como a chegada dos fiscais, podem interromper a ação, exigindo respostas rápidas e 

criativas. A estratégia adotada pelo grupo, de reconhecer e agradecer o apoio da feira 

e da prefeitura, revela como relações contextuais e sociais podem ser mobilizadas 

para permitir a continuidade da apresentação. Essa abordagem demonstra 

sensibilidade ao ambiente e capacidade de negociação simbólica, transformando uma 

situação de conflito em oportunidade 

 

   

     Foto 17 – Acervo pessoal/ Henrique Rosa       Foto 18 – Acervo pessoal/ Henrique Rosa 

 

A atuação da palhaçaria na rua envolve níveis distintos de exposição, que 

variam conforme o corpo que ocupa o espaço público. Para as mulheres, essa 

presença no espaço urbano pode ser particularmente desafiadora, pois está 

frequentemente associada a riscos específicos, como situações de assédio, 

abordagens indesejadas e a constante vigilância sobre sua segurança. A necessidade 

de atenção e autoproteção durante a prática artística limita, muitas vezes, a liberdade 

de ação e a espontaneidade, características essenciais da palhaçaria. Além disso, 

esses riscos também interferem nas escolhas de atuação, nos horários, nos locais e 

nas estratégias adotadas pelas artistas, evidenciando que a experiência da palhaçaria 

na rua não é vivenciada de maneira uniforme, sendo atravessada por questões de 



91  

gênero, que impactam diretamente a prática e a forma como os corpos femininos são 

recebidos e percebidos no espaço público. 

Assim, percebe-se que tantos os obstáculos e perigos envolvidos na 

atuação quanto a necessidade de negociação constante para o equilíbrio do espaço, 

incluindo as autorizações formais e informais, atravessam a prática do artista de rua, 

ou seja, a ação do grupo evidencia que a experiência de rua não depende apenas da 

performance em si, mas também da leitura atenta do contexto e da gestão de 

interações inesperadas. O artista também ressalta o desafio de manter o espetáculo 

viável economicamente em meio a essas restrições. Mesmo pequenas 

apresentações, com baixo custo e estrutura mínima, dependem da interação direta 

com o público para que a iniciativa seja sustentável. Rosa destaca que essa realidade 

demonstra como a prática de circo e palhaçaria de rua está intimamente ligada à 

capacidade de improvisação e criatividade, não apenas artística, mas também 

logística e organizacional. 

Henrique Rosa (2025) ainda ressalta que a fiscalização em praças centrais 

torna a atuação de artistas itinerantes ainda mais difícil, especialmente para aqueles 

que não permanecem tempo suficiente na cidade para obter todas as autorizações 

necessárias. Para quem circula com espetáculos de rua, a exigência de liberação 

prévia cria barreiras logísticas significativas, limitando o acesso a espaços 

estratégicos e concentrando as apresentações em locais menos disputados. O artista 

constata que essas dificuldades se intensificam nas praças mais centrais e turísticas, 

onde a presença de fiscais é mais constante e rigorosa. Nessas áreas, mesmo 

intervenções simples podem ser interrompidas, obrigando os artistas a buscar 

soluções rápidas para manter o espetáculo em andamento. 

Ao apresentar o espetáculo em bairros mais afastados ou cidades do 

interior, a experiência tende a ser muito mais positiva. A recepção gera entusiasmo 

tanto por parte da administração local, que acompanha a intervenção de maneira 

tranquila, quanto pela população, que recebe o espetáculo com interesse e alegria. 

Em comparação, em praças centrais de cidades maiores, a realização do espetáculo 

costuma ser mais complexa e sujeita a restrições, evidenciando as diferenças na 

dinâmica de ocupação do espaço público. Além disso, a descentralização oferece 

benefícios adicionais. Nos locais menos centrais, tanto a administração pública quanto 

a população local tendem a acolher o espetáculo com mais entusiasmo, 

reconhecendo o valor cultural da intervenção e facilitando sua realização:  



92  

 

[...] você chega num bairro ali mais afastado, numa cidade mais do interior, 
você apresenta e é uma felicidade só né. Tanto para o pessoal da prefeitura 
ali que acaba descobrindo que você vai apresentar, porque a divulgação 
numa cidade menor chega bem mais rápido nele né, e tanto pra população, 
porque quase não chega nada né, pra descentralizado no interior, e quando 
chega é muito bem recebido (ROSA, Henrique. Entrevista via watsapp, 23 de 
Maio de 2025). 

 

Essa experiência evidencia que a circulação artística em bairros afastados 

não depende apenas da divulgação formal ou do aparato institucional. O palhaço, ao 

chegar ao espaço, atua de maneira autônoma, antecipando o alcance da notícia sobre 

sua presença e criando contato direto com o público, muitas vezes antes que a própria 

administração local se dê conta da apresentação. Esse movimento mostra como a 

arte pode ocupar lacunas deixadas pelas estruturas burocráticas, tornando-se viva e 

dinâmica. Henrique Rosa (2025) ainda observa que, diante da intensificação da 

fiscalização nas praças centrais, a tendência é que os artistas busquem cada vez mais 

alternativas fora dos grandes centros. A circulação para áreas periféricas ou cidades 

menores não surge apenas como escolha estratégica, mas como necessidade para 

que o espetáculo possa acontecer com menor risco de interrupção e maior interação 

com o público. 

Ainda sobre esses afetamentos e vulnerabilidades que atravessam o 

trabalho do artista. Henrique Rosa (2005) relata outro fato que viveu na feira, onde 

colocava o seu palhaço à prova. Em 2016, durante uma pesquisa sobre as feiras 

livres, começou a se apresentar sozinho, testando números curtos e passando o 

chapéu no final. Escolheu a feira de Maracanaú, que acontece aos domingos, como 

um desses lugares de prática e aprendizado. Estar só na rua, sem dupla, sem ninguém 

pra dividir o jogo, é um ato de coragem. O artista precisa segurar tudo: o público, o 

ritmo, o cansaço e o calor, além de lidar com situações inesperadas que aparecem o 

tempo todo. 

 



93  

   

   Foto 19 – Acervo pessoal/ Henrique Rosa                Foto 20 – Acervo pessoal/ Henrique Rosa 

 

Ele conta que, em um desses dias, o sol estava muito forte. Montou sua 

roda, preparou o número do chicote, fez os malabares e armou o aro pra pular dentro 

dele, um número clássico e de muito impacto. Mas, no meio da apresentação, 

começou a se sentir mal. A vista escureceu, as pernas enfraqueceram, e ele percebeu 

que estava prestes a desmaiar. Tentou segurar, mas não deu. Encerrou o número de 

repente, disse “acabou-se a roda”, e o público ficou ali parado, sem entender direito o 

que estava acontecendo. Depois, ele juntou suas coisas, pegou a caixinha de som e 

atravessou a avenida. Quando entrou numa rua lateral, o corpo não aguentou mais: 

desmaiou na calçada, abraçado com o material de trabalho. Essa situação revela mais 

uma realidade de quem trabalha na rua. Mostra o quanto o corpo do artista é o próprio 

instrumento da arte. É com ele que o palhaço cria, faz rir, se comunica, mas é esse 

mesmo corpo que sente o peso, o cansaço e o limite. 

O desmaio de Henrique acaba dizendo muito sobre o que é fazer arte na 

rua. A rua exige presença, força e entrega, mas também cobra. Não há cortina, não 

há pausa, não há camarim. O artista está exposto o tempo todo, no meio da cidade, 

com seu corpo e sua vontade de encontro. Mesmo assim, é ali que o palhaço encontra 

sentido, na plateia, na roda que se forma, e no riso. É nesse risco que mora a beleza 

do trabalho: o artista que insiste, que continua, mesmo quando o corpo pede 

descanso. 

Henrique conta que, depois de desmaiar, começou a recobrar os sentidos 



94  

ainda deitado na calçada. Ele descreve que teve “aquele passamento”, e quando 

voltou a si, olhou ao redor e viu as coisas em volta: as barracas, as pessoas circulando, 

o movimento normal da feira. Tudo continuava igual, e ele ainda estava ali, pintado de 

palhaço, vestido e arrumado para a cena. A imagem é curiosa e sensível, o artista 

acordando no meio do cotidiano, misturado à vida comum, sem o brilho da roda ou a 

atenção do público, mas ainda carregando a presença do palhaço no corpo. 

Ele se levanta devagar, tentando entender o que havia acontecido, e nesse 

momento um homem para o carro e se aproxima para perguntar o que estava 

ocorrendo. Henrique, ainda tonto, tenta explicar o que sente, ao mesmo tempo em 

que observa a reação do outro diante da figura do palhaço fora do lugar habitual da 

cena. O diálogo que se segue mostra o contraste entre o olhar cotidiano das pessoas 

e a realidade do artista que trabalha na rua. É nesse ponto que Henrique relembra a 

situação em suas próprias palavras: 

 

[...] aí eu entro dentro do carro dele, passo mal de novo, e ele sai comigo e 
para na frente da minha casa, e eu desço, entro dentro de casa, e quando eu 
entro dentro de casa, assim que eu estou ficando melhor eu fico, eu fiquei 
assim, como é que esse cara sabia que eu morava aqui, e quem era esse 
cara né, nunca encontrei essa pessoa de volta, só sei que passei mal, 
desmaiei na feira com todas as coisas da roda, fui deixado em casa sem nem 
conhecer a pessoa, e o cabra foi me deixar direto em casa. Se naquela época 
existisse o Uber né... parecia que tinha sido um Uber que foi me buscar 
especialmente pra me deixar em casa. Mas aí acabou que eu fiquei bem, 
depois descobri que foi uma dessa de muita quentura né, não tinha, não tava 
hidratado suficiente pra aguentar ali aquela roda num pingo do meio-dia no 
Ceará (ROSA, Henrique. Entrevista via watsapp, 23 de Maio de 2025). 

 

O trecho evidencia como o humor permanece mesmo fora do contexto do 

espetáculo. O riso aparece não como técnica de cena, mas como resposta 

espontânea, como forma de lidar com o constrangimento e o próprio limite físico. O 

homem que o aborda representa o olhar comum da cidade, que nem sempre entende 

o artista ou reconhece o esforço por trás da figura do palhaço. Ainda assim, o encontro 

se transforma em cuidado, em conversa, em gesto de humanidade. Esse momento 

mostra como o palhaço, mesmo quando a apresentação termina, continua 

atravessando a vida real. A rua, que antes era o espaço da performance, agora se 

torna o lugar da vulnerabilidade e também da empatia. O artista, ainda com a pintura 

do rosto, já não está em cena, mas o riso segue presente, agora não como parte de 

um número, mas como expressão viva da relação com o outro. 

As histórias dos dois palhaços (Jean Pessoa e Henrique Rosa) revelam que 



95  

o trabalho na rua é atravessado por intensidades que vão além da cena. Cada 

encontro, cada roda e cada improviso colocam o artista diante de situações 

imprevisíveis, que testam não apenas sua técnica, mas também sua relação com o 

próprio corpo e com o público. A rua se torna um espaço de exposição total, onde o 

artista precisa lidar com o acaso, o desgaste físico, os olhares curiosos e, muitas 

vezes, o descaso. 

Ainda assim, é nesse mesmo ambiente que nascem as potências da 

palhaçaria urbana. O riso surge como uma forma de resistência, de reinvenção e de 

vínculo com quem passa. Entre quedas, sustos e gargalhadas, esses artistas seguem 

criando brechas de encontro no meio do cotidiano apressado das cidades. A 

palhaçaria, nesse sentido, não é apenas uma arte de fazer rir, mas um gesto de 

persistência, uma maneira de afirmar a vida mesmo em meio ao caos e à instabilidade 

do mundo urbano. 

 

2.5  Desafios e caminhos atuais do circo no Brasil: visões e referências. 

 

O circo no Brasil hoje mostra um cenário cheio de diversidade e novidade, 

atravessado por diferentes formas de criar, circular e se apresentar. As perspectivas 

atuais não se limitam à tradição circense clássica; elas se abrem para dialogar com a 

cidade, com o público e com outras linguagens artísticas. O circo é, ao mesmo tempo, 

herança de quem veio antes e território de reinvenção, capaz de criar novas poéticas 

e se mostrar presente no cotidiano urbano. Cada apresentação traz desafios, mas 

também oportunidades de experimentar novas formas de aproximação com as 

pessoas, seja no palco, na rua ou em espaços alternativos. 

A cena circense atual reúne artistas mais experientes e novas gerações, 

promovendo trocas entre memória e inovação. Há uma mistura de linguagens: teatro, 

dança, música, performance e até intervenções urbanas conversam com o circo, 

criando espetáculos que não cabem mais só no picadeiro tradicional. Essa 

combinação aproxima o público de forma única: ele pode rir, se surpreender, participar 

ou até se afastar, e tudo isso faz parte da experiência. É um circo que respira a cidade, 

se adapta aos espaços, aos públicos e às situações, transformando ruas, praças e 

palcos em territórios de encontro e criação coletiva. Além da dimensão estética, o 

cenário circense também é atravessado por políticas públicas, leis de incentivo e 

editais, que ajudam a dar visibilidade e suporte financeiro aos artistas. Mesmo com 



96  

desigualdades regionais e lacunas de investimento, os artistas encontram estratégias 

para circular e se manter ativos.  

A combinação de apoio institucional, quando existe, e muita criatividade 

mantém a cena viva e dinâmica, permitindo que diferentes projetos cheguem ao 

público e que a palhaçaria, o circo e as artes de rua se consolidem como práticas 

culturais relevantes. Tais mecanismos não apenas possibilitam a existência de 

múltiplos projetos, mas também promovem a inclusão de diferentes perspectivas 

estéticas e sociais, ampliando o alcance da palhaçaria e das arte de rua: 

  

O fomento à cultura possibilita que uma diversidade de agentes culturais 
circule e participe da vida cultural de seu local, região e país, introduzindo 
estéticas não dominantes. A cidadania cultural se torna, então, a busca por 
uma sociedade comunicativa, uma vez que se defende que pessoas e grupos 
marginalizados e, por isso, invisibilizados, tenham liberdade de expressão 
(KAUARK; ALMEIDA, 2021, p. 259). 

 

Essa reflexão evidencia que o fomento cultural não se limita apenas ao 

suporte financeiro: ele cria condições para que artistas e grupos historicamente 

marginalizados tenham voz e espaço de expressão, promovendo uma pluralidade de 

estéticas e práticas culturais. No contexto da palhaçaria e das artes de rua, isso 

significa que iniciativas criativas podem se consolidar e alcançar o público, mesmo em 

locais onde a infraestrutura ou os recursos são limitados. 

Diante desse cenário, as perspectivas atuais sobre o circo incluem, ainda, 

uma atenção maior à experimentação e à construção autoral. Muitos artistas 

trabalham em cima de repertórios próprios, criam dramaturgias flexíveis, adaptam 

números clássicos e incorporam improvisos que respondem ao espaço, ao público e 

ao momento. Isso significa que cada apresentação é única e cada espetáculo se 

molda às condições do local, mostrando como o circo brasileiro consegue se 

reinventar constantemente.  Entender essas perspectivas é perceber não apenas os 

espetáculos e suas técnicas, mas também os processos criativos, as estratégias de 

circulação e a relação com o público. É nesse jogo entre tradição e inovação, entre 

cidade e artista, palco e rua, que o circo brasileiro se mantém relevante e vivo, 

oferecendo experiências diferentes a cada apresentação e construindo caminhos que 

dialogam com a memória, com o presente e com novas possibilidades de futuro. 

Sobre isso, de acordo com Jean Pessoa (2025) ele diz que, embora em 

períodos anteriores as políticas públicas tenham sido mais restritivas para a 



97  

palhaçaria, hoje ele percebe mudanças significativas. Ele aponta que leis como a Lei 

Paulo Gustavo19 e a Lei Aldir Blanc20 abriram novas possibilidades, principalmente em 

níveis federal e estadual, favorecendo a circulação de recursos e oportunidades para 

artistas e grupos de palhaçaria. Esse avanço permitiu que muitos projetos, que antes 

dependiam exclusivamente de esforços individuais ou pequenos patrocínios, 

ganhassem suporte oficial e pudessem alcançar mais pessoas, fortalecendo a cena 

artística e o acesso do público à cultura de rua. 

No âmbito municipal, porém, especialmente em Timon, Maranhão, cidade 

onde Jean reside, os editais para cultura, circo e palhaçaria ainda são limitados. 

Apesar disso, ele percebe que algumas oportunidades começaram a surgir graças às 

leis federais e estaduais, mesmo que a prefeitura local ainda não ofereça um suporte 

consistente. Essa realidade mostra como a distribuição de políticas públicas no Brasil 

pode ser desigual: há avanços significativos em certos níveis, mas lacunas persistem 

em outros, exigindo que os artistas se adaptem e busquem estratégias próprias de 

circulação e sustentabilidade. 

Jean (2025) enfatiza, entretanto, que essas mudanças tornaram possível 

trabalhar com mais liberdade e estabilidade. Ele observa que, mesmo com limitações 

municipais, é possível planejar apresentações, acessar editais e organizar projetos de 

palhaçaria com relativa segurança. Essa percepção revela que, quando há políticas 

públicas mínimas funcionando, elas não apenas oferecem recursos, mas também 

legitimam o trabalho do artista, tornando-o reconhecido e protegido socialmente, o que 

é fundamental para a consolidação da prática artística em qualquer cidade. E que 

embora ainda haja desafios e desigualdades, as leis recentes representam um avanço 

concreto para a palhaçaria urbana. É um sinal de que o campo artístico está ganhando 

espaço e visibilidade, permitindo que os artistas explorem sua criatividade e 

construam trajetórias mais sustentáveis. A experiência dele mostra que, mesmo em 

contextos onde o apoio municipal é limitado, a combinação de políticas públicas 

federais e estaduais e a própria iniciativa do artista pode transformar o cenário cultural 

e abrir caminhos para novas gerações de palhaços e grupos de rua. 

 
19 A Lei Paulo Gustavo (Lei complementar nº 195/2022) é uma lei federal que destina recursos do 
governo para apoiar artistas, coletivos e projetos culturais em todo o Brasil, com o objetivo de fortalecer 
a cultura. 
20 A Lei Aldir Blanc (Lei nº 14.017/2020) foi criada para proteger trabalhadores e espaços culturais 
durante a pandemia de COVID-19, destinando recursos para a manutenção de projetos, casas de 
cultura, artistas e grupos culturais do Brasil. 



98  

 

             

       Foto 21 – Acervo pessoal/ Jean Pessoa                      Foto 22 – Acervo pessoal/ Jean Pessoa 

 

 

Na visão de Jean Pessoa (2025) sobre o circo atual, ele destaca que é uma 

arte de grande importância, uma linguagem que merece o mesmo reconhecimento de 

outras formas artísticas. Ele percebe o circo como um espaço de experimentação, 

mas também como uma prática que carrega memórias e tradições. Em suas 

observações, ele ressalta que, dentro da palhaçaria e do circo, existem debates 

constantes sobre as diferenças entre o circo contemporâneo e o circo tradicional. 

Segundo ele, há uma percepção de conflito: artistas do circo contemporâneo 

frequentemente se posicionam em contraponto ao circo tradicional, mesmo sabendo 

que suas práticas se baseiam em elementos desse circo histórico. 

Apesar desses debates, o artista não enxerga um distanciamento real entre 

as linguagens. Para ele, o circo continua sendo tradicional, mesmo em sua 

contemporaneidade, e é possível valorizar tanto as formas mais clássicas quanto as 

inovações que surgiram ao longo do tempo. Ele destaca que o circo-teatro, que muitas 

vezes é considerado uma linguagem mais tradicional, convive com outras linguagens 

e técnicas que foram se transformando, incorporando elementos que antes não 

existiam ou eram pouco explorados. Assim, o circo se apresenta hoje como um campo 

plural, capaz de dialogar com diferentes públicos e espaços: 

 



99  

Muitos são da habilidade da palhaçaria, circo queer, tem LGBT, circo LGBT, 
tem um monte, tem muita linguagem. Eu acho que o circo também, ele não 
ficou parado como a gente pode dizer, tradicional, não ficou só naquele 
tradicional, ele se contemporaneizou demais, ele está acompanhando assim 
o movimento né, ele está acompanhando o dia-a-dia, ele tá se modificando 
também, mas não perdendo suas raízes. Ainda tem quem faça o tradicional, 
ainda tem quem pesquisa contemporâneo. Então pra mim, o circo, ele está 
pra mim, ele está nas artes como todas as outras assim, ele é importante e 
necessário como todas as outras áreas, e é assim que eu vejo. Não sei se eu 
me expressei muito bem nessa daqui não, mas o circo pra mim é uma 
linguagem como todas as outras, importante tanto quanto (PESSOA, Jean. 
Entrevista via whatsapp, 01 de Maio de 2025). 
   

A fala evidencia como o circo brasileiro contemporâneo é plural e aberto a 

diferentes expressões, incorporando novas linguagens e identidades, como o circo 

queer e o circo LGBTQIA+, sem perder suas raízes tradicionais. Jean aponta que, 

apesar das inovações e adaptações ao dia a dia da sociedade, o circo mantém sua 

essência, equilibrando tradição e contemporaneidade. Essa visão mostra que o circo 

não é estático: ele se transforma, acompanha os movimentos culturais e sociais, e ao 

mesmo tempo preserva elementos históricos que lhe conferem identidade. Além 

disso, a percepção de Jean reforça que o circo é uma linguagem artística completa, 

tão importante quanto outras formas de arte. Ao reconhecer essa pluralidade, ele 

demonstra que o circo não se limita a uma estética ou estilo, mas oferece espaço para 

experimentação, diálogo com o público e reflexão sobre temas contemporâneos.  

Essa abertura permite que o circo participe ativamente da vida cultural, 

incorporando discussões sobre identidade, diversidade e práticas inovadoras, e ao 

mesmo tempo mantém seu vínculo com tradições e técnicas históricas. No conjunto, 

a fala sugere que o circo brasileiro atual é uma arte viva, capaz de se reinventar 

continuamente, dialogando com diferentes públicos e contextos, sem perder sua força 

como linguagem cultural singular e necessária. Essa combinação de tradição, 

inovação e diversidade torna o circo uma prática artística resiliente, relevante e em 

constante movimento 

Já Henrique Rosa (2005) ressalta que não é possível falar sobre como o 

circo se apresenta no Brasil como um todo, devido ao acesso limitado a outras regiões. 

No entanto, ele destaca que, em suas circulações pelo Nordeste, o circo de rua tem 

se mostrado muito bem produzido e organizado, evidenciando um trabalho 

consistente e de qualidade. Ele observa que os grupos de circo de rua estabelecem 

uma rede de contatos sólida, que possibilita a troca constante de informações e 

experiências. Essa rede se faz presente em estados como Piauí, Paraíba, 



100  

Pernambuco, Maranhão e Bahia, de modo que, ao passar por algumas cidades, os 

grupos visitantes já são recebidos por aqueles que fazem parte da rede local. 

Segundo o artista, essa interação entre grupos contribui para o 

fortalecimento do circo de rua, permitindo que os artistas assumam múltiplas funções, 

como produtor, encenador e diretor, e ampliem sua autonomia e capacidade de gestão 

das próprias apresentações. O trabalho coletivo, portanto, consolida a prática circense 

mesmo em espaços e estruturas limitados. O artista ainda enfatiza que essa 

circulação não se restringe apenas a apresentações, mas também envolve trocas de 

experiências, aprendizados e apoio mútuo. As conversas entre grupos, a observação 

de trabalhos alheios e a colaboração em eventos ajudam a criar um ambiente de 

cooperação e reconhecimento mútuo, fortalecendo a identidade do circo de rua no 

Nordeste. 

Esse movimento de articulação e troca entre os grupos de circo de rua 

revela como a prática circense se mantém dinâmica e capaz de se adaptar às 

transformações culturais e sociais, permitindo-lhe renovar-se constantemente: 

 

Toda manifestação cultural sofre alterações (inovações), conforme os 
contextos e transformações sociais, como, por exemplo, uma ópera, um 
concerto, a literatura, etc. 
Esse processo de evolução confere ao circo múltiplas modificações e 
adaptações, propiciando a ele uma nova configuração capaz de mantê-lo 
ativo em um mundo de intensas transformações e inúmeras opções de lazer” 
(MIRANDA; CORREIA, 2019, p.46). 

 

A citação evidencia que, assim como outras formas de expressão cultural, 

o circo de rua não é fixo ou imutável; ele se transforma e se adapta às demandas de 

cada época e contexto. A rede de contatos entre grupos, descrita por Henrique Rosa 

(2025), é um exemplo concreto desse processo, permitindo que a prática circense 

incorpore novas experiências, estratégias de circulação e formas de produção. Esse 

dinamismo garante que o circo de rua continue relevante e conectado com seu 

público, mesmo diante de mudanças sociais, culturais e econômicas, e reforça a ideia 

de que sua sobrevivência depende tanto da inovação interna dos grupos quanto da 

capacidade de se relacionar e dialogar com outras manifestações culturais. 

 



101  

   

       Foto 23– Acervo pessoal/Henrique Rosa                Foto 24– Acervo pessoal/Henrique Rosa 

 

O artista observa, no entanto, que, embora a rede regional seja robusta, ela 

ainda não se estende de maneira significativa para outras regiões do Brasil ou para o 

exterior. A circulação do circo de rua permanece, em grande parte, restrita à região 

Nordeste, mostrando que há espaço para expansão e maior integração entre 

diferentes grupos circenses. Apesar dessa limitação geográfica, Rosa (2025) acredita 

que a força dessa rede regional é um indicativo do potencial de consolidação do circo 

de rua no país. A organização interna dos grupos, a capacidade de assumir múltiplas 

funções e a troca constante de experiências formam a base para o crescimento e o 

fortalecimento do circo como prática cultural viva e relevante. 

Em síntese, a visão de Henrique Rosa (2025) evidencia que o circo de rua 

no Nordeste vem se fortalecendo a partir da colaboração entre grupos e da criação de 

redes locais. Ao mesmo tempo, aponta que o potencial do circo brasileiro 

contemporâneo depende tanto da consolidação dessas redes quanto da ampliação 

de sua abrangência geográfica, sugerindo que o futuro dessa prática está ligado à 

capacidade de articular e conectar experiências dentro e fora da região. 

Cada artista, com seu estilo, repertório e relação com o público, demonstra 

que o circo vai além do picadeiro tradicional, ocupando ruas, praças e diferentes 

espaços urbanos. Essa pluralidade evidencia que a prática circense atual não se limita 

a uma forma ou tradição única, mas se reinventa continuamente, incorporando 

elementos do teatro, da música, da dança e da performance. Observar a atuação 

desses dois palhaços permite compreender como a criação artística e a presença do 

circo nas cidades se conectam diretamente com a experiência do público, revelando 

a capacidade de adaptação, improviso e expressão própria que caracteriza o circo 

brasileiro contemporâneo. 



102  

 

3  CONSIDERAÇÕES FINAIS. 

 

Refletir sobre a palhaçaria contemporânea nos espaços urbanos é 

perceber a força de uma arte que resiste, se transforma e se reinventa a cada gesto. 

Ao longo deste trabalho, vimos que o circo, o teatro de rua e a palhaçaria compartilham 

a mesma pulsação: levar o riso e a poesia para lugares onde o cotidiano muitas vezes 

parece duro. A palhaçaria urbana é mais que um gênero artístico; é uma maneira de 

olhar o mundo, uma forma de existir que questiona as lógicas de consumo e 

espetáculo e devolve à arte seu lado humano e comunitário. 

Esta pesquisa buscou entender como o circo e a palhaçaria se mantêm e 

se transformam nas cidades do século XXI. Da história do circo tradicional até as 

novas formas de artistas de rua, percebe-se um deslocamento simbólico: o picadeiro 

saiu do chão de lona e foi para o asfalto, o céu se tornou o teto do palco e o público, 

que antes ficava em arquibancadas, agora participa, reage e improvisa. Essa 

mudança não é só física, mas também política e estética, mostrando como a arte se 

adapta e encontra novos caminhos para continuar viva. Nos espaços urbanos, a 

palhaçaria se mostra como resistência. É na calçada, na praça, no mercado e nas 

esquinas que o artista reafirma seu direito de ocupar o espaço público como lugar de 

encontro e expressão. Em um contexto em que a cultura enfrenta cortes, burocracia 

e falta de continuidade de políticas públicas, o palhaço urbano cria novas maneiras de 

existir. Ele inventa estratégias coletivas, usa o chapéu como bilheteria simbólica e 

transforma cada olhar em uma troca de experiências, mostrando que a arte não 

precisa de grandes estruturas para ser impactante. 

As entrevistas com os artistas mostraram a força dessas trajetórias e a 

profundidade de suas práticas. Cada fala evidencia um compromisso com a arte como 

forma de vida e com o riso como instrumento de transformação social. O palhaço, a 

palhaça, o grupo, a cena, todos se reconhecem como parte de uma rede viva, onde 

criar também é compartilhar afeto e resistência. Essa dimensão comunitária sustenta 

a palhaçaria nas ruas e a diferencia das produções voltadas apenas ao mercado, 

reforçando a importância de se valorizar o artista e sua prática cotidiana. Mesmo 

diante de desigualdades regionais e falhas institucionais, os artistas encontram 

maneiras de circular, formar público e manter viva a cena circense. O apoio 

institucional, quando existe, junto à criatividade cotidiana dos artistas, mantém a 



103  

chama acesa. É nesse espaço entre a ausência e a invenção que nasce a palhaçaria 

do século XXI, aquela que não se cala diante da falta de políticas, mas enfrenta os 

desafios com coragem e criatividade e resistencia. 

O fomento à cultura, quando acontece, funciona como uma ponte para a 

cidadania. Ele não só viabiliza projetos, mas garante o direito de expressão e de 

diversidade estética. Mesmo assim, as entrevistas mostram que ainda há uma 

distância entre as políticas formuladas e a realidade do artista de rua. As leis existem, 

mas muitas vezes não chegam aos corpos pintados, às risadas espalhadas e às lonas 

invisíveis que se estendem pelo chão quente da cidade. Esse contraste evidencia a 

necessidade de políticas mais próximas da prática e do cotidiano artístico. Ao longo 

da pesquisa, ficou claro que o palhaço urbano vai além do riso como entretenimento. 

Ele é mediador, provocador do olhar e mensageiro do absurdo do cotidiano. Sua 

presença nas ruas questiona a ordem, desorganiza certezas e transforma a 

vulnerabilidade em força.  

Esse artista do riso, símbolo deste estudo, representa essa condição 

híbrida e potente. Ele é artista e cidadão, corpo político e poético, indivíduo e coletivo. 

Sua falta de lona não é uma limitação, mas liberdade: estar em qualquer lugar, 

improvisar o palco na vida, transformar a rua em cena e o transeunte em público. Ele 

existe entre a arte e o real, e é nesse espaço que seu riso ganha sentido. A cidade se 

torna um grande palco em disputa. O espaço urbano, com suas tensões e 

desigualdades, é também o lugar onde o palhaço constrói novas formas de 

convivência e afeto. Ao rir e fazer rir, ele reorganiza o espaço, ressignifica o tempo e 

propõe uma nova maneira de se relacionar. O riso vira diálogo e cuidado, uma forma 

de humanizar a pressa e a indiferença das cidades, aproximando pessoas e criando 

conexões que muitas vezes não acontecem em outros contextos urbanos. 

O Palhaço sem lona não é apenas um título, mas um jeito de existir: uma 

arte que não depende de paredes, que se mantém na relação com as pessoas e que 

revela o sentido profundo de estar junto. Ele mostra que o palco pode estar em 

qualquer lugar, na praça, na esquina, na calçada. Sua prática transforma o cotidiano 

em espaço de encontro e expressão, provocando pequenas revoluções diárias no 

olhar de quem observa, ri ou participa. Cada gesto do palhaço sem lona é um convite 

à presença, à escuta, à atenção ao outro e ao mundo à sua volta. Ele caminha entre 

o sonho e o concreto, entre o poético e o político, lembrando que a rua também é casa 

e que o encontro é possível.  



104  

O riso continua sendo uma forma de resistência, mas também de diálogo, 

educação e transformação social. Ao ocupar as ruas, o palhaço sem lona questiona 

estruturas, desafia desigualdades e cria novos modos de relacionar-se com o espaço 

e com as pessoas. Sua presença mostra que, mesmo em meio à pressa, à indiferença 

e às dificuldades da vida urbana, ainda é possível rir, sonhar, inventar e recomeçar. A 

palhaçaria urbana, assim, não é só entretenimento: é um convite constante à reflexão, 

à empatia e à ação, reafirmando que a arte tem um papel vital na construção de uma 

sociedade mais justa, sensível e conectada. 

A expansão do circo para além da lona e sua inserção nas escolas de circo 

representa um processo significativo de reorganização das formas de transmissão e 

preservação dessa arte. Essa mudança marca uma transição entre o modelo 

tradicional de aprendizado, baseado na convivência familiar e na prática cotidiana sob 

a lona, e o modelo institucional, voltado para o ensino técnico e sistematizado. Ao 

adentrar as escolas de circo, a arte circense passa a dialogar com estruturas 

pedagógicas formais, incorporando metodologias, avaliações e registros, sem, 

contudo, perder sua dimensão empírica e vivencial. Esse movimento contribui para a 

legitimação do circo como campo de conhecimento e amplia as possibilidades de 

formação profissional para artistas e educadores. 

A presença da palhaçaria nesse contexto educacional específico evidencia 

um processo de consolidação e expansão de saberes. Nas escolas de circo, o palhaço 

deixa de ser apenas um personagem popular aprendido pela observação direta e pela 

prática dentro da trupe e passa a integrar um campo de estudo que articula teoria, 

técnica e criação. Essa sistematização do conhecimento circense permitiu novas 

formas de aprendizagem, de pesquisa e de produção artística, aproximando a 

palhaçaria de outras linguagens, como o teatro, a dança e as artes visuais. Além disso, 

o ambiente escolar possibilita o encontro entre diferentes gerações e tradições, 

fortalecendo a transmissão dos saberes de forma mais ampla e acessível. 

A institucionalização do ensino circense não representou o fim da lona, mas 

a ampliação de seus significados. As escolas de circo tornaram-se espaços de 

preservação, experimentação e inovação, garantindo a continuidade das práticas 

tradicionais ao mesmo tempo em que estimulam novas criações. A palhaçaria, nesse 

processo, expandiu-se para diferentes contextos, mantendo o vínculo com sua origem 

popular, mas incorporando novas referências estéticas e pedagógicas. A formação 

em palhaçaria passou a incluir reflexões sobre o corpo, o jogo, a comicidade e o papel 



105  

social do artista, o que contribui para a consolidação dessa linguagem como área de 

conhecimento autônoma dentro do campo das artes cênicas. 

Quando o circo sai da lona e passa a habitar as escolas de circo, ele amplia 

não apenas seus espaços de atuação, mas também seus modos de existir e se 

perpetuar. Essa transição permitiu a criação de novas redes de circulação de saberes 

e a formação de profissionais que, além de atuar artisticamente, assumem funções de 

docência, pesquisa e gestão cultural. O processo de ensino formalizado fortalece a 

presença do circo no campo educacional e cultural, garantindo maior visibilidade e 

reconhecimento social à arte circense. Assim, as escolas de circo se configuram como 

importantes mediadoras entre a tradição e a contemporaneidade, preservando 

práticas históricas e impulsionando novas linguagens. 

Portanto, quando o circo sai da lona e se insere nas escolas de circo, ele 

não apenas muda de espaço, mas transforma sua própria estrutura de transmissão e 

criação. A palhaçaria ganha novos contornos, amplia seus espaços de atuação e 

reafirma seu papel como linguagem artística e pedagógica de relevância cultural. Esse 

deslocamento simboliza um processo de fortalecimento da arte circense enquanto 

campo de saber, de formação e de resistência. Ao unir tradição e institucionalização, 

o circo contemporâneo demonstra sua capacidade de adaptação e continuidade, 

garantindo que a arte da palhaçaria permaneça viva, dinâmica e em permanente 

diálogo com a sociedade e com as novas gerações de artistas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106  

REFERÊNCIAS 

  

ALMEIDA, Raquel Franco. A rua é o picadeiro e o céu é a lona: a criação de uma 

palhaçada brincante. 2014. Dissertação (Mestrado em Artes Cênicas) – 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Centro de Ciências Humanas, Letras 

e Artes, Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas, Departamento de Artes, 

Natal, 2014; 

ARAÚJO, Felipe Ferreira. Espaços públicos em demanda: as atuais 

responsabilidades do Estado frente à efetivação do acesso à cultura. Revista em 

Tempo: Revista de Artigos do Primeiro Simpósio sobre Constitucionalismo, 

Democracia e Estado de Direito, Marília, v. 1, n. 1, 2016; 

BARROS, Rafael de. Palhaço de rua: a experiência de um artista latino-americano 

- um estado de risco. São Paulo: Giostri, 2022; 

BENÍCIO, Eliene. Saltimbancos urbanos: o circo e a renovação teatral no Brasil 

1980-2000. 1 ed. São Paulo: Perspectiva, 2018; 

BOAL, Augusto. Teatro do oprimido e outras poéticas políticas. 8º ed. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2008; 

BOLOGNESI, Mário. Palhaços. São Paulo: Editora Unesp, 2013; 

CABRAL, Michele Nascimento. Processos comunicacionais no teatro de rua: 

performatividade e espaço público. São Luís: Paco Editorial, 2018; 

CARREIRA, André. “Reflexões sobre o conceito de teatro de rua”. In: Telles, 

Narciso; CARNEIRO, Ana (orgs). Teatro de rua: olhares e perspectivas. Rio de 

Janeiro: E-papers, 2005; 

CASTRO, Alice Viveiros de. Elogio da Bobagem: palhaços no Brasil e no mundo. 

Rio de Janeiro: Editora Família Bastos, 2005; 

CASTRO. Lili. Palhaços: multiplicidade, performance e hibridismo. 1. ed. Rio de 

Janeiro: Mórula, 2019; 

CASTRO. Lilian Cristina Abreu. A arte do palhaço na história do teatro brasileiro: 

ausências e intercessões. RS HISTÓRICA, São Paulo, v. 14, p.102-121, jun. 2017. 

ISSN 2178-244X; 

CONTIN, Claudia; CASTAMAN, Aline. A maquiagem e o rosto sob a máscara da 

Commedia Dell’Arte. DAPesquisa, Florianópolis, v. 7, n. 9, p. 018-025, 2018. DOI 

10.5965/1808312907092012018. Disponível em: 

https://revistas.udesc.br/index.php/dapesquisa/article/view/13941. Acesso em: 20 



107  

fev. 2025; 

CORREIA, Eliana Rosa. “As Escolas de Circo no Brasil e a presença das mulheres na 

formação circense”. Urdimento – Revista de Estudos em Artes Cênicas, 

Florianópolis, v. 1, n. 46, abr. 2023; 

GALLO, Fabio Dal. Escola Picolino: o circo social e arte-educação. São Paulo: 

Perspectiva, 2018; 

KAUARK, Giuliana; ALMEIDA, Juliana Silva. Políticas de fomento à cultura como 

instrumento de promoção da cidadania e dos direitos culturais. Extrapensa, São 

Paulo, v. 14, n. 2, p. 247-263, jan/jun. 2021; 

KRONBAUER, Gláucia Andreza. A criação da escola nacional de circo no Brasil. 

1ª ed. Curitiba: Apres, 2019; 

MENEZES, Flávia Andresa Oliveira de. O risível no reisado de caretas do 

Maranhão. Curitiba: Editora CRV, 2018. 136 páginas;  

MIRANDA, Elderson Melo; CORREIA, Eliana Rosa, Narciso (org). Circo popular: 

tradição e arte na contemporaneidade. In:  TELES, Narciso (Org). Estudos de 

comicidade e circo. Coleção Artes da Cena, vol. 2. Jundiaí: Paco Editorial, 2019; 

NOGUEIRA, Patrick da Costa Pereira. A escola de circo: caminhos pedagógicos e 

cenários políticos na construção e implantação da escola nacional de circo Luiz 

Olimecha. 2024. 108 p. Dissertação (Mestrado em Educação) - Universidade do 

Estado do Rio de Janeiro, Faculdade de Educação, Rio de Janeiro, 2024; 

PANTANO, Andreia. A personagem palhaço. São Paulo: Editora UNESP, 2007; 

PESSOA, Jean. Entrevista concedida a Augusto Torre via whatsapp, em 1º de Maio 

de 2025; 

ROSA, Henrique. Entrevista concedida a Augusto Torre via whatsapp, em 23 de 

Maio de 2025; 

SANTOS, Wander Paulus de Sousa dos. Atuação do palhaço de rua: histórias de 

fazer e de como ensinar a fazer. In: ENCONTRO DE HISTÓRIA DA ANPU, 17., 2016, 

Rio de Janeiro. Anais… Rio de Janeiro: ANPU, 2016; 

SILVA, Hermínia. Circo-teatro: Benjamim de Oliveira e a teatralidade circense no 

Brasil.Organização Itaú Cultural. São Paulo: Itaú Cultural; WMF Martins Fontes, 

2022. 220 p.; 

______________. O circo no Brasil: sua arte e seus saberes: do final do século 

XIX a meados do século XX. 1996. Dissertação (Mestrado em História) - 

Universidade Estadual de Campinas, Campinas, SP, 162 p.; 



108  

______________. Palhaço Piolín e Suas Histórias. Galpão do Circo, 06 out. 2009. 

Disponível em: https://www.galpaodocirco.com.br/noticias/palhaco-piolin-e-suas-

historias. Acesso em: 07 fev. 2025; 

TURLE, Licko; TRINDADE, Jussara. Teatro de rua do Brasil: a luta pelo espaço 

público. São Paulo: Perspectiva, 2016; 

VIEIRA, Marcílio de Sousa. Estética da Commedia Dell’ Arte: contribuições para o 

ensino das artes cênicas. Dissertação de Mestrado. Universidade do Rio Grande do 

Norte, Natal, 2025. 148 p. 

 


