
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA E CONEXÕES ATLÂNTICAS 

CULTURAS E PODERES 

MESTRADO EM HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CARLOS AUGUSTO LIMA BARROS 

 

 

O ORIENTE ASCENDE EM ROMA: uma análise das representações documentais do 

imperador romano Heliogábalo (218-222 d.C.) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Luís – MA 

2025 

 



 

 

CARLOS AUGUSTO LIMA BARROS 

 

 

O ORIENTE ASCENDE EM ROMA: uma análise das representações documentais do 

imperador romano Heliogábalo (218-222 d.C.) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação 

em História, da Universidade Federal do Maranhão, 

visando a aquisição do grau de mestre em História e 

Conexões Atlânticas: Culturas e Poderes. 

 

Orientador: Prof. Dr. Alexandre Guida Navarro 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Luís – MA 

2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

CARLOS AUGUSTO LIMA BARROS 

 

 

O ORIENTE ASCENDE EM ROMA: uma análise das representações documentais do 

imperador romano Heliogábalo (218-222 d.C.) 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 

História, da Universidade Federal do Maranhão, visando a aquisição 

do grau de mestre em História e Conexões Atlânticas: Culturas e 

Poderes. 

Aprovada em 10 de outubro de 2025 

BANCA EXAMINADORA 

 Prof. Dr. Alexandre Guida Navarro 

UFMA 

Orientador 

 

 

Prof. Dr. Glaydson José da Silva 

UNIFESP 

Examinador externo 

 

 

Profª. Drª.Mariana Zanchetta Otaviano  

IPHAN 

Examinadora externa 

 

 

 

O Programa de Pós-Graduação em História, da Universidade Federal do Maranhão, certifica que esta é a versão 

final do trabalho de conclusão que foi julgado adequado para a obtenção do título de (mestre ou doutor) em 

História e Conexões Atlânticas: Culturas e Poderes. 

 

 

 

  

 

 
__________________________ 

Prof(a). Dr(a). Italo Domingos Santirocchi 

Coordenador(a) do PPGHis UFMA 

__________________________ 

Prof(a). Dr(a). Alexandre Guida Navarro 

Orientador(a) – PPGHis UFMA 



 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho a todos os pesquisadores que mesmo em 

meio as adversidades, se arriscaram a seguir pelo âmbito que 

lhes inspirava paixão e entusiasmo. 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 Agradeço à minha mãe, Maria das Dores Lima Barros, pela sua criação empenhada em 

mostrar que a educação é o bem mais precioso que podemos herdar e algo que nenhuma 

pessoa pode nos tirar. Agradeço pelo seus sacrifícios, por sua disponibilidade, pelo seu 

amparo e cuidado que me proporcionaram concluir meu ensino básico, minha graduação e 

agora meu mestrado. A figura da minha mãe foi essencial para que eu pudesse ser inspirado a 

aprender cada vez mais. 

 Agradeço aos meus amigos de graduação na UEMA e de espaços fora do âmbito 

acadêmico pelos momentos de tranquilidade e diversão que contribuíram para eu pudesse 

enfrentar essa etapa da minha vida com maior disposição. 

 Agradeço meu amigo, Luiz Sérgio, por ter me ajudado com tantos debates e discussões 

históricas tanto sobre meu tema quanto sobre a história em geral. Através deste amigo, eu me 

senti desafiado, inspirado e amparado a continuar meu estudo, inclusive após uma 

qualificação traumatizante, e também a aprender a filtrar e ignorar algumas críticas. 

 Agradeço ao meu amigo de graduação, Cleonisson, por ter me apresentado o livro Os 

Césares: apogeu e loucura, o qual proporcionou meu primeiro contato com o imperador 

Heliogábalo e consequentemente o desenvolvimento de um projeto de mestrado. 

 Agradeço à Profª Drª Ana Lívia Bomfim Vieira por ter me apresentado os primeiros 

textos historiográficos que tratavam sobre o imperador Heliogábalo, introduzindo meu estudo 

em uma perspectiva mais crítica e científica. 

 Agradeço à Profª Drª Pollyanna Gouveia Mendonça Muniz por ter contribuído 

imensamente para que este trabalho se adequasse a área de concentração do programa e 

também por ter sido a única professora do programa a ter me feito sentir incluído e valorizado 

em relação a minha pesquisa dentro do mestrado em História na UFMA. 

 Agradeço ao meu orientador, Profº Drº Alexandre Guida Navarro, pelas contribuições 

para a produção deste trabalho e por ter aceitado o desafio de me orientar. 

 Agradeço à CAPES pela disponibilização da bolsa de mestrado, a qual foi 

fundamental para que eu pudesse continuar cursando o mestrado e pudesse custear minhas 

despesas. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“[...] Mas Heliogábalo, o magnífico Adônis, foi também o monstro mais cruel 

que haja ocupado o trono do Império. Por seus vícios abjetos e suas invenções 

dementes, avantajou-se de cem côvados ao satânico Nero!” (Ivar Lissner, 

1985, p. 358). 



 

 

RESUMO 

Heliogábalo foi um jovem sírio, natural da cidade de Emesa, que aos seus 14 anos se tornou 

imperador de Roma durante os anos de 218 a 222 d.C. através de um golpe político 

supostamente orquestrado por sua avó, Júlia Mesa, que derrubou o atual governante, Macrino. 

As narrativas em torno do seu período no poder se constituíram por representações negativas 

sobre a forma como governava, como manifestava sua identidade cultural síria/oriental, a 

maneira como mantinha suas relações homoeróticas e sua efeminação. A ascensão de 

Heliogábalo está envolvida no contexto do Império Romano do terceiro século, período de 

ascensão de orientais em postos políticos romanos e também de uma coalizão de poder sírio 

no meio imperial, sendo assim o imperador é envolvido em forças políticas que contribuíram 

para sua permanência no poder, como aliados orientais, pessoas de baixas camadas sociais e a 

figura de sua avó e mãe que se encaixam no que ficaria conhecido por estudiosos como a 

Dinastia das Júlias. As representações de Heliogábalo entravam em confronto com os próprios 

valores e costumes romanos, que podem ser enquadrados no termo latino mos maiorum, 

noção aristocrática que moldava diferentes aspectos da sociedade romana, regendo a forma 

como ela deveria se portar, logo ao ser associado enquanto alguém que desrespeitava o mos 

maiorum, o imperador é inserido em uma categoria de perturbação da ordem do Império 

Romano. Descrito em narrativas como um tirano cruel, oriental exótico e fanático, bem como 

um efeminado receptor em suas relações homoeróticas e influenciado por figuras femininas, 

Heliogábalo é permeado por representações que revelam diferentes aspectos da sociedade 

imperial romana, possibilitando que através do estudo de Heliogábalo possamos compreender 

o próprio Império Romano. Essa pesquisa objetiva analisar as representações textuais antigas 

em torno do imperador Heliogábalo a partir dos eixos Imperador, Oriental e Desviante, para 

assim, compreender a partir de sua representação, o contexto romano no qual estava 

envolvido, trabalhando com aspectos que envolvem o mos maiorum, conexão entre Roma e o 

Oriente, noções sobre a efeminação e homoerotismo, a influência feminina no poder imperial, 

entre outros elementos, problematizando noções descontextualizadas de um Império sem 

trocas culturais ou possuidor de uma virilidade extrema. 

Palavras-chave: Heliogábalo; Mos maiorum; Oriente; Representação; Império Romano. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

Elagabalus was a young Syrian, born in the city of Emesa, who at the age of 14 became 

emperor of Rome from 218 to 222 AD through a political coup allegedly orchestrated by his 

grandmother, Julia Maesa, which overthrew the current ruler, Macrinus. The narratives 

surrounding his time in power are characterized by negative representations of the way he 

governed, how he manifested his Syrian/Eastern cultural identity, his homoerotic 

relationships, and his effeminacy. Elagabalus's rise to power is embedded in the context of the 

third-century Roman Empire, a period of ascendancy of Easterners to Roman political 

positions and a coalition of Syrian power within the imperial sphere. Thus, the emperor is 

implicated in political forces that contributed to his continued power, such as Eastern allies, 

people from lower social classes, and the figures of his grandmother and mother, who fit into 

what would become known by scholars as the Julia Dynasty. Elagabalus's depictions clashed 

with Roman values and customs, which can be framed by the Latin term mos maiorum, an 

aristocratic notion that shaped various aspects of Roman society, governing how it should 

behave. Therefore, by being associated with someone who disrespected the mos maiorum, the 

emperor is placed in a category of disruption of the Roman Empire's order. Described in 

narratives as a cruel tyrant, an exotic, fanatical Oriental, as well as an effeminate recipient in 

his homoerotic relationships and influenced by female figures, Elagabalus is permeated by 

representations that reveal various aspects of Roman imperial society, enabling us to 

understand the Roman Empire itself through the study of Elagabalus. This research aims to 

analyze ancient textual representations surrounding the emperor Heliogabalus from the 

Emperor, Oriental and Deviant axes, in order to understand, from his representation, the 

Roman context in which he was involved, working with aspects involving the mos maiorum, 

connection between Rome and the East, notions about effeminacy and homoeroticism, the 

feminine influence in imperial power, among other elements, problematizing decontextualized 

notions of an Empire without cultural exchanges or possessing extreme virility. 

Keywords: Elagabalus; Mos maiorum; East; Representation; Roman Empire. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

LISTA DE FIGURAS 

Figura 1 – Busto do Imperador Heliogábalo de 221 d.C. ..........................................  p. 27 

Figura 2 – Mapa dos domínios romanos do Império no segundo século (117 d.C.) ..........  

 ....................................................................................................................................  p. 31 

Figura 3 – Esquema dinastia dos Severos e das Júlias ..............................................  p. 35 

Figura 4 – Esquema dinastia Antonina ......................................................................  p. 43 

Figura 5 – Pintura de tinta a óleo, The Roses of Heliogabalus, 1888 .......................  p. 57 

Figura 6 – Mapa mostrando os domínios dos Diádocos, após a Batalha de Corupédio ....  

 ....................................................................................................................................  p. 71 

Figura 7 - Mapa mostrando a divisão da “Cele Síria” e da “Síria Fenícia” ..............  p. 75 

Figura 8 - Mapa da divisão Ocidente e Oriente no mundo contemporâneo ..............  p. 79 

Figura 9 – Moeda do Imperador Heliogábalo (Marcus Aurelius Antoninus Augustus) .....  

 ..................................................................................................................................  p. 102 

Figura 10 – Busto de Júlia Domna ..........................................................................  p. 148 

Figura 11 – Moeda com busto de Júlia Mesa ..........................................................  p. 152 

Figura 12 – Busto de Júlia Soémia ..........................................................................  p. 157 

Figura 13 – Busto de Júlia Mameia .........................................................................  p. 159 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................................ 10 

CAPÍTULO 1: IMPERADOR .................................................................................................. 25 

1.1. O florescer do futuro Império ........................................................................................ 25 

1.2. Duas dinastias, um só imperador ................................................................................... 34 

1.3. Aos moldes “heliogabalos” ............................................................................................ 50 

CAPÍTULO 2: ORIENTAL ...................................................................................................... 69 

2.1. Um Oriente romano ....................................................................................................... 69 

2.2. Oriente e Ocidente em contato ...................................................................................... 82 

2.3. O deus-sol e o imperador sacerdote ............................................................................... 94 

CAPÍTULO 3: DESVIANTE ................................................................................................. 112 

3.1. O desvio do ser ............................................................................................................ 112 

3.2. Luxúria e homoerotismo .............................................................................................. 129 

3.3. A dinastia das Júlias ..................................................................................................... 146 

Considerações Finais .............................................................................................................. 164 

Referências ............................................................................................................................. 173 

Fontes Primárias ................................................................................................................. 173 

Sites .................................................................................................................................... 173 

Bibliografia ......................................................................................................................... 173 

 



10 

 

INTRODUÇÃO 

 A Roma antiga é o cenário de diferentes estudos e discussões sobre sua origem e 

contribuição para a formação do mundo ocidental. Sua história suscitou pesquisas 

interessadas em entender mais sobre esta cidade de longa duração e com um impacto 

significante que suscita ainda na contemporaneidade com análises que buscam abranger 

diferentes aspectos sobre Roma. 

 O Império Romano se destaca no meio historiográfico em relação ao estudo de seu 

funcionamento político, impacto, desmembramento entre a Roma ocidental e o Império 

Bizantino ou Império Romano do Oriente, a crise e reconfiguração da parte ocidental, até 

propriamente o estudo dos grandes homens na figura dos imperadores que marcaram a 

mentalidade de estudiosos e conhecedores de Roma. 

 Ao longo da historiografia, tendo por importante contributo a escola dos Annales, 

ocorreram mudanças na forma como esses estudos sobre Roma foram realizados, sendo 

acrescentadas novas temáticas como a de gênero e até mesmo sexualidade, novas perspectivas 

como a da História global ou mesmo uma análise vista de baixo, a partir de sujeitos comuns 

da sociedade. Essa mudanças nos estudos se justificam pela transformação que a história irá 

passar ao longo do tempo.  

A história cultural nos servirá como uma das bases teóricas que permeiam essa 

pesquisa. Peter Burke (2021) afirma que a chamada “nova história cultural”, surgida por volta 

do final da década de 1980, surgida com uma ênfase em mentalidades, suposições e 

sentimentos representou uma reforma na tradição como com a maior atenção ao estudo da 

cultura material que anteriormente era deixada de lado em relação aos seus aspectos 

simbólicos, além do uso de novos conceitos como a de práticas e representações, esse 

segundo conceito será primordial para esse estudo. 

A história cultural parte do pressuposto que qualquer indivíduo produz cultura, 

independente de quem seja, ao se comunicar, seja oralmente ou pela escrita, o ser humano 

produz cultura, seu próprio modo de vida já pode ser considerado enquanto um exemplo ou 

marca cultural (Barros, 2003, p. 146).  

A história cultural busca entender os mecanismos de produções e influências da 

cultura. Esse interesse também atinge os sujeitos e agências produtoras de cultura, os seus 

meios de produção e transmissão e os padrões relacionados aos objetos culturais como “as 

'visões de mundo', os sistemas de valores, os sistemas normativos que constrangem os 



11 

 

indivíduos, os 'modos de vida'...” (Barros, 2003, p. 148), que se relacionam tanto aos grupos 

sociais quanto as concepções que se formam a estes mesmos grupos sociais. 

Tendo por base principal a história cultural em especial com a noção de representação 

que será explicada mais adiante, esse trabalho objetiva analisar as representações textuais 

antigas em torno do imperador Heliogábalo e assim compreender o próprio contexto romano 

no qual estava envolvido. Por meio de uma análise em torno do que é escrito sobre o 

governante, é possível compreender aspectos relacionados a ele, bem como diferentes 

elementos da sociedade romana que estão atrelados à sua própria história e conduta, o que 

torna seu estudo uma considerável contribuição para a historiografia sobre Roma antiga. 

O estudo sobre o imperador romano Heliogábalo permite entender a pluralidade 

cultural que esteve presente na Antiguidade, combatendo distorções que atestam para uma 

homogeneidade europeia que beira a uma desqualificação do que fugia do eixo europeu 

ocidental. É possível discutir a memória desse imperador oriental em Roma, que é 

representado enquanto um desviante dos valores romanos. 

Nosso trabalho possui por problema central a própria visão cristalizada na mentalidade 

contemporânea em relação a um Império Romano subjugador que definiu a cultura de 

diferentes povos, através de um processo de romanização, ou seja, de imposição de sua 

cultura de forma homogênea, enquanto as tradições, hábitos, ritos do “Outro” eram 

eliminados. É necessário levar em consideração as trocas culturais que influenciaram o 

Império Romano, pois através da análise dessas interações e conexões conhecemos uma 

Roma heterogênea que ultrapassa os discursos das próprias fontes escritas. 

Outra noção contemporânea que problematizamos seria a de um Império que emulava 

uma virilidade extrema, ignorando o próprio contexto de diferentes identidades que existiram 

no contexto romano, é essencial que se leve em consideração que estamos diante de uma 

sociedade que vivenciava situações de homoerotismo1 com diferentes significados. Devemos 

pensar para além de uma “heterossexualidade compulsória” ou de abertura a uma vivência 

“homossexual”; é necessário que busquemos entender tais envolvimentos afetivos/sexuais 

permeados pelas próprias noções da época, que não necessariamente pensavam a partir de 

uma ótica de sexualidade. 

 
1 Atração sexual ou romântica entre pessoas do mesmo sexo. Utilizaremos tal termo para englobar o âmbito das 

práticas eróticas, afetos e desejos entre pessoas do mesmo sexo no mundo romano, assim evitamos encaixar os 

indivíduos em uma determinada sexualidade. 



12 

 

Acreditamos que Heliogábalo representou justamente um contraponto a essas visões 

que problematizamos, pois é representado sob a perspectiva de um imperador que governou o 

Império Romano através de um golpe político orquestrado por uma figura feminina, trouxe 

aspectos de sua cultura oriental, como sua religiosidade, para a região romana e mostrou uma 

luxúria próxima da efeminação e homoerotismo receptor. Tais representações revelam os 

anseios, preocupações, rejeições, aceitações e limites que envolviam a sociedade romana de 

sua época, bem como as conexões com o mundo oriental e presença de indivíduos que se 

distanciavam de uma noção de virilidade. 

Nossa tese central parte do entendimento que o estudo das representações do 

imperador Heliogábalo torna possível compreender diferentes aspectos sobre sua figura, como 

sua afronta à ordem romana, o estabelecimento do contato oriente e ocidente através de sua 

identidade cultural e a exibição de uma efeminação que contrastava com ideais de virilidade, e 

que esses elementos particulares se mesclam a elementos gerais do próprio contexto imperial, 

pois revelam aspectos de funcionamento da sociedade romana e dos seus escritores antigos.  

Estudar Heliogábalo contribui para um entendimento que vai além de uma pura escrita 

biográfica, sua figura evoca um contexto muito maior de conhecimento sobre a sociedade que 

o envolvia e sobre os próprios escritores antigos que estão envolvidos nas fontes textuais que 

atestam sua história. As produções textuais romanas revelam resistências, conexões, 

dissidências, barreiras, entre outros elementos que constroem essa sociedade e podem ser 

analisados a partir do imperador e sua trajetória.  

É importante ressaltar que estivemos conscientes durante a escrita deste trabalho da 

produção moderna que percorre o imperador Heliogábalo, com autores que contribuíram para 

que sua imagem fosse analisada, dividindo-se entre aqueles que apresentam análises próximas 

às narrativas das fontes escritas e aqueles que apresentam uma visão mais crítica em relação à 

forma como Heliogábalo é colocado nos documentos antigos, contribuindo, assim, para um 

novo estudo em relação ao imperador. 

Na primeira categoria acima ressaltamos o historiador inglês Edward Gibbon, em seu 

livro A história do declínio e queda do Império Romano (2005), no qual o autor apresenta 

uma visão em consonância com as fontes escritas antigas, Heliogábalo é tratado como 

símbolo de decadência moral e política do Império Romano, assim, sua narrativa acaba por 

reforçar os próprios discursos presentes nos documentos antigos. Outro autor que se inclui 

nessa perspectiva é o jornalista e divulgador histórico alemão, Ivar Lissner, com seu livro Os 

césares: apogeu e loucura (1985), seu escrito é um exemplo de que a memória sobre 



13 

 

Heliogábalo perpassou o campo historiográfico, bem como sua colocação negativa, pois o 

autor apresenta o imperador como alguém exótico e depravado, não fazendo uma crítica das 

fontes escritas. 

Na segunda categoria ressaltamos a historiadora brasileira Semíramis Corsi Silva que 

lançou diferentes artigos (2017; 2019) e capítulos de livro (2018; 2021) que abordam 

Heliogábalo a partir de teorias contemporâneas, se preocupando em fazer uma análise crítica 

sobre as suas representações nas fontes escritas e destacando elementos da própria sociedade 

romana. Outro contribuinte seria o historiador espanhol Leonardo de Arrizabalaga Y Prado 

(2010), que em seu livro The emperor Elagabalus: fact or fiction? apresenta a figura de 

Heliogábalo como uma construção estereotipada, resultante de uma propaganda hostil e 

construções literárias que visavam retratá-lo negativamente, apresentando uma considerável 

desconfiança em relação as narrativas das fontes escritas. 

Perpassando por produções moralistas e sensacionalistas, bem como leituras de teor 

mais crítico em relação às fontes, a historiografia e produção literária em relação a 

Heliogábalo vêm ao longo dos anos se tornando mais difundida e sua figura mais conhecida. 

Ao apresentar essas contribuições acima objetivamos deixar claro que nosso trabalho não 

apresenta um objeto inédito, tendo outras contribuições de pesquisadores, contudo optamos 

por nos centrar nas fontes textuais e não nos limitarmos às interpretações de outros 

estudiosos, usando algumas contribuições para enriquecer esse trabalho, mas propondo uma 

análise sobre as fontes textuais com novas reflexões e críticas. 

O conhecimento sobre a figura de Heliogábalo parte principalmente de três obras, 

História de Roma, de Dião Cássio, História romana depois de Marco Aurélio, de Herodiano, 

e o compilado de capítulos por diferentes escritores antigos reunidos em torno do livro 

História Augusta. As três fontes primárias dedicam um conteúdo significativo sobre a figura 

do imperador, logo, se mostram bem importantes para uma pesquisa a seu respeito. 

Dião Cássio foi um historiador grego nascido na cidade de Niceia, na Bitínia2, atual 

Turquia, provavelmente por volta de 163 ou 164 d.C. Sua família era abastada e influente no 

cenário político local, seu pai, Cássio Aproniano, foi um senador consular3 e governador de 

três províncias imperiais, que dividia seus negócios e laços sociais entre Niceia e Roma, onde 

fez sua carreira política, e sua cidade natal, Nicéia (Esteves, 2019, p. 195). 

 
2 Niceia foi uma cidade grega que se localizava na região e depois província romana da Bitínia, localizada no 

noroeste da Ásia Menor. 
3  Senador que também havia exercido o cargo de cônsul, que era a magistratura mais alta do governo romano. 

Este título indicava uma pessoa de grande prestígio e influência, tendo uma longa trajetória política e militar. 



14 

 

Seguindo os passos do pai, Dião Cássio também teria construído uma carreira política 

em Roma. Segundo o historiador alemão Martin Hose (2010, p. 442), por volta de 180, Dião 

Cássio teria passado a viver em Roma; a partir de 192, se juntou ao Senado, já que em sua 

História Romana passa a falar sobre essa na primeira pessoa do plural; em 194 ou 195, foi 

designado pretor4, e durante o governo de Septímio Severo (193-211 d.C.) e de Severo 

Alexandre (222-235 d.C.) teria sido eleito cônsul5.  

O historiador canadense-britânico Timothy Barnes (1984, p. 244-245) acrescenta que o 

escritor antigo teria desenvolvido uma relação de amicus6 com o imperador Septímio Severo, 

algo que perdurou durante o governo do seu sucessor e filho, Caracala (211-217 d.C.), estando 

ainda presente em Roma após o seu assassinato e ascensão daquele que o sucederia, Macrino 

(218 d.C.). Essa permanência no império durou até pouco antes do posterior assassinato de 

Macrino e consequente ascensão de Heliogábalo, com o primeiro o nomeando curador7 de 

Pérgamo8 e Esmirna9, o que o levou para fora do Império. 

Nos anos iniciais do governo de Heliogábalo, durante o inverno de 218/219, Dião 

estava em Pérgamo, dali teria voltado para sua terra natal e depois ido para a região da África 

como procônsul10; após um período nesse local teria governado a Dalmácia11, e depois a 

Panônia Superior12, e então retornado a Roma somente em 229, já no governo de Severo 

Alexandre. As datas do seu pro-consulado e de seus dois mandatos nas cidades acima não são 

exatas, o próprio escritor antigo dá a entender que ocorreram durante o governo de Alexandre, 

mas Barnes (1984, p. 243-244) desconfia dessa narrativa e afirma que provavelmente teriam 

ocorrido ainda durante o reinado de Heliogábalo, no ano de 220/221. 

 
4 Tratava das questões jurídicas. Se dividia em pretores urbanos, responsáveis pela justiça na cidade, e os 

pretores peregrinos, que tratavam da justiça no meio rural e entre os estrangeiros. 
5 Responsáveis por fazer cumprir as leis e decretos do Senado e das Assembleias, também podiam reunir as casas 

do legislativo e propor novos atos. Teve um destaque muito importante durante a República romana, contudo no 

Império perdeu parte considerável de sua influência se tornando muito mais uma figura representativa, mas ainda 

destacada. 
6 Equivalente latino de “amigo”. 
7 Responsáveis por funções administrativas específicas como a fiscalização de obras de construção ou restauro 

que o imperador autorizava ou subsidiava numa cidade, pelo abastecimento de água ou pela distribuição de 

grãos. 
8 Antiga cidade grega, localizada na região da Ásia Menor, atualmente na Turquia. 
9 Cidade da Grécia Antiga localizada em um ponto estratégico na costa do mar Egeu da Anatólia, atual Turquia. 
10 Responsáveis por governar e administrar as províncias romanas, incluindo a arrecadação de impostos, a 

manutenção da ordem, a gestão da justiça e o comando de tropas. 
11 Província romana que abrangia a maior parte dos modernos estados da Albânia, Croácia, Bósnia e 

Herzegovina, Montenegro e Sérvia. 
12 Província do Império Romano, correspondente à atual Hungria ocidental e partes da Áustria oriental, bem 

como partes de vários estados balcânicos, principalmente Eslovênia, Croácia e Sérvia. 



15 

 

Em relação a produção da História Romana, originalmente chamada de Romaike 

Historia, o próprio Dião Cássio (LXIII 23, 1-5, p. 117; 119) afirma que anteriormente havia 

escrito e publicado um pequeno livro sobre sonhos e presságios que influenciaram Septímio 

Severo a aguardar pelo poder imperial, o qual após alcança-lo teria enviado uma carta com 

agradecimentos e elogios.  

Após o ocorrido, no mesmo dia, ao dormir no anoitecer, Dião Cassio teria sonhado 

com um força divina que o ordenou a escrever “a história”, esta seria dedicada às guerras que 

se seguiram à morte de Cômodo, a partir daí, levando em consideração a aprovação do 

próprio imperador e de outras pessoas sobre esse último escrito, surgiu o desejo de uma 

compilação de tudo que dizia respeito aos romanos. Dião afirma que passou 10 anos 

coletando a história desde os primórdios de Roma até a morte de Severo e outros doze anos 

compondo sua obra. 

Posteriormente em seu escrito, Dião Cássio (LXXIX 10, 1-2) afirma que após a morte 

de Septímio Severo teria tido uma visão em que este o convidava a aprender com precisão e 

escrever um relato sobre tudo que foi dito e feito em Roma.  

Conforme o doutor em letras brasileiro Anderson Martins Esteves (2019, p. 199), esses 

trechos acima foram interpretados pelos estudiosos como afirmações de que inicialmente o 

escritor antigo pretendia escrever um compilado das origens romanas até a morte de Septímio 

Severo, contudo depois decidiu continuar a escrita sobre os demais imperadores. 

Concordando com outros pesquisadores, o autor situa o período de coleta das fontes e escrita 

da obra entre 211 a 233 d.C. 

A História de Roma é composta por 80 livros que abrangiam desde a fundação de 

Roma (chegada do herói troiano Eneias, conhecido como fundador de Roma) até o início do 

governo de Alexandre Severo em 229, contudo parte dos manuscritos se perderam ao longo 

do tempo tendo sobrevivido os livros de 36 a 54 (68-10 a.C.) e fragmentos dos livros 55 a 60 

(9 a.C. – 46 d.C.). 

O restante da História teria sido restaurado por trechos de obras históricas produzidas 

no governo do imperador bizantino Constantino Porfirogênito (912-959 d.C.), mas também 

através “da obra do monge Xifilino (séc. XI), que fez uma epítome dos livros 36 a 80; [...] da 

obra de Ioannes Zonaras (séc. XII), usada para reconstituir os primeiros 20 livros de Díon” 

(Esteves, 2019, p. 201), dentre esses, Xifilino seria o mais fiel ao texto, enquanto Zonaras 

teria feito alterações ao texto original. 



16 

 

O escrito de Dião Cássio é um reflexo de uma aristocracia tradicional imperial, 

defensora da ordem e dos valores romanos. Segundo o historiador brasileiro Ariel Garcia 

Corrêa (2019, p. 28), Dião Cássio, embora tivesse origem grega, considerava-se romano, o 

que pode ser explicado pela identificação dos habitantes da região da Bitínia com seu 

anexador, o Império Romano, “os aristocratas da Bitínia assumiam uma identidade política 

romana, embora continuassem gregos no sentido étnico do termo”.  

Ao abordar sobre o período imperial, traz uma clara diferenciação entre os bons e 

maus imperadores, embora não recaia em uma simples definição de heróis e vilões, 

acrescentando em determinados pontos, aos personagens mais elogiados, características 

negativas e, a outros personagens criticados, características positivas. 

Para Dião Cássio a elite senatorial é “a essência definidora do Estado romano”13 

(Kemezis, 2014, p. 148), assim as relações estabelecidas entre o imperador e o Senado são 

originadas pelos valores da época em que estão inseridas e as descrições estabelecidas por 

Dião Cássio sobre a figura dos imperadores se baseava em sua própria posição enquanto 

senador romano (Corrêa, 2019, p. 26). Essas características nos levam a acreditar que o 

público-alvo de sua História fosse a elite senatorial e o próprio círculo imperial. 

 Outra fonte aqui utilizada é História de Roma depois de Marco Aurélio de autoria de 

Herodiano que é um registro sobre os governos do imperadores romanos, divido em oito 

livros que cobrem dos anos de 180 (morte do imperador Marco Aurélio [161-180 d.C.]) até 

238 d.C. (ascensão do imperador Gordiano III (238-244 d.C.). 

Segundo a historiadora brasileira Janaice Silva (2019, p. 14), o escrito objetiva 

“enfatizar as inúmeras situações inconstantes e repentinas que caracterizariam a vida dos 

imperadores”, organizando os acontecimentos dos seus reinados cronologicamente e por 

governante. Além disso, o próprio Herodiano (II 15, 7, p. 174) afirma que todos os 

acontecimentos narrados partem de um conhecimento pessoal do mesmo, com o objetivo de 

recontar sistematicamente um período de setenta anos, sem bajulação ou omissão de 

informações dignas de serem lembradas. 

Em relação à figura de Herodiano, pouco se sabe sobre ele, não se tendo informações 

sobre seu nascimento, morte, status social ou mesmo seu local de origem, um dos poucos 

relances de sua vida pessoal, que o próprio escritor antigo informa em sua História, está 

presente ainda no início do primeiro livro (I 2, 5, p. 90), no qual afirma que os eventos 

narrados tiveram sua participação direta por meio de seus cargos no serviço público e 

 
13 “the defining essence of the Roman state”. 



17 

 

imperial. Através desse trecho, têm-se duas teorias mais difundidas, a de que ele seria um 

liberto imperial ou um funcionário público (Silva, 2019, p. 18). 

Sobre a teoria de Herodiano ter sido um liberto imperial, concordamos com Silva 

(2019), que chama atenção para a quase impossibilidade de um liberto ascender a um cargo 

público por seu próprio mérito; ler e escrever em grego, língua reservada aos intelectuais e 

aristocratas e pelas críticas que este faz à ascensão de libertos a cargos importantes, algo que 

Corrêa (2019, p. 35-36) chama atenção enquanto uma característica do reinado de 

Heliogábalo. Diante desse cenário, também acreditamos que o escritor antigo tenha sido um 

funcionário público pertencente a aristocracia. 

Sobre a origem de Herodiano, o historiador espanhol Fernando Gascó la Calle (1982, 

p. 167-169) afirma que existem discussões que localizam o escritor antigo em Alexandria, 

Antioquia e Asia Menor14; em ordem correspondente, os motivos elencados seriam a forma 

energética com a qual descreve uma massacre executado pelo imperador Caracala (211-217 

d.C.) à Alexandria; a frequente abordagem da Síria e da própria cidade de Antioquia, 

demonstrando conhecimento e interesse pelos eventos dessa região; por aparentemente, além 

de Roma, ter sido Bizâncio, a única outra cidade que visitou, mencionar as cidades do 

noroeste da Anatólia frequentemente e por identificar a diferença conceitual entre dois termos 

utilizados somente em uma parte da Anatólia. 

Essas localizações, com exceção da última, são questionadas pelo próprio autor, que 

parece inclinado a acreditar na origem pela Ásia Menor. Contudo, concordamos com Silva 

(2019, p. 19) de que Herodiano seria grego, informação que a autora aponta como a hipótese 

mais aceita, tendo por justificativas seu nome que derivava do nome comum na região, 

Herodes; por passagens no seu livro que ele se insere enquanto pertencente à sociedade grega; 

pelo uso do termo basileu, palavra de origem grega equivalente a imperador e pela própria 

escrita ser originalmente em grego, voltada para um público helênico e com influências 

gregas presentes em seu estilo literário. 

Em relação à sua História, o historiador neerlandês Lukas de Blois (2003, p. 149) 

afirma que o trabalho mescla estilos literários da história, encômio15, romance e biografia, 

dando mais atenção às “trivialidades, características das personalidades dos imperadores, 

enquanto datas, dados geográficos e fatos históricos importantes são, por vezes, tratados 

 
14 Também conhecida por Anatólia, é uma península localizada na região oeste da Ásia, corresponde ao atual 

território da Turquia. 
15 Tipo de discurso ou hino religioso que visa exaltar e enaltecer o objeto do louvor. 



18 

 

apenas de forma muito breve e imprecisa”16, enquanto para Silva (2019, p. 19), no escrito de 

Herodiano ocorre a escolha de não se tratar todos os fatos, mas somente o que é tido enquanto 

“importante e digno de glória pelo narrador; mais importante que datá-los é inseri-los numa 

sucessão lógica e cronológica”. 

Blois (2003, p. 149) considera que o público alvo das Histórias de Herodiano e Dião 

Cássio são os mesmos, bem como suas visões políticas. Em Herodiano, o Império Romano 

deve ser composto por um “forte governo monárquico em um sistema sócio-político 

hierárquico fixo no qual vários grupos têm suas próprias funções e status, como órgãos em um 

corpo”17 (2003, p. 149-150), além desse aspecto, o Império seria um conglomerado de povos 

dominados por Roma e pelo imperador, constituídos por características específicas (2003, p. 

150), inclusive a figura do imperador seria a espinha dorsal do Império em si (2003, p. 151), 

seus reinados influenciam na estrutura do escrito de Herodiano. 

Embora tenha proximidade de ideias e público, Herodiano apresenta uma narrativa 

mais linear e objetiva que Dião Cássio, além disso, em relação a Heliogábalo, notamos 

algumas diferenças, com uma versão menos lasciva, ocultando-se os escândalos sexuais, 

enquanto o aspecto religioso do governante recebe uma maior atenção, sua representação é 

menos monstruosa que em Dião Cássio (Kemezis, 2016, p. 364). 

Como última fonte a ser utilizada temos a História Augusta, que em seus primórdios 

teve por título original Diversorum Principum et Tyrannorum a Divo Hadriano usque ad 

Numerianum Diversis compositae, estando presente em um manuscrito do mosteiro de Fulda, 

intitulado Codex Palatinus 899, produzido no século IX d.C. e hoje presente na Biblioteca do 

Vaticano (Cerri, 2000, p. 30). É composta por uma coletânea de trinta biografias dos 

imperadores, seus corregentes e herdeiros, bem como dos usurpadores, esse detalhe a 

distingue consideravelmente das outras duas fontes que trabalhamos. 

Abrangendo do início do reinado do imperador Adriano (117-138 d.C.) em 117 d.C. 

até a morte dos imperadores conjuntos Numeriano e Carino (283-284 d.C.; 283-285 d.C.) 

durante respectivamente os anos de 284 e 285; a História Augusta atribui a cada biografia um 

escritor antigo, de um total de seis, que se dividem na escrita de um mais imperadores para a 

fonte, sendo assim temos os seguintes nomes: Élio Espaciano, Júlio Capitolino, Vulcácio 

Galicano, Élio Lamprídio, Trebélio Polião e Flávio Vopisco. 

 
16 “trivialities, characteristic of the personalities of the emperors, whereas dates, geographical data, and important 

historical facts are sometimes dealt with only very briefly and rather inaccurately”. 
17 “strong monarchical government in a fixed hierarchical socio-political system in which various groups each 

have their own functions and statuses, like organs in a body”. 



19 

 

Tendo sido produzida originalmente em latim, a História Augusta apresenta as vidas 

dos imperadores de forma romanceada, com detalhes íntimos e pormenores dos imperadores 

(Corassin, 1988, p. 154). Sua importância documental reside justamente na amplitude de 

informações que abordam, abrangendo desde o meio social e político até o âmbito religioso 

das épocas narradas (Corassin, 1988, p. 155). 

Com o objetivo de entreter o público, a historiadora brasileira Maria Luiza Corassin 

(1997, p. 107-108) afirma que a História Augusta não se enquadra em modelos biográficos 

antigos que visavam a instrução moral através do fornecimento de exemplos e a divulgação de 

uma ética discursiva, antes é utilizada como meio da aristocracia tradicional expor seus 

olhares sobre a figura do imperador, fornecendo modelos de comportamento positivos e 

negativos. 

Diferentemente das outras duas fontes aqui destacadas, a História Augusta apresenta 

dois principais problemas, sua autoria e a datação do escrito. Como colocado acima, a sua 

produção é atribuída a seis escritores antigos, contudo, estes não são citados em nenhuma 

outra fonte textual, contribuindo para uma desconfiança em relação a autenticidade dessa 

informação, acrescido a isso, ainda existe uma determinada estrutura de organização e temas 

semelhantes que percorrem toda a composição da História Augusta, bem como a presença de 

peculiaridades linguísticas que levam a crer na ação de um compilador ou mesmo de um 

único escritor antigo (Cerri, 2000, p. 32-33). 

Já em relação a sua datação, apesar do escrito se tratar enquanto produzido no século 

III a partir de dedicatórias e menções dos seus supostos escritores antigos a imperadores da 

época, como Élio Esparciano (Vita Aelli/Vida de Élio) e Júlio Capitolino (Vita Marci/Vida de 

Marco) ao imperador Diocleciano (284-305 d.C.), como se ambos escrevessem durante seu 

governo, a data de produção mais aceita parte da segunda metade do século IV. Segundo a 

historiadora brasileira, Mariane Cerri (2000, p. 43), o teor denunciatório que a fonte apresenta 

desde a sua descrição de governos do século II representaria uma crítica ao sistema imperial e 

mais especificamente ao próprio dominato18 do século IV, disfarçadas de narrativas críticas a 

imperadores anteriores. 

Além dessas duas questões, a fonte apresenta ainda outras problemáticas em sua 

composição, como casos de anacronismos com menções a cargos e títulos que só surgiriam na 

segunda metade do século IV (Cerri, 2000, p. 33), referência a documentos falsificados (Silva, 

 
18 Fase final do Império Romano, entre os anos de 284 a 476 d.C., caracterizado por uma centralização política 

mais rígida na figura do Imperador, com ênfase na autoridade militar e perda da relevância política e militar do 

Senado.  



20 

 

2016, p. 106) e o uso de ficção para complementar as vidas dos imperadores dos quais se 

tinham poucas informações, mais especificamente os usurpadores ou mesmo aqueles que 

governaram em conjunto (Corassin, 1988, p. 156). 

Contudo, apesar de sua várias problemáticas, a História Augusta ainda se constitui 

como uma importante fonte que abrange um nível alto de informações sobre a vida dos 

imperadores. O seu cruzamento com outras fontes e um olhar crítico proporcionam um estudo 

que pode ser beneficiado com seus detalhes, mas que ao mesmo tempo está atento aos trechos 

mais fantasiosos, contribuindo para um trabalho enriquecedor. 

A História Augusta possui por público alvo a aristocracia senatorial romana, da qual o 

próprio escrito advém, se preocupando em expressar os interesses políticos, econômicos e 

sociais dessa ordem, criticando os imperadores jovens e seus maus conselheiros (Corassin, 

1988, p. 161). Outros elementos do escrito são referentes a críticas aos imperadores 

associados a religiões orientais, os excessos com comida, bebida e sexo, sendo que os bons 

imperadores seriam aqueles moderados ou que mesmo seguindo religiões não romanas, 

mantivessem uma maior sobriedade nos cultos (Goméz, 2018, p. 37). 

Em relação ao tratamento dispensado a Heliogábalo na História Augusta, sua vita é 

um dos mais longos do escrito, o qual podemos dividir em basicamente duas partes, a 

primeira que se dedica a explorar em uma linha mais cronológica seu reinado e queda e a 

segunda em que se tem uma espécie de catálogo dos seus excessos que abrangem sua 

alimentação, vestuário, decoração, maldade e depravação. Com comparações a imperadores 

anteriores que possuíam uma memória negativa, como Calígula, Nero e Vitélio, Heliogábalo é 

construído enquanto um imperador tirano (Kemezis, 2016, p. 361). 

 A decisão de usar essas três fontes primárias se justifica por representarem as fontes 

escritas que fornecem as maiores informações sobre Heliogábalo. Dião Cassio e Herodiano 

representariam produtores textuais antigos relevantes e respeitados para serem analisados, 

oferecendo tanto similaridades quanto diferenças em suas narrativas e sendo contemporâneos 

do imperador.  

Já em relação a História Augusta esta é apresentada como uma obra que carrega uma 

desconfiança por parte dos estudiosos, dada a falta de confiabilidade em trechos de seu 

conteúdo, mas sua presença se justifica tanto por ser uma outra contribuição primária em meio 

à pouca disponibilidade, como também, por meio do seu entendimento como uma 

representação permeada por um contexto e objetivos possíveis de serem analisados. 



21 

 

Para este trabalho usaremos as seguintes edições das fontes acima discutidas: a versão 

em inglês, Dio’s Roman History, traduzida por Earnest Cary e lançada pela The Loeb 

Classical Library (1957); a versão em espanhol, Historia del Imperio Romano después de 

Marco Aurelio, traduzida por Juan J. Torres Esbarranch, publicada pela Editorial Gredos 

(1985); e a versão em português, História Augusta, com tradução por Cláudia A. Teixeira, 

José Luís Brandão e Nuno S. Rodrigues, lançada pela Imprensa da Universidade de Coimbra 

(2021). 

 Segundo Chartier (2002, p. 127), os textos estão envoltos em um suporte que permite 

sua leitura, tornando necessária também a análise das formas através das quais ela chega ao 

autor, sendo assim é importante não pensar o texto puro em si, mas estar atento aos 

dispositivos que o permeiam. Com base nisso, a abordagem das três obras citadas 

anteriormente pretende levar em consideração os seus escritores antigos, influências, 

contextos e objetivos com seus desenvolvimentos. 

 Uma visão crítica e atenta às limitações da documentação são essenciais, pois deve-se 

entender que esta apresenta um recorte da realidade e não está isenta de juízo de valores e 

opiniões ou mesmo objetivos que visam alcançar a partir do que é representado. Ao levar em 

consideração esses aspectos, ao trabalho com documentos é conferido um valor histórico e 

permitido sua utilização de forma científica. 

 A metodologia consistiu na leitura crítica do referencial bibliográfico e documental, 

partindo do entendimento que a época a ser trabalhada necessita de um cuidado específico, 

dada a facilidade em recair em possíveis anacronismos, logo, a preocupação residiu em 

escolher um embasamento teórico que contribuísse para a análise. 

 Como forma de ter um olhar atento às representações, esse trabalho se localiza na 

história cultural de forma a analisar a forma como o imperador é representado e os 

significados que estão envolvidos nessa representação. Com isso corroboramos com o 

historiador brasileiro, Cícero Oliveira (2018, p. 72), que entende o estudo das 

“representações” como preocupado com os “processos de formação dos significantes 

discursivos e performáticos, a saber, dos esquemas conceituais e de condutas (políticas e 

sociais) atrelados às percepção (sic) e avaliação social”, bem como com as classificações e 

exclusões presentes em um determinado espaço-tempo.  

Sendo assim, a história cultural oferece uma importante base de análise em relação às 

representações inseridas nas estruturas do mundo social, onde a produção de discursos não é 



22 

 

neutra, perpassando por desejos e objetivos que organizam estratégias com vista a contribuir 

para a construção que é realizada.  

 Chartier (2002) se mostra primordial para entender o imperador a partir do conceito de 

representação, possibilitando entender que as construções não são munidas de uma razão e 

objetividade única, antes, são permeadas por interesse dos grupos que as produzem e buscam 

impor uma ordem, legitimar algum plano ou justificar escolhas e condutas. Reflexões sobre 

esse aspecto permitem compreender a sociedade e seus indivíduos. 

 Dessa forma, os escritos que abordam Heliogábalo são analisados enquanto 

construções deste, representando-o de uma forma com determinados objetivos que permeiam 

essas produções, logo torna-se importante entender o contexto que envolve os escritores 

antigos e suas obras, como forma de analisar os possíveis significados envolvidos no que é 

dito. 

 Uma metodologia útil ao se trabalhar com a figura do imperador é a biografia, outrora 

vista com tanta desconfiança por historiadores, sendo associada ao simplismo, mas que se 

reaproxima definitivamente da História nas décadas de 1970 e 1980, com o afastamento do 

interesse predominante sobre as estruturas que marcaram as análises marxistas e deterministas 

para uma análise dos indivíduos. “O indivíduo e suas ações situavam-se em sua relação com o 

ambiente social ou psicológico, sua educação, experiência profissional etc. O historiador 

deveria focar naquilo que os condicionava a fim de fazer reviver um mundo perdido e 

longínquo” (Del Priore, 2009, p. 9). 

Mary Del Priore (2009, p. 9; 10) afirma que a biografia histórica vai se integrar na 

história social e cultural e, assim, os atores históricos são revestidos com individualidade e 

importância, logo, a narrativa de suas vidas está permeada pela rede de relações sociais 

diversificadas que os envolvem. Em uma perspectiva cultural podemos compreender que usar 

o método biográfico parte do entendimento do sujeito abordado não de forma isolada e sim 

influenciado pelo seu contexto, a partir dessa inserção ele se torna um ator sociocultural a ser 

estudado. 

Ao se analisar propriamente a figura de Heliogábalo outras metodologias contribuem 

para o estudo de alguns pontos que são evidenciados na documentação, como é o caso da sua 

origem síria e a presença de uma cultura oriental em seu período enquanto governante de 

Roma. A História Global contribui em muito para se explorar esse aspecto, pois se apresenta 

enquanto uma metodologia preocupada com as trajetórias dos indivíduos, mas que não os 



23 

 

percebe de forma isolada, pelo contrário, se preocupa com as relações, conexões, interligações 

presentes nos contatos que são estabelecidos entre os sujeitos (Vanhaute, 2009, p. 23).  

Para o historiador belga Eric Vanhaute (2009, p. 24), a história global estimula 

diferentes formas de olhar e pensar sobre a história humana, se afastando de uma 

individualidade para centralizar nas comunidades. A análise a partir de comparações, 

conexões e sistemas seriam a base principal dessa possibilidade de metodologia, sendo que 

seus estudos podem ser realizados de três formas: em uma perspectiva comparativa notando 

os padrões, semelhanças e diferenças; pelas interações, circulações, conexões e conflitos; e 

pelo contexto de sistemas em grande escala condicionantes das ações humanas e 

desenvolvimento histórico. 

Compreender as representações em torno do imperador nesse trabalho perpassará por 

três eixos que correspondem respectivamente ao três capítulos, “Imperador”, “Oriental” e 

“Desviante”. Esses três eixos pretendem nortear a forma como analisaremos as fontes, 

buscando compreender a figura desse governante a partir do que é narrado por ele, mas dando 

destaque a pontos mais específicos para que assim possamos analisar as suas representações 

nos documentos antigos, enquanto apresentamos uma perspectiva historiográfica e teórica em 

relação aos três eixos. 

 No primeiro capítulo, intitulado “Imperador”, será discutido o aspecto governamental 

de Heliogábalo, buscando analisar como as fontes representam decisões que recaiam na forma 

como este governou. Inicialmente contextualizaremos o Império Romano e o século III, 

contexto que Heliogábalo esteve envolvido; abordaremos sobre a dinastia Antonina e Severa e 

como o imperador utilizou destas para se legitimar no poder e buscaremos compreender a 

constituição da corte imperial de Heliogábalo também como uma forma de legitimação no 

poder e representação da sua afronta à ordem romana. 

 No segundo capítulo, intitulado “Oriental”, discutiremos o aspecto oriental do 

imperador, no qual será discutida a representação de sua identidade cultural e religiosidade, 

inseridas em um contexto oriental frente ao contexto romano que passou a estar inserido após 

sua ascensão. Inicialmente contextualizaremos o cenário da Síria antiga como província 

romana, bem como as noções de Oriente; discutiremos a abordagem das fontes escritas em 

relação a sua identidade cultural oriental, buscando perceber tanto as contradições quanto 

conexões entre o Oriente antigo e o Império Romano e analisaremos como o aspecto religioso 

de Heliogábalo e sua conexão com Elagabal foram representadas pelos escritores antigos. 



24 

 

 No terceiro capítulo, intitulado “Desviante”, focaremos na abordagem da efeminação e 

homoerotismo de Heliogábalo a partir das fontes escritas, buscando compreender os ataques a 

sua imoralidade e possíveis encaixes que podemos perceber em categorias romanas da sua 

época, bem como na participação da dinastia das Júlias no seu governo. Inicialmente 

discutiremos o encaixe do imperador em uma personalidade efeminada; abordaremos sobre 

suas relações homoeróticas e associações com a luxúria e depravação e na figura da dinastia 

das Júlias como importantes personagens para a coalização de poder sírio que contribui para a 

ascensão e permanência de Heliogábalo no poder. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 

 

CAPÍTULO 1: IMPERADOR 

1.1. O florescer do futuro Império 

Jamais teria escrito a vida de Antonino Heliogábalo, também chamado Vário, para 

que se não soubesse que ele foi príncipe dos romanos, se antes dele o império não 

tivesse tido Calígulas, Neros e Vitélios. Mas, tal como a mesma terra tanto produz 

venenos como trigo e outras coisas saudáveis, tanto produz serpentes como animais 

domésticos, também o leitor diligente encontrará, por si, compensação contra estes 

monstruosos tiranos ao ler as vidas de Augusto, Trajano, Vespasiano, Adriano, Pio, 

Tito e Marco. Ao mesmo tempo, ele entenderá o discernimento dos romanos, pois 

estes últimos foram imperadores durante muito tempo e tiveram uma morte natural, 

enquanto aqueles foram mortos, arrastados pelas ruas, e até apelidados de tiranos, 

pelo que ninguém ousa pronunciar os seus nomes (História Augusta I 1-3, p. 187). 

Nos primeiro trecho tem-se uma das fontes escritas que se dedicam a falar sobre a vida 

do imperador, a História Augusta. O fragmento acima é o início da chamada “Vita 

Heliogabali”, traduzido por “Vida de Heliogábalo”, em que já no começo somos apresentados 

a um discurso que o compara a imperadores considerados ruins em Roma e até mesmo a 

serpentes, concluindo com os desfechos de vida vergonhosos dos governantes considerados 

tiranos em contraponto àqueles considerados bons. 

O trecho acima introduz a temática de representação sobre Heliogábalo, demonstrando 

a construção de uma narrativa negativa em relação à descrição da trajetória do imperador que 

irá estar presente durante seu conteúdo.  

O trecho insere esse trabalho às representações em relação ao imperador romano 

Heliogábalo, mostrando como sua imagem ficou atrelada a aspectos controversos que buscam 

apresentá-lo como um governante e indivíduo ruim, que foi um mal exemplo de imperador.  

Heliogábalo foi um jovem governante que esteve no poder durante os anos de 218 a 

222 d.C. Ele nasceu na cidade de Emesa, na Síria, onde desempenhou funções sacerdotais ao 

deus sírio Elagabal19. Sua família tinha laços com o imperador Septímio Severo (193-211 

d.C.), pois Julia Mesa, sua avó, era irmã de Julia Domna, esposa do governante, além disso, 

ela esteve presente na corte imperial tanto do seu cunhado quanto do seu sobrinho, Caracala, 

que sucederia seu pai no trono de 211 a 21720.  

Mesa possuía duas filhas, Julia Mameia e Julia Soémia, a última, mãe de Heliogábalo. 

Já o pai do imperador ainda é alvo de incertezas, porém Dião Cássio, bem como alguns 

 
19 Também chamado de Heliogábalo, aqui preferimos a grafia Elagabal para não ocorrer confusão como o nome 

do imperador em si. 
20 O imperador Caracala governou inicialmente em conjunto com seu pai, Septímio Severo, de 193 a 211 d.C. e 

com seu irmão, de 209 a 211 d.C., contudo, para este trabalho consideramos o período do seu governo solo. 



26 

 

estudiosos, afirmam ter sido Sexto Vario Marcelo21, um equestre22 sírio da época de Septímio 

Severo, que faleceu de velhice em algum ponto antes da ascensão do seu suposto filho. 

Vario Avito Bassiano era o nome de nascimento do imperador, tendo ficado conhecido 

como Heliogábalo apenas posteriormente à sua morte, por sua grande devoção à divindade 

que adorava, Elagabal. Nasceu por volta do ano de 204 e faleceu em 222, ocasião que 

coincide com o fim do seu governo, devido a uma emboscada que ocasionou o seu 

assassinato.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
21 Dião Cássio, em História de Roma, afirma que Sexto Vario Marcelo era da cidade de Apameia, na Síria e que 

tinha desempenhado diferentes cargos de procuradoria (LXXIX 30; 2-4. p. 409), já na História de Roma depois 

de Marco Aurélio, de Herodiano, nos rodapés de 368 a 371, os editores/tradutores do livro apresentam 

informações sobre a família de Heliogábalo, colocando que Julia Soemia era casada com Sexto Vario e que este 

havia sido um equestre bem influente. Alguns autores bibliográficos lidos para este trabalho afirmam a mesma 

paternidade, sendo que destacamos aqui o informado por Adam Kemezis em seu artigo The fall of Elagabalus as 

literary narrative and political reality (2016), no qual afirma que Sexto Vario foi promovido para o senado por 

Caracala, provavelmente por ter participado na conspiração contra seu irmão, Geta, que levou a sua morte e 

ascensão de Caracala como imperador solo e não mais em conjunto com o irmão, contudo Kemezis afirma que 

Sexto faleceu não muito depois desse acontecimento. 
22 Membro da ordem equestre (ordo equester), classe aristocrática abaixo apenas da ordem senatorial (ordo 

senatorius). Era basicamente um “cavaleiro” que desempenhava funções de liderança, compondo a cavalaria do 

exército romano. 



27 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vario Avito ficou conhecido nas fontes antigas como um governante ruim, tendo sido 

alvo de críticas as suas decisões políticas, a sua identidade cultural síria e a forma como se 

portava em contraponto ao ideal de virilidade da época, se assemelhando com outras 

narrativas antigas sobre imperadores romanos como Calígula e Nero, cristalizados nos 

documentos como “imperadores loucos”.  

 Para esse primeiro capítulo, a partir do eixo Imperador, nos dedicaremos a 

compreender a sua ação enquanto governante, com decisões e atitudes que estão relacionadas 

à forma como este atuou e se manteve no trono, bem como a entender o próprio 

funcionamento do Império Romano. 

 O contexto de Vário Avito Bassiano, para além de um século, está associado ao 

período dos imperadores da chamada Roma imperial, e aqui é importante abordarmos o 

histórico como forma de melhor contextualizar esta época. Com uma divisão política e 

histórica em três sistemas de poderes que seriam o sistema monárquico, republicano e 

imperial, o Império Romano nasce ainda na República, a partir principalmente da figura dos 

Triunviratos, que irão reunir poderes que entrarão em confronto com outras esferas de poder 

Figura 1 – Busto do Imperador romano 

Heliogábalo, 218-222 d.C.. Fonte: Sala dos 

Imperadores, Musei Capitolini, Roma, Itália. 

Disponível em: 

https://www.museicapitolini.org/es/opera/ritrat

to-di-elagabalo. Acesso em: 02/08/2025. 

https://www.museicapitolini.org/es/opera/ritratto-di-elagabalo
https://www.museicapitolini.org/es/opera/ritratto-di-elagabalo


28 

 

republicanas como a do Senado, responsável por controlar o tesouro público, dirigir a política 

externa e interna, ocupar-se da religião cívica e zelar pelos interesses da cidade. 

O período próximo do fim da República é marcado por conflitos generalizados que 

podem ser subdivididos em quatro tipos principais, lutas de escravizados, resistência dos 

habitantes das províncias em oposição ao domínio romano, a luta dos itálicos contra Roma e a 

luta entre os cidadãos romanos separados em grupos com interesses opostos (Alföldy, 1989, p. 

82).  

Foi desencadeada uma crise na sociedade romana pela “agudização das contradições 

no seio da organização social romana, por um lado e, por outro, as fraquezas cada vez mais 

evidentes do sistema de governo republicano tiveram como resultado uma súbita eclosão das 

lutas sociais e políticas” (Alföldy, 1989, p. 81). O sistema republicano não conseguiu resolver 

a sua crise e ainda enfrentava o desafio da integração na sociedade de numerosas regiões que 

já se estendiam da Gália à Síria no fim da República. 

O Primeiro Triunvirato narrado acima foi formado pelos líderes políticos e militares, 

Licínio Crasso, Pompeu e Júlio César, homens influentes no cenário republicano romano que 

alcançaram vitórias em conflitos e ganharam poderes que o destacaram na sociedade 

(Corassin, 2011, p. 59-60). Contudo esse cenário foi alterado com a morte em batalha de 

Crasso e a disputa de poder entre César e Pompeu que culminou em uma guerra civil em 49 

a.C. e que se encerrou em 48 a.C. com a vitória de César, o qual se tornou o único senhor de 

Roma, sendo nomeado o ditador que reorganizaria a República (Corassin, 2011, p. 60). 

Em 45 a.C., Júlio César recebeu o título vitalício de imperator23 e em 44 a.C. tornou-

se dictator perpetuo24, seu poder aumentou consideravelmente e foi responsável por ter 

empreendido um vasto programa de reformas no Senado e na distribuição de trigo à plebe de 

Roma. Contudo, o poder acumulado nas mãos do governador terminou em acusações de que 

aspirava à realeza e em seu assassinato por um grupo de senadores que acreditavam que iriam 

ser saudados, contudo foram perseguidos dada a grande popularidade de César junto à plebe 

urbana (Corassin, 2011, p. 60; 61). 

Porém, a morte de Júlio César, não representou a retomada do sistema republicano, 

como colocado pelo historiador húngaro Géza Alföldy (1989, p. 108-109), as bases para o 

Império já estavam lançadas e iam contra a defasagem da República, aquele que conseguisse 

 
23 Concedia o controle dos exércitos. 
24 Aumentou ainda mais sua autoridade e legitimidade, estendendo seu poder por toda sua vida e podendo indicar 

os candidatos às magistraturas, concluir a paz e declarar a guerra, dispor do erário (tesouro do estado da Roma 

antiga) e das províncias. 



29 

 

reunir o poder e afastar os possíveis concorrentes teria êxito e é justamente o que vai ocorrer 

no segundo triunvirato que irá se formar em meio a uma luta entre o partido senatorial.  

Otaviano, Marco Antônio e Lépido, três políticos e líderes militares, se unem, 

combateram e derrotaram o exército de republicanos que disputaram o poder contra eles, 

depois dividiram as regiões e o governo romano entre si, iniciando o chamado Segundo 

Triunvirato. Otaviano ficou com Roma e províncias ocidentais como a Gália, Marco Antônio 

com províncias orientais como Egito e Síria, e já Lépido com províncias africanas, que 

basicamente eram compostas da parte norte da África. 

Em meio a já estabelecida divisão, iniciou-se um conflito entre Otaviano e Marco 

Antônio pelo domínio único de Roma, por um lado o primeiro era beneficiado por ser 

sobrinho e filho adotivo de César que inclusive foi divinizado após sua morte deixando o 

sobrinho em uma condição de divi filius25, e, por outro lado, Antônio foi acusado de 

“tendências monárquicas orientalizantes e de trair Roma, ao esquecer-se dos deveres de 

general romano para unir-se com a rainha do Egito, Cleópatra” (Corassin, 2011, p. 62).  

O desfecho do conflito veio em 31 a.C., com a batalha naval do Ácio26, que culminou 

na derrota e morte de Marco Antônio e elevação de Otaviano a o único senhor do mundo 

romano. Segundo o historiador Pierre Grimal (2011, p. 53), Otaviano organizou o Ocidente 

contra Antônio, conseguindo moldar uma grande união nacional à sua volta, e formando sua 

imagem atrelada a uma Roma contra um Oriente “monstruoso, tirânico e inimigo do nome 

romano”, o que contribuiu grandemente para sua vitória. 

 E assim nasce o Império romano, período que irá durar de 27 a.C., com a instauração 

do Principado por César Augusto (27 a.C. – 14 d.C.) até o final do império romano do 

Ocidente27, em 476. A historiadora brasileira Maria Luiza Corassin (2011, p. 63-64) apresenta 

de forma mais detalhada a tomada de poder por Otaviano, colocando que este assumiu o título 

de imperator desde seu reconhecimento como filho adotivo de Júlio César em seu 

 
25 “Filho de deus”. 
26 Batalha naval travada entre a frota marítima de Otaviano e as frotas combinadas de Marco Antônio e Cleópatra 

VII. A batalha ocorreu em 2 de setembro de 31 a.C. no Mar Jônico, perto da antiga colônia romana de Actium, 

Grécia, até 30 de agosto de 30 a.C. 
27 É importante ressaltar que ocorreu um desmembramento em Roma, em 330 d.C. surgindo um Império no 

Oriente, cujo qual ficaria conhecido em 395 como Império Bizantino após a divisão realizada pelo imperador 

Teodósio I em que se tem o Império Romano do Ocidente, com capital em Roma, e o Império Romano do 

Oriente ou Império Bizantino, com capital em Constantinopla. Mesmo com a “queda” do lado ocidental, o 

Império oriental continuou a existir até 1453. 



30 

 

testamento28, unido a isso havia recebido poderes que garantiam o controle político de Roma, 

das províncias e do exército. 

Na pós-vitória sobre Marco Antônio, em meio a uma sessão do Senado de janeiro de 

27 a.C., Otaviano renunciou todos seus poderes e devolveu o governo da República ao 

Senado e ao povo, segundo Corassin (2011, p. 64), uma encenação, em contraponto o Senado 

implorou para que ele se mantivesse e em uma sessão posterior lhe concederam o título de 

Augusto29 e assim este passou a ser denominado de Imperator Caesar30 Augustus, essas 

qualificações adquiriram um valor oficial e nos séculos seguintes se tornariam o título oficial 

do chefe da Res Republica31, acrescido a isso também seria chamado de Príncipe ou Princeps, 

título que significava, segundo o costume na República, “o primeiro dos cidadãos” e passou a 

ser referenciado a figura dos imperadores. 

 Segundo a autora (2021, p. 64), os poderes fundamentais do príncipe eram o poder 

tribunício32 e o imperium33, além disso, apenas ele tinha direito às aclamações imperiais pelas 

tropas após vitórias, podia excluir e incluir senadores e cavaleiros nas respectivas ordens. 

Renata Lopes Biazotto Venturini (2001) traz uma visão ainda mais detalhada sobre os poderes 

do imperador a partir do governo de Augusto, inclusive sobre os dois elementos acima. 

[...] Portanto, ele reuniu os poderes do imperium, a tribunicia potestas - que lhe 

permitia a convocação dos comícios e do senado -, o ius auxilii - o direito de 

proteger os cidadãos, o imperium consular - autoridade sobre o governo das 

províncias -, o pontificatus maximus - controle administrativo e espiritual sobre os 

cultos e a hierarquia religiosa -, e a censoria potestas - para efetuar, entre outras 

prerrogativas, as tarefas do census, uma das quais era a nomeação para a carreira 

senatorial por meio da lectio senatus. (p. 216). 

 Com isso, percebe-se que a figura do imperador ganhou um considerável 

reconhecimento e destaque na sociedade romana, se tornando a peça central de todo o sistema 

e acumulando diversos poderes. 

 
28 “[...] o título era concedido ao comandante de um exército vitorioso, com o número dos triunfos recebidos. 

Agora assumia um sentido novo, isto é, o de titular do comando supremo” (Corassin, 2011, p. 63-64). Ver 

também rodapé 15. 
29 Título honorífico supremo que demarcava o status e poder de imperador, passando a ser utilizado por todos os 

demais imperadores como parte dos seus nomes. 
30 Augusto adotou o título de César como forma de aproximar ainda mais sua figura do tio e pai adotivo, Júlio 

César, esta prática continuou entre seus sucessores como uma forma do atual imperador nomear seu sucessor 

com esse título.  
31 Termo advindo ainda do período republicano para se referir à República Romana, passou a designar no 

período imperial também um sentido próximo de “Estado”, sendo mais referente ao sistema político. 
32 “[...] renovado anualmente, dava-lhes imunidade no cargo e o direito de convocar as assembléias populares e o 

Senado, de propor leis e de vetar as que o desagradassem” (Corassin, 2011, p. 64).  
33 “[...] era duplo, consular e proconsular, o que lhe dava o direito de intervenção em Roma, na Itália e em todas 

as províncias. Dava-lhe também o comando do exército” (Ibidem). 



31 

 

Grimal (2011, p. 54) afirma que Augusto foi habilidoso o suficiente para nunca 

interromper o diálogo com o povo romano, “os provinciais, os aristocratas, a burguesia 

italiana, os soldados, ou mesmo os escravos e os libertos”. Seu governo representou uma 

espécie de renascimento romano, deixando marcas duradouras no restante da história do 

Império e alterando o contexto que o cercava, por exemplo dando maior peso às províncias 

conquistadas ou tornando os chefes do exército oficiais à disposição do Príncipe. 

 Falando em um contexto mais geral, o historiador brasileiro Pedro Paulo Funari (2001, 

p. 96) aborda que o Principado34 ou Império deu início a uma reorganização nos domínios 

romanos com uma maior centralização do poder na figura do imperador que teria acumulado 

os poderes, embora ainda existissem os órgãos administrativos da República. O autor também 

chama atenção para a sua herança de uma expansão multissecular de Roma que teve início 

durante o período republicano e que dominou toda a península itálica, Cartago, Sicília, o norte 

da África, a Península Ibérica, os reinos helenísticos, a Ásia Menor, o Egito e a Gália. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
34 “[...] pois o governante era o príncipe, um general vitorioso do exército (imperator, em latim)” (Funari, 2001, 

p. 96). 

Figura 2 - Mapa dos domínios romanos do Império no segundo século (117 d.C.). Disponível em: 

https://www.nucleodoconhecimento.com.br/ciencia-da-religiao/historia-da-palestina#google_vignette, 

2010.  Acesso em: 02/08/2025. 

https://www.nucleodoconhecimento.com.br/ciencia-da-religiao/historia-da-palestina%23google_vignette


32 

 

Dentro do período imperial, Bassiano exerceu o seu governo durante um século 

bastante conturbado da história romana, o século III, período que ficou conhecido na 

historiografia pela sucessão de conflitos com povos estrangeiros, problemas econômicos e 

políticos, situação que pode ser bem exemplificada pelo famoso trecho na História de Roma 

de Dião Cássio em que o escritor antigo afirma que após o governo do imperador Marco 

Aurélio (161-180 d.C) se teria a passagem de um reino de ouro para um de ferro e ferrugem 

(LXXI 36, 4, p. 69), essa passagem é comumente associada ao fim do século II e início do 

século III, contudo é importante tecermos algumas considerações. 

 Ao fazer essa afirmação acima, Dião Cássio fazia referência não exatamente à época 

em si ou um conjunto de imperadores, mas sim representaria um contraponto àquele que 

sucederia a Marco Aurélio, Cômodo (180-192 d.C.35), tido como um mal imperador pelas 

fontes antigas, sendo considerado cruel, sanguinário e promiscuo. Logo o trecho acima deve 

ser problematizado, pois parece que o intento era muito mais enaltecer os imperadores 

anteriores e rebaixar Cômodo pelo desafeto que provocava do que realmente uma reflexão 

sobre uma mudança na sociedade entre os governos ou mesmo entre o antigo e o próximo 

período. 

 Corassin (2011, p. 79) afirma que o reinado de Marco Aurélio (161–180 d.C.) na 

verdade marcou o início da crise do Império na forma da invasão germânica, ameaça persa, 

tentativas de usurpação do poder e a peste em 165, o que se contrapõe em certo ponto com a 

afirmação de Dião Cássio. Alföldy (1989, p. 175) contribui para essa visão afirmando que a 

crise “definia-se já nos bastidores da monarquia dos Antoninos”, não começando de repente 

como alguns autores mais antigos ou a própria documentação sugere.  

Ainda segundo Alföldy (1989, p. 175), as modificações da estrutura social e 

econômica imperial, embora aceleradas nos últimos governos antoninos e durante a dinastia 

dos Severos em si, eram frutos de processos de transformações anteriores, mas que não eram 

quase notados pelo status de prosperidade que os governantes antecessores a Marco Aurélio 

possuíam.  

Os historiadores brasileiros Gilvan Silva e Caroline Soares (2013) ao discutirem sobre 

a visão de “crise” no século III romano, ressaltam a visão dos antigos de que os governos 

posteriores aos Antoninos teriam contribuído para a ruína do Império, afirma que Dião Cássio 

e Herodiano, escritores antigos influentes que defendiam essa narrativa, expressavam uma 

 
35 O imperador Cômodo governou em conjunto com seu pai, Marco Aurélio, de 176 a 180 d.C., ano da morte de 

seu progenitor. 



33 

 

opinião aristocrática e senatorial sobre o tema “atribuindo às revoltas sociais e ao 

empobrecimento urbano as vicissitudes do Estado romano e a sua tendência a se constituir 

como uma "tirania", interpretação aceita e transmitida pelos autores dos séculos seguintes.” 

(p. 144), logo estão imbuídos de concepções ligadas aos próprios ideais dos grupos cujo qual 

estavam inseridos e não necessariamente advinham de uma reflexão propriamente sobre a 

época. 

Uma colocação ainda mais divergente da documentação será a do historiador espanhol 

José Fernandez Ubiña (2015, p. 263) que irá considerar a “crise” como um mito 

historiográfico, justificando que apesar dos problemas enfrentados, como as invasões de 

germanos e persas, guerras civis e os estragos provocados pela peste, os elementos dos 

problemas internos que caracterizaram o Principado já mantinham um equilíbrio instável 

durante os séculos I e II.  

O que realmente entrou em crise foi o sistema augusto com contradições em 

momentos críticos, não ocorrendo uma crise centenária ou universal, inclusive, o Império em 

si vai conhecer outros momentos pós-século III que também serão complicados, provocando 

sua posterior desintegração. (Ubiña, 2015, p. 282). O autor, tal qual outros historiadores, 

prefere trabalhar com a noção de “continuidade” ou transformação” em substituição ao termo 

“crise”. 

 Tendo sido feita essa colocação acima, devemos ter em mente que a crise do século III 

deve ser problematizada como partindo até mesmo de um desagrado dos escritores antigos em 

relação àqueles que sucederam a Marco Aurélio, como ocorreu com as críticas aos 

imperadores da dinastia dos Severos36, que melhor abordaremos mais adiante. Contudo é 

perceptível que esse período foi turbulento, marcado por problemáticas que afetaram a 

sociedade romana.  

Alföldy (1989, p. 173) fala de uma crise generalizada do mundo romano caracterizado 

por um sistema instável e que era percebido com maior destaque nas relações externas do 

Império, com conflitos contra os germanos e aliados reaparecendo nos governos de Severo 

Alexandre (222-235 d.C.) e de Maximino (235-238 d.C.), além disso o Império persa também 

representou uma ameaça, particularmente no controle das províncias romanas do Oriente. 

Esse cenário se apresentava não apenas na política externa, mas também na interna. 

 Alföldy (1989, p. 174) chama atenção para conflitos políticos e econômicos que 

impactaram a sociedade do século III. Embora dê maior destaque ao período pós-governo dos 

 
36 Dinastia romana formada por cinco imperadores que governaram entre 193 d.C. a 235 d.C. 



34 

 

Severos, é afirmado que já posteriormente a Marco Aurélio, os imperadores raramente 

ascendiam ou findavam seu reinado se não pelo uso de revoltas militares ou guerras civis, o 

que é justamente o caso dos Severos e, mais especificamente, de Heliogábalo.  

O imperador Heliogábalo está inserido em um contexto problemático que já vinha se 

arrastando desde o século II, o que provavelmente afetou sua posição enquanto imperador em 

algum possível aspecto, embora a documentação não apresente diretamente como foi sua 

atuação em relação a uma política externa e dê informações mais fragmentadas sobre sua 

atuação política interna. 

 Com isso temos o cenário pronto para o período imperial cujo qual Heliogábalo esteve 

inserido. Dada essa contextualização analisaremos nos próximos tópicos sua figura enquanto 

governante de Roma. A forma como sua administração foi representada na documentação 

servirá para explorar o eixo Imperador que desde aqui já vem sendo trabalhado, ao inseri-lo 

em seu contexto. Explorar sua conexão com as dinastias Antonina e Severa enquanto forma 

de legitimação e a formação de sua corte imperial contribuirão ainda mais para entendê-lo 

enquanto imperador de Roma. 

1.2. Duas dinastias, um só imperador 

 A ascensão de Heliogábalo ao poder se deu no ano de 218, época do governo de 

Opélio Macrino, e está inserida em um contexto de golpe imperial arquitetado pela sua avó no 

imperador reinante. Como colocado no tópico anterior, Julia Mesa possuía ligação parental 

com a esposa de Septímio Severo (193 d.C. – 211 d.C.), Júlia Domna, e esteve presente tanto 

na corte do imperador quanto de seu filho que o sucedeu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



35 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Opélio Macrino foi o governante durante os anos de 217 a 21837, sua ascensão parte do 

assassinato de Caracala, orquestrado pelo próprio Macrino. Em História de Roma depois de 

Marco Aurélio, Herodiano (IV 12, 3-7, p. 235-236) afirma que Antonino38 era um homem 

muito curioso sobre diferentes questões físicas e espirituais e, ao mesmo tempo, bem 

desconfiado de possíveis conspirações contra ele, consultando variados oráculos, sábios e 

astrólogos.  

 
37 O reinado de Macrino se situou em um período de catorze meses entre os anos de 217 a 218. 
38 O nome de nascimento do imperador era Lúcio Sétimo Bassiano, tendo sido renomeado César Marco Aurélio 

Antonino Augusto ainda criança por intermédio do pai aproximando sua figura da dinastia Antonina. O nome 

Caracala, na verdade, foi a forma como ele ficou conhecido pelo uso de uma túnica gaulesa com capuz que ele 

geralmente utilizava. As documentações se referem a ele como Antonino, sendo que Dião Cássio também o 

chama de “Tarautas”, um gladiador que tinha uma baixa estatura e era violento. 

Figura 3 - Esquema dinastia dos Severos e das Júlias. Fonte: Autoria do autor, 2025. As linhas vermelhas indicam relações de 

casamento, as linhas azuis a descendência, as linhas verdes indicam relações fraternais entre irmãos e o símbolo da coroa os 

imperadores. 



36 

 

Desconfiado que não lhe davam respostas sinceras, ordenou que Materniano, um 

amigo próximo e de sua intimidade, consultasse os melhores adivinhos sobre o seu fim de 

vida e possíveis conspiradores, curiosamente o escritor antigo revela que Materniano escreveu 

uma carta revelando que obteve uma resposta do oráculo de que Macrino, na época seu 

prefeito de pretório39, conspirava contra o Império e era preciso se livrar dele, o que 

posteriormente se revelaria uma verdade. 

 Em determinada viagem, entregaram ao imperador um grupo de cartas. Como estava 

ocupado, Caracala ordenou que Macrino as lesse e se houvesse algo de importante 

comunicasse a ele, tarefa que era comumente dada aos prefeitos de pretório, contudo, dessa 

vez existia um detalhe maior, a carta de Materniano, que ao ser localizada foi escondida e 

descartada por Macrino sem que o imperador soubesse. Herodiano ressalta que Macrino já se 

mostrava rancoroso com Caracala por determinadas atitudes que este tinha consigo, 

humilhando- o publicamente com acusações de covardia, inexperiência militar e efeminação, 

chegando a ponto de o ameaçar de morte diferentes vezes (IV 12, 1-2, p. 234-235). 

 Após o episódio da carta, Macrino resolveu agir e para isso se aproveitou de uma 

situação ocorrida com Marcial, membro da guarda pessoal de Antonino, que recentemente 

havia perdido o irmão, acusado sem provas e condenado à morte pelo imperador, e que 

também sofria com humilhações por parte deste. Macrino propôs uma conspiração, o que foi 

aceito e assim em determinada temporada de Antonino na Mesopotâmia, este se dirigiu a um 

templo que possuía uma considerável distância da cidade, logo preferiu levar um grupo 

reduzido de seu exército para não cansar a todos, mas em determinado momento em meio a 

uma dor de barriga ordenou que se afastassem e este ficasse em um local mais isolado. 

Marcial se aproveitando da situação, com a justificativa que iria informar algo ao imperador, 

se aproximou dele e o matou, dando fim ao governo de Antonino (IV 13, 3-5, p. 236-237). 

Herodiano conta que não suspeitaram do plano de Macrino atribuindo a autoria somente a 

Marcial como uma vingança pessoal.  

Em relação ao prefeito, este foi novamente beneficiado, pois após a morte do 

imperador, se manteve uma indecisão sobre seu sucessor até que chegou a notícia que um dos 

líderes de um povo inimigo estava avançando contra Roma, logo, era urgente que se decidisse 

 
39 Título oficial do funcionário da ordem equestre que acumulava diferentes funções civis e militares, como a 

jurisdição penal da província da Itália, receber os recursos das sentenças dos governadores das províncias, 

comando de todas as forças militares na Itália. Sua importância cresceu consideravelmente desde os tempos de 

Augusto, ganhando cada vez mais destaque. 



37 

 

o novo imperador e o escolhido foi justamente Macrino, apoiado por alguns tribunos40 

suspeitos de conspirarem junto com este, conseguindo assim ascender mais pela necessidade 

do momento do que pelo apoio de grupos políticos ou dos soldados (IV 14, 2-3, p. 238-239). 

 Dião Cássio em História de Roma, também traz a mesma narrativa da carta desviada 

por Macrino e de que após esse episódio este decidiu apressar a conspiração contra Caracala, 

contudo, acrescenta que ele fez um acordo não apenas com Marcial41, mas, também, com dois 

tribunos, os irmãos Nemesiano e Apolinário e que em uma viagem do imperador, quando este 

parou por um momento para descansar descendo de seu cavalo, foi apunhalado por Marcial, 

que fugiu, mas acabou sendo atingido por um dardo e morto, enquanto os tribunos, fingindo 

virem ao socorro de Caracala, consumaram seu assassinato (LXXIX 5, 1-5, p. 349;351).  

A História Augusta inclui, além dos cumplices já mencionados, Triciano, comandante 

da cavalaria extraordinária42 e Márcio Agripa, um liberto, que desempenhou diferentes cargos 

nos principados de Severo e Caracala. A narrativa do assassinato é semelhante à de 

Herodiano, com Caracala descendo do cavalo para fazer necessidades físicas, contudo, aqui é 

colocado que quando era ajudado a montar de volta no cavalo, seu assassino lhe transpassou 

uma adaga, sendo este Marcial. 

 Percebamos que Macrino representou uma espécie de ruptura em uma continuidade 

parental que vinha sendo estabelecida entre Septímio Severo (193–211 d.C.) e Caracala (211–

217 d.C.), também não se tornou imperador conquistando a confiança e afeição dos soldados, 

característica esta, que como veremos mais adiante, foi marcante entre os Severos e contribuiu 

para as suas permanências no trono, além disso, acabou por provocar descontentamento na 

elite romana por algumas de suas atitudes.  

Herodiano afirma que Macrino tentou imitar o comportamento de Marco Aurélio 

(161–180 d.C.) em sua fala e porte, contudo, deixou a desejar em outros aspectos, 

negligenciando a administração do Estado em prol de uma vida de conforto e 

acompanhamento de espetáculos de mímicas e músicas, além de viver ornamentado de ouro e 

pedras preciosas, hábito que os soldados associavam aos bárbaros e mulheres (V 3, 1-6, p. 

247). 

 
40 Magistrados que defendiam os direitos e interesses do povo se dividindo entre os tribunos militares que 

comandavam porções do exército romano e entre os tribunos da plebe que podiam convocar reuniões do Senado, 

intervir em nome dos plebeus em assuntos legais, vetar ações de cônsules e outros magistrados. Herodiano se 

refere ao primeiro grupo nesse caso. 
41 Aqui, o motivo da união é menos pessoal. Dião informa que Marcial guardava um rancor contra Caracala por 

não ter lhe dado o posto de centurião que havia solicitado. 
42 Corpo de cavalaria organizado por Caracala especialmente para campanha contra os partos. 



38 

 

 Dião Cássio apresenta algumas atitudes do imperador que foram malvistas, como a 

elevação de Advento, que também havia sido prefeito de pretório no governo de Caracala, ao 

Senado, pois já tinha uma idade avançada que atrapalhava sua visão, por ter servido na força 

mercenária e ter se tornado prefeito antes de ser senador, tais elementos eram negativos para 

os senadores (LXXIX 14, 1-4; p. 371).  

Além de outras reclamações sobre cargos dados a pessoas sem as corretas 

qualificações, Macrino irritou os soldados quando reduziu seus pagamentos e retirou alguns 

de seus prêmios e isenções conquistados anteriormente (Dião Cássio, LXXIX 28, 1-4, p. 405). 

Vale ressaltar ainda que Macrino foi o primeiro imperador romano a governar sem ter 

exercido uma magistratura prévia, o que era visto com desdém pelo Senado. 

 Na Vita Macrini43, na História Augusta, também existe uma visão negativa sobre sua 

atuação dizendo que era odiado tanto por civis quanto por soldados (II 1; p. 158), era soberbo 

e sanguinário, punindo com castigos reservados a escravizados toda classe de gente e teria 

crucificado soldados (XII 1-2; p. 169), dentre outras ações violentas de caráter punitivo que o 

imperador ordenou. 

 Esses elementos acima contribuíram para que o governo de Macrino fosse abalado e 

caísse em descredito frente ao Senado e principalmente ao exército, cenário pronto para a 

ascensão de um novo imperador.  

Durante o tempo que esteve presente nas cortes imperiais de seu cunhado e sobrinho, 

Júlia Mesa acumulou riquezas e viveu no luxo, contudo, essa situação mudou quando 

Macrino se tornou o novo governante e a expulsou de Roma, fato registrado tanto por 

Herodiano quanto na História Augusta, ambos os trechos das obras informam que foram 

conservados todos os bens de Mesa e ordenado que esta retornasse à sua cidade natal.  

Mesa, interessada em retornar à corte imperial, empregou duas táticas, a primeira teria 

sido afirmar entre os soldados romanos estacionados na Síria, província de Roma na época, 

que seu neto, Heliogábalo, era um filho desconhecido de Caracala, rumor que ganhou força e 

se espalhou entre os soldados, e a segunda foi prometer sua fortuna aos guardas caso 

recuperassem o império para sua família (Herodiano, V 3, 11; p. 250). Essas estratégias, 

aliadas ao ódio que os soldados sentiam por Macrino (Herodiano, V 4, 2; p. 251), 

contribuíram para a rebelião e aclamação de Heliogábalo com o nome de Antonino, seu 

 
43 Vida de Opélio Macrino, contudo é importante ressaltar que originalmente o imperador não possuía uma 

biografia própria na História Augusta, estando presente na Vita Antonini Caracallae (Vida de Antonino Caracala) 

e Vita Heliogabali (Vida de Heliogábalo), na versão aqui utilizada o imperador e seu filho possuem capítulos 

separados para si. 



39 

 

revestimento com o manto de púrpura44 e a proteção no interior do acampamento militar junto 

com sua família. 

 Quando soube do acontecido, Macrino, subestimando o caso como um simples jogo de 

criança (V 4, 2; p. 251), enviou um dos seus prefeitos, Juliano, juntamente com suas legiões45 

para dar fim ao motim, contudo, as coisas não saíram como esperado.  

Segundo Herodiano (V 4, 3-4; p. 252), após a chegada de Juliano e sua guarda ao 

acampamento, os soldados que estavam em seu interior mostraram o novo Antonino, o 

aclamando, chamando de filho de Caracala e mostrando suas bolsas repletas de dinheiro, o 

que foi o bastante para que a guarda se rebelasse, cortasse a cabeça de Juliano e enviasse a 

Macrino. “Com esses reforços, o exército de Emesa não só era capaz de se defender contra 

um cerco, mas também podia se envolver em combate corpo a corpo em uma batalha 

campal”46, além disso, todos os outros dias vinham desertores que acresciam a força dos 

rebeldes. 

 Somente após isso, Macrino se deu conta da gravidade da situação e reuniu seu 

exército para sitiar o acampamento onde o jovem Avito, agora Antonino, estava guardado 

junto com sua família, contudo, as tropas do futuro imperador logo saíram ao encontro dos 

adversários, lutando com fervor, pois temiam as consequências de uma possível derrota, 

dando início a chamada Batalha de Antioquia.  

Em contraponto às forças do adversário, os defensores de Macrino estavam 

enfraquecidos e alguns até mesmo trocaram de lado em meio à batalha. O imperador, temendo 

ser derrotado e se tornar prisioneiro, fugiu junto com o filho47 e um centurião48 de confiança, 

além disso, abandonou todos os signos imperiais, trocou de roupa e tirou a barba. Após um 

tempo de batalha, os aliados de Macrino perceberam sua ausência e se aproveitando da 

situação, Antonino enviou soldados para falarem que o imperador havia fugido e que 

perdoaria e contrataria para sua guarda imperial aqueles que fossem para o seu lado, o que foi 

 
44 Um dos símbolos reais do imperador. Corassin (2011, p. 15), ao abordar a presença etrusca na monarquia 

romana, afirma que os reis assumiram alguns atributos para evidenciar o seu poder, dentre esses, a toga na cor 

púrpura, o cetro e a coroa permaneceram durante a época da República e o Império como símbolos de triunfo 

que determinado sujeito exibia durante uma cerimônia. No período imperial, simbolizava a ostentação de poder 

do imperador. 
45 Maior unidade militar do exército romano, composto por grande número de homens chamados legionários que 

se formou ainda na República e eram comandadas por um general. Eram responsáveis por garantir a segurança e 

unidade de Roma. 
46 “Con estos refuerzos el ejército de Emesa no sólo era capaz de defenderse de un asedio sino que también podía 

salir a combatir cuerpo a cuerpo en una batalla campal”. 
47 Diadumeniano, filho de Macrino, que durante o reinado do seu pai recebeu o nome de Antonino, o título de 

César e também durante a revolta de Heliogábalo foi feito coimperador junto com seu pai. 
48 Oficial do exército romano responsável por comandar uma unidade de infantaria que contava com 80 

legionários, sendo chamada de centúria. 



40 

 

aceito, e logo após enviou guardas atrás do fugitivo que o capturaram e o mataram juntamente 

com seu filho, dando fim ao reinado de Macrino. 

  O que foi colocado acima é abordado também na História Augusta49. Já Dião Cássio 

apresenta algumas diferenças. O escritor antigo atribui a Eutiquiano50, um ginasta e artista, a 

derrubada de Macrino e ascensão de Heliogábalo. O suposto líder da revolta teria trago o 

jovem para o acampamento, o vestido com as roupas que Caracala usava quando criança e 

convencido os soldados a se rebelarem.  

Dião traz a mesma narrativa da ida de Juliano e soldados para o acampamento com a 

troca de posição destes últimos a favor de Heliogábalo. Acrescenta que Macrino tentou obter 

a afeição dos soldados ainda leais a si, restaurando os benefícios que anteriormente havia 

retirado e prometendo dinheiro, contudo, quando lhe foi mostrada a cabeça de Juliano, seu 

prefeito de pretório, fugiu e começou a se preparar junto com sua tropa para a futura batalha. 

  O escritor antigo apresenta um cenário caótico: mensageiros de ambos os lados sendo 

enviados e mortos, alguns dos soldados que não se apegaram imediatamente à causa de 

Heliogábalo foram assassinados, os guardas recém-alistados queriam os mesmos benefícios 

dos já estabilizados e estes últimos se aliaram ao grupo reclamante com outras reivindicações. 

Macrino até mesmo enviou mensagem ao Senado sobre o rival, o chamando de louco e um 

simples garoto (LXXIX 36, 1, p. 421).  

O imperador declarou guerra ao jovem usurpador e sua família, prometendo perdão 

aos soldados que voltassem ao seu lado. Dião também contraria o relatado nas outras 

documentações ao dizer que o exército do novo Antonino era fraco, foi necessário que Mesa e 

Soemia saltassem de suas carruagens e intercedessem para não desistirem, enquanto o futuro 

imperador investia a cavalo com a espada desembainhada. Macrino, vendo a resistência, fugiu 

(LXXIX 38; 3-4, p. 427;429). 

 Macrino empenhou uma fuga, que segundo o próprio Dião, teria sido bem sucedida, 

caso não tivesse parado em Calcedônia e solicitado a um dos seus subordinados políticos 

dinheiro, sendo assim reconhecido por inimigos, capturado e morto, tendo seu filho sido 

 
49 A História Augusta apresenta a mesma sucessão de fatos que Herodiano, sobre a participação de Julia Mesa, o 

envio de Juliano e seu consequente assassinato, bem como a batalha entre as tropas de Macrino e Heliogábalo 

que resultaram em sua fuga juntamente com o filho e, mais tarde, na captura e morte de ambos, porém, apresenta 

uma narrativa mais resumida que a História de Roma depois de Marco Aurélio. 
50 Dião Cássio nos apresenta duas figuras nesse conflito, Eutiquiano, que já foi aqui apresentado e Ganys, 

general romano que liderou as tropas contra Macrino. Existe uma carência de maiores informações nas fontes 

escritas sobre essas duas figuras, contudo, pretendemos melhor abordá-los no terceiro tópico deste capítulo 

quando analisarmos a composição da corte imperial de Heliogábalo  



41 

 

também capturado e morto logo depois. E esta foi a derrocada de Macrino e ascensão de 

Heliogábalo em 218, aos seus 14 anos, ao cargo de imperador de Roma. 

 Explorando esse histórico até aqui, evidenciamos para além de uma contextualização 

da ascensão de Heliogábalo, as similaridades e diferenças nas fontes aqui destacadas e, com 

isso, percebemos que são diferentes representações de um mesmo período, o que nos remete à 

proposta de analisar como o imperador foi representado. 

Devemos chamar atenção para Chartier e suas reflexões em torno do conceito de 

representação e sua formação em torno dos interesses de grupos que as forjam. Mesmo que se 

camufle em uma fundação na razão (2002, p. 17), os discursos proferidos devem ser 

relacionados com a posição daqueles que os produzem, não sendo neutros, mas,  

produzem estratégias e práticas (sociais, escolares, políticas) que tendem a impor 

uma autoridade à custa de outros, por elas menosprezados, a legitimar um projecto 

reformador ou a justificar, para os próprios indivíduos, as suas escolhas e condutas. 

Por isso esta investigação sobre as representações supõe-nas como estando sempre 

colocadas num campo de concorrências e de competições cujos, desafios, se 

enunciam em. termos de poder e de dominação. As lutas de representações têm tanta 

importância como as lutas económicas para compreender os mecanismos pelos quais 

um grupo impõe, ou tenta impor, a sua concepção do mundo social, os valores que 

são os seus, e o seu domínio (Chartier, 2002, p. 17). 

 Percebemos, assim, que as representações estão inseridas entre os discursos e práticas 

localizadas entre grupos dominantes que possuem determinados objetivos ao representar o 

representado de determinada forma. O mundo passa a ser entendido enquanto representação, 

“moldado através das séries de discursos que o apreendem e o estruturam” (p. 23), o autor 

chama atenção dentro desse aspecto à forma como essa figuração é apropriada na leitura dos 

textos e imagens, preocupação que vai estar presente em sua análise e que também nos é 

importante ao compreender que os escritores antigos nas documentações partem de seus 

contextos na forma como representam Heliogábalo. 

 Para além de uma interpretação puramente semântica dos textos, é necessário entender 

que são investidos de uma significação e um estatuto; as formas produzem sentido e isso não 

é diferente na leitura. Chartier critica a análise que se fecha no texto em si, puramente em seus 

signos, ignorando as “redes de prática que organizam os modos, histórica e socialmente 

diferenciados, da relação aos textos. A leitura [...] é inscrição num espaço, relação consigo ou 

com o outro” (1991, p. 181). Cada comunidade de leitores tem suas próprias maneiras de ler, 

e com isso é importante que sejam reconstruídas.  

 Entendemos que nossa análise sobre os três eixos que envolvem Heliogábalo está 

inserida em uma representação não neutra por parte das fontes escritas antigas, os escritores 



42 

 

antigos que foram expostos e analisados na introdução terão seus contextos levados em 

consideração para que não tomemos o que é falado como a pura realidade, um governante 

sem escrúpulos, pervertido e completamente louco, ao invés de alguém que apresentou uma 

comportamento que não condizia com o que era esperado dele dado o seu status na sociedade 

e seu “gênero”51 em si e assim causou o desagrado desses aristocratas sobre si e teve suas 

atitudes negativamente amplificadas. 

Nosso objetivo aqui é analisar suas representações levando em consideração o 

contexto que partem seus escritores e as próprias temáticas abordadas, além disso entender 

que diferentes elementos contribuíram para seu viés negativo. Por meio desses objetivos 

podemos compreender que Heliogábalo se mostra enquanto um contributo para se 

compreender a história romana. 

 No primeiro tópico e parte do segundo nos atentamos à contextualização de Roma e 

ascensão do imperador, elementos que já consideramos se incluírem na proposta de análise do 

eixo Imperador, pois retratam manobras, especificidades e o contexto que estão envolvidos na 

trajetória de Heliogábalo até o trono, momentos que o antecedem construíram caminhos para 

a forma como a Roma imperial se estabeleceu e até mesmo para sua futura ascendência a 

governante.  

 Além disso, essa apresentação inicial da representação de Macrino e elevação de 

Heliogábalo ao poder, revelam a construção de discursos que são feitas pelas fontes escritas 

ao representarem os imperadores. Macrino é colocado enquanto um mal imperador, rompedor 

de uma sucessão parental e possuinte de vícios, enquanto o novo Antonino, apesar das 

manobras de sua avó e Eutiquiano para sua ascensão, é apresentado de uma forma mais neutra 

e até promissora contra um governante ilegítimo. As similaridades e diferenças nas fontes 

escritas também revelam que tais discursos estão envolvidos em lacunas textuais, diferentes 

narrativas e influências contextuais que marcam as escritas de cada documento.  

É importante ter em mente não somente a não neutralidade, como também as 

diferenças discursivas que compõe as produções das fontes antigas e mesmo seus públicos 

alvo. Esses elementos revelam os diferentes objetivos propostos nos escritos e como estes se 

articulam na forma como as narrativas são construídas, assim, analisar a representação 

proporciona uma reflexão interessante sobre o contexto que envolve seus produtores, pois “ela 

reflete o ponto de vista daquele que a relata” (Silva, 2000, p. 84). 

 
51 Colocamos gênero aqui como forma de melhor ilustrar o seu pertencimento na sociedade romana como um ser 

masculino, mas somos conscientes do fato de ser um conceito contemporâneo. 



43 

 

Em meio a esse contexto, iremos nos deter agora na tentativa de legitimação no poder 

realizada pelo imperador Heliogábalo através da associação a duas dinastias, a dos Antoninos 

(96-192 d.C.) e dos Severos (193-235 d.C.). 

 A dinastia Antonina foi a terceira existente no império romano após a Júlio-Claudiana 

e a Flaviana, governando de 96 a 192 d.C., sendo constituída por sete soberanos. O período 

que perpassou o governo destes imperadores ficou conhecido como bastante benéfico para 

Roma, sendo considerado o apogeu do Império principalmente no século II, o chamado século 

de ouro por Dião Cássio, como destacamos anteriormente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O historiador brasileiro Deivid Valério Gaia (2020) traz um histórico sobre essa 

dinastia, apresentando cada um dos imperadores, suas ascensões e seus governos, um ponto 

em comum que destacamos são justamente as narrativas positivas na forma como foram 

representados, com exceção de Cômodo (180-192 d.C.), eram possuintes de qualidades que os 

faziam serem bem vistos. 

Figura 4 – Esquema dinastia Antonina. Fonte: Elaborado pelo autor, 2025. As linhas azuis indicam a sequência 

imperial durante essa dinastia. 



44 

 

O principado dos Antoninos foi representativo de uma época de grande 

prosperidade, a dinastia foi imortalizada como o período áureo da pax52 e da 

libertas53 romanas. Na Itália e nas províncias, conheceu-se uma administração 

imperial muito próspera, na qual o consilium principis54 passou a ter um papel 

importante, e os membros da ordem equestre foram notadamente beneficiados. 

Durante a época de Trajano, o espírito expansionista romano levou o Império à sua 

máxima extensão territorial com a conquista da Dácia, da Pártia, da Mesopotâmia e 

com a anexação do reino Nabateu de Petra. A exploração das minas de ouro da 

Dácia enriqueceu o Império. As províncias prosperaram, ao passo que a Itália 

continuou seu declínio e, aos poucos, foi provincializada. Houve uma maior 

unificação legislativa e facilidade para obtenção do direito à cidadania. Os 

provinciais tiveram um grande espaço de poder no seio das ordens dirigentes de 

Roma, pois vários dos imperadores dessa dinastia eram de origem provincial. Houve 

uma intensificação urbana e um grande enriquecimento das elites, quadro que criou 

melhorias econômicas para o conjunto do Império (Gaia, 2020, p. 176). 

Levando em consideração essas informações percebemos a representação positiva que 

permeia a dinastia, não à toa, Heliogábalo se beneficiou disto adotando nomes relacionados a 

esta. Segundo as fontes escritas antigas, Vario Avito Bassiano teve seu nome alterado após ser 

proclamado imperador pelo exército desertor, tal fato está registrado nas três documentações 

estudadas com algumas diferenças.  

Herodiano e Dião atribuem a alteração aos soldados, segundo o primeiro escritor 

antigo teria ocorrido quando acobertaram o jovem, sua avó, mãe e sobrinho no acampamento 

militar estacionado na Síria e ali “toda a guarnição aclamou o menino com o nome de 

Antonino e, vestindo-o de púrpura, o acolheu no acampamento.”55 (V 3; 12, p. 251). Já o 

segundo escritor antigo apresenta a mesma narrativa de introdução de Vario Avito ao local 

dos soldados, embora contradiga Herodiano ao dizer que foi levado sem conhecimento de 

Júlia Mesa e Júlia Soémia, ali Eutiquiano persuadiu os soldados da ligação parental de Vário 

Avito com Caracala e quando Juliano foi mandado junto com alguns soldados a mando de 

Macrino, Dião informa seu novo nome. 

[...] Pois eles carregaram Avitus, a quem já chamavam de Marco Aurélio Antonino, 

ao redor das muralhas, e exibiram algumas imagens de Caracallus quando criança, 

como se tivesse alguma semelhança com o menino, ao mesmo tempo declarando 

 
52 Período de cerca de 200 anos de relativa paz e prosperidade no Império Romano, iniciado no governo de 

Augusto, em 27 a.C., até o fim do governo de Marco Aurélio em 180 d.C. 
53 Direito de participar da vida pública romana, bem como relacionado a autonomia do povo em relação ao poder 

tirânico. 
54 Conselho pessoal do imperador romano responsável por auxiliar em decisões políticas, legislativas e 

administrativas. Foi criado ainda por Augusto com o objetivo de controlar a legislação na instituição deliberativa 

do Senado, basicamente se tornando mais importante que esta última. 
55 “toda la guarnición aclamó al muchacho con el nombre de Antonino y, revistiéndole el manto de púrpura, lo 

acogieron en el interior del campamento” 



45 

 

que este último era verdadeiramente filho de Caracallus, e o único herdeiro legítimo 

do trono.56 (LXXIX 32, 2-3, p. 413). 

 Ao tratar sobre a Vita Heliogabali, traz logo em seu início a informação de que a 

adoção do nome Antonino lhe foi um apelido dado, além disso a obra oferece uma possível 

justificativa para tal ato. 

Assim, depois do assassínio (sic) de Macrino e do seu filho Diadúmeno, o qual, com 

a partilha do poder imperial também havia recebido o nome de Antonino, o poder 

imperial foi confiado a Vário Heliogábalo, de quem se dizia ser filho de Bassiano. 

Na verdade, ele era um sacerdote de Heliogábalo (ou de Júpiter ou do Sol) que tinha 

adotado o nome de Antonino, ou como forma de legitimar a sua origem ou porque 

percebera que esse nome era tão caro às pessoas que, por causa desse nome, até um 

parricida como Bassiano era amado (I 4-5, p. 188). 

Devemos ter em mente, como ressalta o trecho acima, que Caracala, acima 

mencionado como Bassiano, também havia tomado o nome de Antonino dado por seu pai 

Septímio Severo. Além dele outros imperadores também fizeram essa inclusão como Marco 

Aurélio, Lúcio Vero, Cômodo, Diadumeniano e Heliogábalo. Com isso percebemos que não 

foi algo exclusivo de Vario Avito, mas fez parte de tentativas de associação à figura desse 

aclamado imperador que foi uma referência para seus sucessores, munido de uma 

preocupação em manter uma boa relação com o Senado e em governar diretamente de Roma, 

diferentemente de seu antecessor, Adriano, que ficou conhecido por imperador cosmopolita.  

Antonino era um modelo a ser seguido, ao menos na mentalidade dos romanos, na 

projeção de características definidoras de um bom imperador, personificando as boas 

qualidades de um imperador, moderação, prudência e equanimidade. A tranquilidade, 

segurança e prosperidade de seu governo garantiram este enquanto pivô de sua dinastia (Gaia, 

2020, p. 199). 

Antonino Pio representava uma balança para o que seria um bom imperador, com sua 

relevante equanimidade57 e senso de justiça, não à toa foi recebido e utilizado por Vario Avito 

que, além disso, também passou a se chamar Marco Aurélio, outro imperador Antonino, que 

Herodiano classificaria enquanto o perfeito representante das virtudes do homem romano. 

Cultivava todas as virtudes e era um amante da literatura antiga [...] Apresentava-se 

aos seus súditos como um imperador magnânimo e moderado, acolhendo bem 

aqueles que o visitavam e não permitindo que sua guarda afastasse aqueles que se 

aproximavam. Foi o único imperador que conferiu credibilidade à sua filosofia não 

 
56 "[...] For they carried Avitus, whom they were already styling Marcus Aurelius Antoninus, round about upon 

the ramparts, and exhibited some likenesses of Caracallus when a child as bearing some resemblance to the boy, 

at the same time declaring that the latter was truly Caracallus' son, and the only rightful heir to the throne" 
57 Tranquilidade de espírito; moderação. 



46 

 

por suas palavras ou por seu conhecimento doutrinário, mas pela dignidade de seu 

comportamento e seu modo de vida prudente58 (Herodiano, I 2; 3-4, p. 90). 

 Acreditamos que a adoção desse nome por Vario Avito representa uma dupla 

funcionalidade, tanto a identificação com nomes que carregavam um legado positivo na 

sociedade romana, quanto uma aproximação definitiva com a figura do ex-imperador 

Caracala, e em teoria com o próprio Septímio Severo em si.  

Seja por decisão do próprio Heliogábalo ou de terceiros, esse contexto serviu como 

uma tática de legitimação da posição em que estava sendo colocado, ou seja, de próprio 

imperador, e não apenas isso, ao declarar o seu suposto parentesco com o antecessor de 

Macrino, era criada uma situação que adicionava um personagem mais qualificado para o 

governo do que o ex-prefeito de pretório, que como já abordamos sofreu com críticas e 

desaprovação de sua administração. Heliogábalo seria a mudança e ao mesmo tempo o 

retorno a uma continuidade que havia sido rompida. 

 Destacamos que a representação dos Antoninos perpassa por uma elevação de suas 

memórias positivas frente ao contexto imperial, assim, ao ser colocado que Heliogábalo 

adotou tais nomes, partimos do entendimento que este possuía uma preocupação em localizá-

lo próximo a determinadas figuras que contribuiriam para sua legitimação.  

Essa tentativa de legitimação não passa despercebida pelas fontes escritas, na História 

Augusta, como evidenciamos acima, é colocado que a adoção dos nomes partia de uma 

maquinação de Heliogábalo para se reafirmar no poder, pois como o mesmo documento 

coloca na Vita Antonini Caracallae “o nome dos Antoninos estava de tal forma enraízado que 

não podia ser arrancado dos espíritos dos homens, pois instalara-se nos corações de todos do 

mesmo modo que o nome de Augusto” (IX 2, p. 144). Esse enraizamento está presente na 

própria adoção do nome por outras figuras imperiais, que destacamos anteriormente, como o 

filho de Macrino, Diadumeniano. 

[...] Por fim, subsistem uns versos de um poeta, com os quais se demonstra que o 

nome Antonino começou com Pio e se deteriorou paulatinamente durante os 

Antoninos até chegar ao cúmulo da baixeza, pois só Marco parece ter elevado este 

venerável nome com a exemplaridade da sua vida, enquanto Vero o abastardou e 

Cómodo profanou até a reverência devida a este nome sagrado. E que dizer de 

Antonino Caracala ou que dizer deste Diadúmeno? Por fim, que dizer também de 

Heliogábalo, o último dos Antoninos, que é recordado como tendo vivido na mais 

profunda imoralidade? (Vita Macrini, VII 7-8, p. 165). 

 
58 “Cultivaba todas las virtudes y era un enamorado de la literatura antigua […] Se presentaba a sus súbditos 

como un emperador magnánimo y moderado, tanto acogiendo a los que le visitaban como no permitiendo que su 

guardia alejara a quienes se dirigían a él. Fue el único emperador que dio credibilidad a su filosofía no por sus 

palabras ni por sus conocimientos doctrinales sino por la dignidad de su comportamiento y por su prudente 

forma de vivir”. 



47 

 

 

O trecho acima evidencia uma representação negativa por parte da História Augusta 

em relação a adoção do nome Antonino por diferentes imperadores, sendo que aqui 

destacamos o uso por Heliogábalo, o qual é colocado como outro contribuinte para a 

deterioração de seu uso, sua profunda imoralidade é colocada enquanto uma desonra para a 

memória de Antonino Pio. 

 Herodiano representa de forma irônica e mais sútil, que a adoção do nome Antonino 

foi uma estratégia de Júlia Mesa para reafirmar a legitimidade de seu neto no poder em 

oposição ao Macrino, como evidenciamos anteriormente, sendo assim, partiria de uma 

estratégia oportunista.  

 Já Dião Cássio, também de forma irônica, mas mais explícita que Herodiano, narra a 

adoção do nome Antonino, como evidenciamos anteriormente, contudo ao contrário de 

Herodiano que passa então a chamar o imperador a partir desse nome, Dião passa a se referir 

a Heliogábalo como “falso Antonino” em diversas partes do seu escrito, o que denota um 

posicionamento contrário do escritor antigo à veracidade do parentesco do imperador com 

Caracala e a própria representação da adoção enquanto uma manobra política mentirosa. 

 Tratando sobre a já falada, tentativa de ligação com os Antoninos feita por Septímio 

Severo em relação a seu filho Caracala, representando uma espécie de construção de uma 

continuidade antonina no seu governo, a historiadora brasileira Ana Teresa Gonçalves (2007) 

chama atenção para a importância da palavra na sociedade romana.  

[...] Numa sociedade oral, como a da Roma antiga, o ato de nomear era uma atitude 

séria que poderia encerrar em si mesma vários efeitos. Pela simples associação ao 

nome dos Antoninos se poderia atrair o apoio das divindades, que já haviam apoiado 

os governantes anteriores, por exemplo (Gonçalves, 2007, p. 9). 

 Consideramos que essa nomeação foi feita de forma semelhante na figura de 

Heliogábalo e aqui de forma dupla, garantindo tanto uma associação com um passado 

glorioso quanto com um presente legítimo do trono, pois adotou não somente os nomes de 

dois imperadores da dinastia Antonina, como também o nome que pertencia ao seu suposto 

pai, mantendo assim, novamente, uma nomeação de continuidade e legitimidade que 

confrontava o próprio governo de Macrino.  

A representação da adoção do nome Antonino e o pertencimento sanguíneo com os 

Severos revelam a preocupação em legitimar o imperador e demonstrar que mesmo por ação 

de terceiros, quer do exército, quer de sua avó, Heliogábalo estava consciente das demandas 

que contribuiriam para o apoio e garantia do título de imperador. Essas representações entre 



48 

 

as fontes a partir dessa tentativa de legitimação de Heliogábalo podem ser problematizadas a 

partir das reflexões de Chartier. 

[...] Várias hipóteses orientaram a pesquisa, fosse ela organizada a partir do estudo 

de uma classe particular de objetos impressos (por exemplo o corpus da literatura de 

colportage), ou a partir do exame das práticas de leitura, em sua diversidade, ou 

ainda a partir da história de um texto particular, proposto a públicos diferentes em 

formas muito contrastadas. A primeira hipótese sustenta a operação de construção de 

sentido efetuada na leitura (ou na escuta) como um processo historicamente 

determinado cujos modos e modelos variam de acordo com os tempos, os lugares, as 

comunidades. A segunda considera que as significações múltiplas e móveis de um 

texto dependem das formas por meio das quais é recebido por seus leitores (ou 

ouvintes) (Chartier, 1991, p. 178). 

Chartier (1991) chama atenção no trecho acima, a partir de um contexto geral do seu 

trabalho, sobre a orientação realizada por este no estudo de diferentes tipos de textos e 

práticas de leitura. Segundo o autor a construção dos sentidos que irão permear a leitura estão 

envolvidos nas épocas e espaços onde estão sendo realizados, sendo assim seu contexto 

exerce um fator primordial nos entendimentos que serão atribuídos ao que se está lendo, além 

disso, essas próprias significações influenciadas pelos contextos, também serão impactadas 

pelas formas como os textos são recebidos pelos leitores. 

 Sendo compreendidos como fontes históricas para a história imperial romana na 

historiografia, os documentos aqui trabalhados para discutir a representação de Heliogábalo 

na escrita antiga são recebidos como contribuintes para se discutir não necessariamente a 

realidade dos imperadores, mas a forma como estes foram recebidos pelos escritores antigos, 

sendo representados mediante os supostos legados e memórias que evocaram durante seus 

reinados, embora não devamos ignorar que as fontes escritas de teor histórico ainda carregam 

uma historicidade, e no caso romano com objetivos moralizantes e políticos que revelam os 

contextos das épocas narradas. 

 A representação das fontes tanto na adoção do nome Antonino quanto em sua ligação 

parental com Caracala, apresentam nuances, contudo, revelam que os escritores antigos 

estavam inclinados a acreditar que partia de uma construção realizada por Júlia Mesa ou por 

Eutiquiano, como forma de contribuir para sua legitimação como novo imperador. Até mesmo 

a própria representação dos soldados, que se aliaram a Heliogábalo, é apresentada muito mais 

por ganância do que realmente por um elemento sentimental em relação a memória de 

Caracala. 

O destaque para a associação parental ser parte de um plano narrado aos soldados 

romanos está presente na História Augusta, “A estes, Mesa ou Vária disse-lhes que Bassiano 

era filho de Antonino, facto que, a pouco e pouco, ecoou entre todos os soldados” (Vita 



49 

 

Macrini, IX 4, p. 167); em Herodiano, "Ela explicou a eles — fosse verdade ou mentira — 

que era filho ilegítimo de Antonino, embora se fizesse como filho de outro. Contou-lhes que 

Antonino havia dormido com suas filhas quando elas eram jovens, no auge de suas vidas..."59 

(V 3, 10, p. 250) e em Dião Cássio, “e embora tivesse como ajudantes apenas alguns libertos e 

soldados e seis (r) [homens da ordem equestre] e senadores de Emesa fingindo que ele era um 

filho natural de Tarautas e vestindo-o com roupas que este último usava quando criança...”60 

(LXIX 31, 3, p. 411). 

Nas duas primeiras fontes escritas acima, a notícia é atribuída como uma história 

contada por Júlia Mesa, já na última, Eutiquiano teria sido o principal responsável. Essas 

representações destacam a desconfiança dos escritores antigos em relação a veracidade da 

paternidade de Caracala, essa teria sido evocada unicamente como elemento de um plano 

maior, sendo ironizado a partir de insinuações como na História Augusta, em que é afirmado 

que “o poder imperial foi confiado a Vário Heliogábalo, de quem se dizia ser filho de 

Bassiano” (Vita Heliogabali, I 4, p. 188).  

Em Dião Cássio, tem-se a máxima negação da ligação parental entre Heliogábalo e 

Caracala, o novo Antonino é atribuído não somente a figura maternal de Júlia Soémia como 

também a uma figura paternal, Sexto Vário Marcelo (LXXIX 30, 2, p. 409), já mencionado 

anteriormente, demonstrando o total descredito por parte do escritor antigo em uma relação 

parental entre os dois membros da dinastia dos Severos. 

Esses trechos denotam uma representação ambiciosa e mentirosa por parte do 

indivíduos próximos a Heliogábalo e chegam até mesmo a colocá-lo como alguém que 

evocou figuras históricas romanas como memórias que contribuiriam para sua legitimação. 

Assim, a representação da figura do imperador é construída a partir de uma tentativa de 

pertencimento a outros personagens importantes na sociedade romana, como forma de 

garantir o seu próprio espaço. 

As características evocadas nesse encaixe dos legados dos Antoninos e Severos 

revelam as manobras políticas presentes no Império Romano, como formas de se garantir 

ascensões. Não bastava o ganho de apoio em golpes imperiais ou assassinatos, era necessário 

pensar também na permanência, na continuidade, o que, segundo as fontes escritas, parece ter 

 
59 “les explicaba -fuera verdad o mentira que era hijo natural de Antonino, aunque pasara por ser hijo de otro. 

Les decía que Antonino se había acostado con sus hijas cuando eran jóvenes en la flor de la edad…” 
60 “and though he had as helpers only a few freedmen and soldiers and six(r) [men of the equestrian] order and 

senators of Emesa pretending that he was a natural son of Tarautas and dressing him in clothing which the latler 

had worn as a child…”. 



50 

 

sido motivo de preocupação por parte do imperador Heliogábalo e daqueles que estavam 

próximos a si. 

Encaixar o novo Antonino e seu círculo imperial ainda emergente a manobras políticas 

mentirosas para ascender ao poder, revelam a construção de uma representação preocupada 

em ressaltar a ambição e presença de valores negativos na figura do imperador e daqueles que 

o cercavam, bem como o contexto de nomeação que estava inserida a sociedade romana. 

Além desses elementos, as fontes escritas chamam atenção para a desonestidade dos soldados, 

que foram atraídos pelas promessas de dinheiro por Mesa ou por Eutiquiano.  

1.3. Aos moldes “heliogabalos” 

 Após o assassinato de Macrino e de seu filho Diadumeniano, Heliogábalo enfim pode 

tomar o trono que havia usurpado com a ajuda dos soldados. Segundo as fontes, o novo 

Antonino junto com sua mãe, avó, seu primo e sua tia, partiram da Síria em direção a Roma, 

tendo sido feita primeiramente uma parada na cidade de Nicomedia61 por ocasião do inverno.  

 Nesse período que esteve presente em Nicomedia foram tomadas algumas medidas 

estratégicas ainda buscando a sua legitimação, representando-se uma preocupação em ser 

apoiado agora que havia se tornado governante. Não devemos nos esquecer, que a ascensão 

do imperador se deveu principalmente à ação do exército e ainda de forma distante de Roma, 

o que deixava outras esferas do poder sem contato com este e suscetível a resistências. 

Buscando remediar essa situação, ele enviou mensagem para o Senado na qual criticou 

a figura de Macrino em relação a sua origem, que como falamos anteriormente não adivinha 

da classe senatorial e sim dos equestres, bem como a sua conspiração contra Caracala, a quem 

ele deveria proteger. Ainda nessa mesma carta, Heliogábalo também teria ironizado os 

comentários que haviam sido feitos pelo ex imperador em relação a sua pouca idade, já que o 

mesmo nomeou seu filho ainda criança como coimperador. Acrescido a isso, direcionou seu 

discurso ao Senado e ao povo com promessas, dentre elas a de que imitaria os imperadores 

Augusto e Marco Aurélio (Dião Cássio, LXXX 1, 2-4, p. 439). 

 Na História Augusta é narrado que em sua mensagem enviada para Roma animou a 

todos “com o nome de Antonino, que parecia ter sido restituído não apenas em título, como 

tinha acontecido com Diadumeniano, mas também pelo seu sangue, visto que ele escrevera 

 
61 Antiga cidade-Estado grega anexada à Roma durante a República e que se tornou um importante centro do 

Império Romano, se tornando capital da província da Bitínia. Atualmente, compreende a cidade de Izmit, na 

Turquia. 



51 

 

que era filho de Antonino Bassiano, gerando-se um enorme carinho por ele” (III 1, p. 190), e, 

assim, sua carta foi recebida de bom grado e foi reconhecido como imperador pelo Senado. 

 Nesse tópico gostaríamos de dar atenção a outro aspecto que representa a forma como 

o novo Antonino governou Roma, a moldagem da corte imperial aos gostos do imperador e os 

muitos assassinatos orquestrados por este, estes dois elementos contribuíram para a sua 

representação como um tirano, tanto na perspectiva de crueldade quanto de desrespeito às 

normas, colocando sua vontade como o poder máximo e até único. 

Inicialmente nos atentemos ao segundo ponto, Herodiano afirma que foi ordenada a 

morte de muitos homens ilustres e ricos devido a acusações de descontentamento com a forma 

como Heliogábalo vivia sua vida. Herodiano também narra que durante a tutela de seu primo, 

Alexandre Severo, o novo Antonino quis “habituá-lo aos mesmos passatempos de pular e 

dançar e a participar de suas funções sacerdotais com as mesmas roupas e práticas”62 (V 7; 4-

5, p. 261-262), mas foi impedido pela mãe de Alexandre, que tratou de chamar professores de 

diversas disciplinas que o treinaram em relação a moderação, palestra e exercícios viris, 

despertando o ódio do imperador, que mandou expulsar todos os professores do jovem, 

mandando matar alguns dos mais ilustres e banindo outros. 

Dião Cássio oferece a descrição mais completa sobre os assassinatos, e aqui podemos 

dividir em três motivações principais: ligação com Macrino, por insubordinação ou crítica 

contra Heliogábalo e por caprichos do mesmo. Dos aliados a Macrino ele ordenou a morte de 

Fabio Agripino, governador da província, os principais cavaleiros seguidores de Macrino e os 

homens em Roma que tinham contato pessoal com Macrino (LXXX 3, 4, p. 445), bem como, 

Triciano por ter comandado uma legião durante o reinado de Macrino (LXXX 4, 3, p. 447). 

 Na segunda motivação é apresentada a figura de Sula que havia se intrometido em 

assuntos que fugiam do seu interesse e criado perturbação no período em que Heliogábalo e 

sua família estavam em Nicomedia (Dião Cássio, LXXX 4, 5, p. 447) e Pica Caeriano por não 

ter declarado imediatamente aliança com o novo imperador (Dião Cássio, LXXX 3, 4, p. 445). 

Além desses, duas figuras que se destacam são a de Vero e Gélio Máximo, ambos soldados de 

diferentes legiões que tentaram usurpar o poder através de revoltas, mas foram reprimidos e 

executados (Dião Cássio, LXXX 7, 1-2, p. 453). Segundo o próprio Dião Cássio, ocorreram 

outras tentativas além dessas. 

[...] Mencionei apenas esses homens pelo nome, não porque fossem os únicos que 

perderam o juízo, mas porque pertenciam ao senado; pois outras tentativas foram 

 
62 “habituarlo a sus mismas aficiones a brincar y bailar y a participar en sus funciones sacerdotales con los 

mismos vestidos y prácticas” 



52 

 

feitas. Por exemplo, o filho de um centurião se encarregou de incitar a mesma legião 

gaulesa; outro, um operário de lã, interferiu na quarta legião, e um terceiro, um 

cidadão comum, na frota estacionada em Cízico, quando o Falso Antonino estava 

invernando em Nicomedeia; e havia muitos outros em outros lugares, pois era a 

coisa mais simples do mundo para aqueles que desejavam governar empreender uma 

rebelião, sendo encorajados a isso pelo fato de que muitos homens haviam assumido 

o governo supremo contra a expectativa e o mérito63 (Dião Cássio, LXXX 7, 3-4, p. 

453; 455). 

 Na última motivação temos Cláudio Átalo que ofendeu de alguma forma Comazon64, 

prefeito de pretório de Heliogábalo, e com isso teve seu fim em represália (Dião Cássio, 

LXXX 4, 3, p. 447); Seius Carus porque era “rico, influente e prudente”65 (Dião Cássio, 

LXXX 4, 6, p. 447), mas com o pretexto, que estava tramando uma possível traição; 

Valerianus Faetus por ter estampado imagens suas em ouro como ornamentos para suas 

amantes, sendo também acusado de planejar uma possível revolta; Silius Messala e 

Pomponius Bassus por estarem descontentes com as atitudes do imperador, que chegou a 

categorizá-los como “investigadores de sua vida e censores do que acontecia no palácio”66 

(LXXX 5, 1-2, p. 449), Dião acrescenta que o primeiro havia exposto críticas a Heliogábalo 

perante o Senado e o segundo tinha uma esposa descendente de Marco Aurélio, que o 

imperador desejou se casar.  

Um último caso e que acaba por se destacar nesse último tipo de motivação é a 

execução de Ganys, general romano que contribuiu para a ascensão de Heliogábalo, estando 

presente na Batalha de Antioquia travada contra Macrino. Dião informa aos leitores que ele 

não apenas foi responsável pelo golpe exitoso do novo Antonino, como também servia como 

uma espécie de pai adotivo e guardião para ele, zelando pelo mesmo (LXXX 6, 1, p. 451), 

além de ser próximo de Mesa, por ter sido criado por ela, e Soémia, por ser como um esposo 

para esta (LXXX 6, 2, p. 453). Sua proximidade era tamanha que Heliogábalo desejava torná-

lo César (LXXX 6, 3, p. 453). 

Apesar dessa relação de proximidade foi morto por supostamente contrariar 

Heliogábalo, criticando seu modo de viver e sugerindo uma vida com temperança e prudência. 

 
63 “[...] I have mentioned these men alone by name, not because they were the only ones that took leave of their 

senses, but because they belonged to the senate; for other attempts were made. For example, the son of a 

centurion undertook to stir up that same Gallic legion ; another, a worker in wool, tampered with the fourth 

legion, and a third, a private citizen, with the fleet stationed at Cyzicus, when the False Antoninus was wintering 

at Nicomedeia; and there were many others elsewhere, as it was the simplest thing in the world for those who 

wished to rule to undertake a rebellion, being encouraged thereto by the fact that many men had entered upon the 

supreme rule contrary to expectation and to merit” 
64 Explicaremos mais adiante sobre sua figura e a de Ganys e Eutiquiano, que muitas vezes acabam por se 

confundir. 
65 “rich, influential and prudent” 
66 “investigators of his life and censors of what went on in the palace” 



53 

 

O golpe fatal teria sido iniciativa do próprio imperador, já que os soldados se recusaram a 

tomar a iniciativa (LXXX 6, 3, p. 453). 

Analisando o contexto geral das mortes aqui elencadas, percebemos que Heliogábalo 

não poupou esforços em eliminar seus inimigos e que isso não se restringia aos antigos 

apoiadores do governante anterior a si, mas estava proposto até mesmo aos seus aliados, caso 

o desagradassem. Aqui temos claramente a representação de Heliogábalo como um tirano, ou 

seja, um governante opressor com um aspecto violento e ao mesmo tempo mimado, que não 

aceitava ser contrariado. 

Os assassinatos elencados por Herodiano e Dião Cássio representam um imperador 

cruel e sem escrúpulos, o que afetaria sua governança, pois constrói a imagem de um tirano 

incontrolável que se afastava dos valores romanos imperiais que haviam sido confiados a 

figura do imperador há séculos. Segundo a historiadora Renata Venturini (2001) 

Em todos os níveis, o poder imperial se apoiava na auctoritas. A auctoritas principis 

ilustrava o prestígio, a supremacia moral traduzida na virtus, na iustitia, na 

clementia, na fides e na pietas. Ela resumia o valor da justiça associada à clemência 

daquele que controlava a lei, a confiança que ele inspirava como chefe político e 

religioso. A auctoritas emanava do indivíduo e permaneceu como um valor 

puramente moral: ela inaugurou o regime da personalidade (Béranger, 1953:13). De 

acordo com a auctoritas, o imperador era o patrono da Itália e exercia a tutela sobre 

uma imensa quantidade de indivíduos, pois o Império Romano oferecia o equilíbrio 

ao mundo através de um universalismo que dependia de um só homem. Ele era o 

pater patriae, era o representante de um Estado ideal que incorporava a unidade do 

mundo romano (Venturini, 2001, p. 216). 

Ao entendermos esses valores como bases para o poder imperial instituído ao 

imperador desde Augusto, compreendemos que eles eram a representação de que o Império 

era governando por um indivíduo justo e legítimo, logo, ao exercer sua auctoritas de forma 

oposta aos valores da virtus67, iustitia68, clementia69, fides70 e pietas71, Heliogábalo é 

representado falhando em princípios básicos da ordem romana, assim o uso da sua auctoritas 

seria motivo de questionamento, o que constituía o próprio questionamento da legalidade de 

um governo em Roma. 

A maldade que aqui associamos a uma representação de Heliogábalo como um tirano, 

é atribuída também a outros imperadores nas fontes escritas. Dião Cássio afirma que Cômodo 

(180-192 d.C.), imperador que ficou conhecido pela sua participação em arenas como 

 
67 Relacionado nesse contexto a coragem e honra do indivíduo. 
68 Relacionado nesse contexto a legalidade e equidade dos atos. 
69 Relacionado nesse contexto à misericórdia, punindo com moderação ou mesmo perdoando seus inimigos. 
70 Relacionado nesse contexto à confiança exercida na relação entre o imperador e seus governados. 
71 Relacionado nesse contexto ao cumprimento dos deveres morais e religiosos, respeitando assim a própria 

tradição romana em relação aos seus deuses e a Res Romana. 



54 

 

gladiador, sendo associado comumente com a violência, matou homens e mulheres, tanto 

abertamente quanto por veneno (LXXIII 4, 1-2) e que em determinada ocasião reuniu um 

grupo de homens sem pés e os matou a golpes de clava, encenando que eram gigantes 

(LXXIII 20, 3, p. 113), os senadores temiam sua presença e Dião chega a afirmar que ele os 

ameaçou silenciosamente, balançando a cabeça de um avestruz em uma mão e a espada 

ensanguentada na outra diante deles. 

Em Vita Antonini Caracallae, na História Augusta, é afirmado que Caracala (211-217 

d.C.) arquitetou a morte de diferentes indivíduos, dentre esses, seu próprio irmão, Geta, que a 

partir do ano de 209 governava em conjunto consigo até o ano de 211, período de falecimento 

do pai de ambos, Septímio Severo. Caracala teria então comunicado aos pretorianos uma 

suposta conspiração por parte de Geta, fazendo que o mesmo fosse assassinado, e, logo após, 

comprometido sua memória com acusações de envenenamento ou de desrespeito a mãe de 

ambos (II 4-8, p. 134-135).  

Ainda relacionado ao assassinato de seu irmão, Caracala ordenou a morte dos 

cúmplices da emboscada, daqueles que prestaram honras funerárias a Geta e de todos que 

haviam sido próximos a ele (Vita Antonini Caracallae, III 4-8, p. 136; IV 2-4, p. 137; IV 9, p. 

138). Em meio a descrições de matanças e afirmações de seus maus costumes, crueldade e 

excessos com comida e bebida, afirma que com exceção dos pretorianos, todos os demais 

soldados lhe odiavam (Vita Antonini Caracallae, IX 3, p. 244). 

Esses dois exemplos demonstram a representação de crueldade e assassinatos que 

estiveram ligadas a figura de determinados imperadores, construindo assim uma imagem 

tirânica nas fontes escritas. Em contraponto a essa representação, temos os imperadores 

elogiados por apresentarem as virtudes imperiais, como o próprio Marco Aurélio (161-180 

d.C.) que é elogiado por Herodiano por ser magnâmico, moderado, prudente e corajoso (I 2, 

4-5, p. 90), características relacionadas as virtudes anteriormente aqui elencadas. 

Já na História Augusta é colocado que Antonino Pio (138-161 d.C.) possuía costumes 

moderados, semblante calmo, era generoso, clemente, magnâmico e não violento, ajudando de 

forma humilde o sogro, já debilitado, a se levantar em sessões do Senado (Vita Antonini Pii, 1 

2-9, p. 88-89) Em A vida dos doze Césares72 (2012), escrito antigo que aborda os imperadores 

 
72 A edição aqui utilizada foi a de Brasília, publicada pelo Senado Federal através do Conselho Editorial e 

traduzida para o português, do ano de 2012. 



55 

 

do primeiro século, é apresentado por seu escritor antigo, Suetônio73, a figura de Vespasiano 

(69-79 d.C.), aclamado por agir com brandura e clemência, rejeitando pompas excessivas e 

sendo benigno com os amigos e inimigos, os quais poupou a vida (p. 273; 274). 

Essas duas classes de representações imperiais revelam a forma dicotômica pelas quais 

os escritores antigos apresentaram os imperadores. Não devemos acreditar que o 

ressaltamento dos valores ou a condenação de suas ausências partem unicamente de uma 

observância de suas vidas, antes, está relacionada também a própria conduta dos imperadores 

em relação a forma como estes exerceram sua auctoritas, ou seja, como exerceram seu poder 

imperial frente aos seus governos e a esferas de poder como o Senado. 

Acreditamos que a representação do imperador Heliogábalo como um tirano cruel 

parte justamente do desagrado dos seus escritores antigos, pertencentes a aristocracia romana, 

sobre a forma como este exerceu sua auctoritas. Sua ascensão longínqua de Roma, apoiada 

por um grupo muito mais ligado a Síria e a porção oriental do Império em si e o 

desconhecimento de sua trajetória evocavam uma desconfiança em relação a sua imagem que 

é registrada nessas representações iniciais tanto nas suas tentativas de legitimidade quanto nas 

escolhas de assassinatos que este fez.  

Antes de adentrar na formação de uma corte imperial específica, destacaremos ainda 

outras citações que contribuem para a discussão em torno da sua representação como um 

imperador tirano, Dião Cássio declara que seu governo foi marcado pelas práticas mais 

vergonhosas, ilegais e cruéis conhecidas na história romana (LXXX 3, 3, p. 443). 

Na Vita Heliogabali é colocado que o imperador desejava fazer guerra contra o 

marcomanos74, povo com quem os romanos possuíam uma trégua, a qual a fonte afirma que 

Marco Aurelio (161–180 d.C.) havia conduzido com ajuda de magos por meio de 

encantamentos e, que agora o novo Antonino buscava a origem dessa magia como forma de 

neutralizá-la para desencadear a guerra. Sua motivação repousava em uma profecia de que 

somente um Antonino terminaria a guerra contra esse povo (IX 1-2, p. 199); Nesse trecho 

temos o destaque de uma atitude mesquinha, por puro interesse de se reafirmar como 

pertencente a essa dinastia e como um governante vitorioso em guerras. 

 
73 Escritor antigo romano que viveu durante os séculos I e II, tendo produzido o escrito, Os doze Césares, 

composta por um conjunto de doze biografias escritas no século II, que abrangem do período final da República 

ao início do Império, abordando de Júlio César (49-44 a.C.) a Domiciano (81-96 d.C.). 
74 Comunidade germânica que habitavam a região da Boêmia, atual República Checa, e que possuíam um 

histórico de conflitos com os romanos desde a época de Augusto.  



56 

 

Além do colocado acima, é dito que ele, se aproveitando da ebriedade dos amigos, os 

fechava em um quarto e ali introduzia animais como leões, leopardos e ursos, o que ocasionou 

a morte de muitos (Vita Heliogabali, XXV 1, p. 217-218). Também soltou serpentes entre o 

povo pela noite e ao amanhecer muitos haviam sido vítimas de mordidas (Vita Heliogabali, 

XXIII 2, p. 215), ordenou que servos lhe trouxessem mil libras de teias de aranha apenas para 

os ridicularizar (Vita Heliogabali, XXVI 6, p. 220), enviava a um grupo chamado de 

parasitas75 vasos com animais dentro como rãs, escorpiões e serpentes (Vita Heliogabali, 

XXVI 7, p. 220).  

Um ato que se destacou dentre suas maldades e que é narrado de forma 

consideravelmente dramático foi a de que teria mandado cair várias pétalas de violeta e outras 

flores em um quarto sobre um grupo de pessoas que morreram sufocadas com a grande 

quantidade de pétalas (Vita Heliogabali, XXI 5, p. 213). Tal narrativa é representada 

visualmente na pintura The Roses of Heliogabalus, de autoria do pintor holandês 

neoclassicista Sir Lawrence Alma-Tadema, do ano de 1888. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
75 Ajudavam os oficiais civis nas celebrações religiosas e eram mantidos pelo Estado. Segundo os editores da 

História Augusta, no rodapé 91, da página 213, daí se originou o sentido pejorativo do termo, pois passaram a 

ser associados àqueles que comiam à custa de outros. 



57 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Estes são apenas alguns das narrativas escolhidas dentro da Vita Heliogabali que 

revelam alguém cheio de excessos e maldade, existem muitos outros trechos que adentram 

por exemplo o campo religioso, cotidiano e sexual do imperador, que iremos destacar ao 

longo deste trabalho. 

As narrativas em torno dos assassinatos e das maldades do novo Antonino buscam 

representá-lo como um imperador tirânico, sem escrúpulos e luxurioso. Para esse trabalho, 

nos interessa como esses escritores antigos utilizaram dessas afirmações na construção de 

suas obras para formarem uma determinada caricatura do imperador, com base em suas 

frustações com ele e até mesmo em uma tentativa de difamar sua memória.  

Dião Cássio critica o fato de o imperador ter adotado títulos imperiais por sua própria 

vontade sem, no entanto, lhe ter sido entregue pelo Senado, como era de praxe (LXXX 8, 2-3, 

p. 455;457). Nesse trecho, é ressaltado que havia um desacordo entre o novo Antonino e a 

figura do Senado, é crítica pessoal de alguém pertencente a esse meio, que não via com bons 

Figura 5 – Pintura de tinta a óleo, The Roses of Heliogabalus, 1888. Heliogábalo é representado à esquerda, com vestes 

em tons dourados e uma flor em sua cabeça, em seu rosto transmite-se uma expressão de desprezo e indiferença que 

corrobora com a sua própria representação nas fontes textuais. Disponível em: 

https://pt.wikipedia.org/wiki/As_Rosas_de_Heliog%C3%A1balo#/media/Ficheiro:The_Roses_of_Heliogabalus.jpg, 

2023. Acesso em 18/10/2025. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/As_Rosas_de_Heliog%C3%A1balo%23/media/Ficheiro:The_Roses_of_Heliogabalus.jpg


58 

 

olhos essa sua autonomia em desrespeito a uma tradição consolidada. Esse distanciamento da 

aristocracia tradicional fica ainda mais evidente quando analisamos a composição de sua corte 

imperial.  

Segundo o historiador francês Paul Veyne (2003), a figura do imperador ou princeps 

representava um alguém todo poderoso, com um poder único que se manifestava na 

concepção do imperium, ou seja, no poder absoluto e completo entregue a um único homem, 

podendo decidir pela paz ou pela guerra, aumentar os impostos, decidir a vida ou a morte 

sobre seus homens, tudo que ele decidia era legal (2003, p. 9-10). 

 Veyne (2003, p. 6) atesta a importante posição que um imperador romano possuía, 

mesmo com outras esferas de poder em circulação ninguém limitava sua autoridade. Ao 

Senado restava juntar-se a figura do imperador, o aclamar como imperator e garantir a 

conceção de seus novos poderes/títulos, já o povo era responsável por fornecer ao princeps o 

rol de seus poderes lhe outorgando por exemplo o imperium proconsular Além disso era feito 

um acordo consensual entre o Senado e o exército de aceitação do novo governante, embora 

fosse muito mais representativo. 

Apesar do seu grande poder, o balanceamento desses poderes pelo imperador se 

mostrava essencial, a própria ascensão de Heliogábalo é uma prova dessa necessidade. Ao 

perder o apoio político e militar, o destino de Macrino estava selado, as suas tentativas de 

contornar a situação, como a comunicação com o Senado e a retomada de benefícios aos 

soldados, mostram que era uma preocupação imperial garantir a união com essas esferas de 

poder, contudo, tais medidas não foram suficientes para lhe salvar ou mesmo para que os 

escritores antigos o retratassem de forma positiva. 

A auto adoção de títulos registrada por Dião Cássio e elencada anteriormente 

representa um imperador despreocupado com a ordem do Senado, desrespeitando uma 

tradição imperial. Além disso, na Vita Heliogabali é colocado que o imperador “desprezou de 

tal modo o senado que aos senadores chamava ‘servos togados’76 (XX 1, p. 211). Esse 

posicionamento de indisposição com o Senado, representava Heliogábalo como alguém que 

não tinha respeito pela própria Res Romana77, pois segundo Veyne (2003, p. 12) o insulto ao 

 
76 A toga tinha um valor simbólico e político. Ao chamá-los de servos de toga é feita uma caricatura de homens 

que se acham importantes, mas são apenas servos. 
77 Referente a estrutura romana em si, podendo ser entendida enquanto relacionada ao conceito de um “Estado 

Romano”, abrangia as instituições políticas, o poder, a história e a própria cultura de Roma. 



59 

 

Senado, representava um insulto à própria República, pois os seus magistrados eram 

entendidos como subordinados não ao princeps em si, mas a Res Republica78.  

Existia um jogo de relações e influências diante do sistema imperial, a relação entre o 

princeps e o Senado perpassava por uma espécie de pacto, “a nobreza deixa o príncipe 

governar e, em troca, este concede aos nobres suas altas funções administrativas e trata-os 

como seus pares...” (Veyne, 2003, p. 12), logo ao desrespeitar as funções senatoriais e até 

mesmo insultá-los, Heliogábalo é representado novamente como um tirano, aqui no sentido de 

abusar de sua auctoritas frente ao próprio funcionamento da Res Romana. 

Esse jogo de relações com práticas, títulos e discursos que serviam como 

legitimadores dos interesses de cada grupo que perpassou o império romano teve início ainda 

com a figura de Augusto (27 a.C. – 14 d.C.), responsável por acumular os poderes consulares 

e tribunícios, conquistando total controle civil, militar e religioso, aspectos já tratados neste 

trabalho. Contudo, mesmo com esse poder, o príncipe não podia governar sozinho. 

O senado ainda se mantinha como um corpo amplo e bem constituído e o exército se 

apresentava como uma força traiçoeira, eram esferas a serem balanceadas. Em meio a isso, o 

imperador realizava alianças e aproximações, “ele se apoiava em um restrito círculo de 

parentes e amigos, isto é, o conselho dos amici ou o consilium principis, que tendia a se 

institucionalizar e a substituir algumas funções do senado” (Venturini, 2001, p. 220-221), 

eram tentativas de estabilizar seu poder e manter pessoas confiáveis por perto. 

 A corte imperial era uma instituição social não oficial que revela uma rede de pessoas 

envolvidas com a figura do imperador e consequentemente com seu governo, evidenciando 

estruturas pelas quais o Império operava. O historiador britânico Andrew Wallace-Hadrill 

(2008, p. 284) afirma que as cortes no contexto romano possuíam um caráter muitas vezes 

desconhecido, pois era referente ao particular, embora com uma importância pública, sendo 

acessados geralmente por anúncios oficiais pouco confiáveis ou por boatos. 

Wallace-Hadrill (2008, p. 285) atesta uma forte presença, na qual seus membros se 

constituíam pela proximidade com o imperador e aqui entra em cena o termo amicitia, 

traduzido de forma genérica por “amizade”, que era relacionado ao envolvimento social entre 

os amici (amigos), contudo “não era somente um laço subjetivo de afeição, mas também uma 

ligação objetiva baseada na assistência mútua e na fides, isto é, na lealdade entre os amici” 

(Venturini, 2001, p. 216). Através da amicitia muitos tinham acesso ao próprio imperador. 

 
78 Termo advindo ainda do período republicano para se referir à República Romana, passou a designar no 

período imperial também um sentido próximo de “Estado”, sendo mais referente ao sistema político. 



60 

 

 Segundo Wallace-Hadrill (2008, p. 288) a função principal da corte seria a de fornecer 

e controlar o acesso presencial ao governante, com a possibilidade de inclusive mediarem o 

acesso ao imperador para terceiros. Sua divisão poderia ser feita em três grupos: família, casa 

servil e amigos, os dois primeiros adentravam diretamente a moradia do imperador de forma 

cotidiana, já os “amigos” e “conselheiros” possuíam papel nos assuntos públicos, com uma 

influência que rivalizava com os representantes republicanos, ou seja, o senado, o que 

claramente desagradava esses homens, pois significaria um outro grupo recebendo privilégios 

do imperador.  

Os amici principis eram homens ocupados, admirados e até mesmo temidos, formados 

por senadores, equestres, intelectuais gregos e homens de conhecimento, estes dois últimos 

grupos eram bastante influentes desde os tempos de Augusto e, juntos aos outros, 

contribuíram dentro do âmbito da corte para refletir as normas existentes e ditar o tom da 

sociedade. Wallace-Hadrill (2008, p. 293) afirma que a corte impactava até mesmo na cultura, 

moralidade e possivelmente também na formação da sociedade romana, logo era de suma 

importância seu equilíbrio com os valores romanos, o que não parece ter acontecido com 

Heliogábalo, que é representado como cercado por pessoas de má índole e baixo status social. 

As documentações nos fornecem ricas informações sobre a constituição da corte 

imperial de Heliogábalo, o que contribui para sua representação como um mal imperador, pois 

tinha ligações com pessoas malvistas, que influenciaram negativamente seu governo e 

aparentemente a narrativa dessas relações é justamente para representar alguém despreparado, 

influenciável e incapaz de manter os sujeitos corretos em seu convívio.  

Duas figuras que se destacam inicialmente em sua rede de contato são sua avó e sua 

mãe, que serão melhor exploradas no terceiro capítulo, mas que foram criticadas por sua 

grande ambição, influência feminina sobre a figura do governante e aparente imoralidade em 

relação a Julia Soémia.  

Além das figuras acima, temos como outro destaque os três homens mencionados 

anteriormente por Dião Cássio como essenciais para a vitória de Heliogábalo na Batalha de 

Antioquia ou mesmo para seu governo, começando por Eutiquiano, o ginasta e artista que 

concebeu o golpe em Macrino, Ganys que liderou as tropas no conflito e posteriormente 

esteve presente na corte imperial do imperador e Comazon que assumiu cargos políticos 

importantes durante o governo do novo Antonino.  

É importante ter em mente que o único escritor antigo a falar diretamente sobre essas 

figuras é Dião Cássio, contudo, sua obra apresenta certas lacunas para um melhor 



61 

 

entendimento sobre estes indivíduos, o que advém inclusive de certas rasuras no documento 

original, impossibilitando sua leitura em determinados trechos. Em meio a isso temos 

confusão sobre a existência de três, duas ou mesmo apenas uma personalidade representada 

com diferentes nomes. 

Nesse trabalho, tal como nas documentações, trataremos estes como sujeitos distintos 

e para isso nos baseamos em Leonardo de Arrizabalaga y Prado (1999, p. 29) que afirma, de 

acordo com a análise das mesmas três obras aqui analisadas, “Em primeiro lugar, não 

parecem haver nenhuma razão convincente, com base no texto existente, para supor que 

qualquer um desses personagens deva ser confundido com qualquer outro”79. 

Em relação a Eutiquiano, temos por informação o fato de ter sido um ginasta e artista, 

podendo ter pertencido tanto ao circo quanto ao âmbito dos atores ou dançarinos, ocupações 

que eram associadas a classes mais baixas em Roma. Já em relação a Ganys e Comazon, 

temos ofensas diretas sobre suas condutas e personalidades. 

Segundo Dião Cássio, Ganys, era acostumado a viver no luxo, talvez aludindo a uma 

origem familiar com boas condições financeiras, aceitava subornos e era o mais ímpio dos 

homens (LXXX 6, 1-2, p. 451), sobre Comazon, o autor expressa desprezo pelo seu caráter e 

pelo seu nome, vê com mal olhos sua elevação ao cargo de cônsul e posteriormente de 

prefeito pretoriano por três vezes, mesmo sem ter tido experiências anteriores que o 

qualificassem (LXXX 4, 1-2, p. 445). 

A figura desses três homens é apresentada sobre uma ótica negativa por Dião, Ganys e 

Comazon são claramente caracterizados como indivíduos ruins com personalidades 

desprezíveis frente aos valores romanos e Eutiquiano, ao ser associado ao âmbito artístico, 

evoca representações negativas que os romanos possuíam em relação aos praticantes desses 

ofícios, as quais destacaremos mais adiante.  

Por último, evidenciamos a representação da composição da corte imperial ou 

consilium principis do imperador formado por determinados indivíduos malvistos na 

sociedade romana. Na Vita Heliogabali é informado que ele 

[...] vendia honras, dignidades e poderes, tanto pessoalmente como através dos seus 

servos e de todos aqueles que lhe proporcionavam prazeres. Fez admissões ao 

senado sem levar em conta idade, património ou nascimento, sendo o dinheiro o 

único mérito. E vendeu inclusive os cargos de chefia militar, de tribuno, de legado e 

de general, e até os de procurador e de oficiais do palácio. Aos aurigas Protógenes e 

Górdio, antes seus companheiros nas corridas de carros, fê-los depois participar em 

todos os atos da sua vida. Muitos foram os que, por o atrairem fisicamente, ele tirou 

 
79 “First, there seems no compelling reason, on the basis of the extant text, to suppose that any one of these 

characters is to be confused with any other”. 



62 

 

da cena, do circo e da arena e levou para a corte (Vita Heliogabali, VI 1-4, p. 193-

194) 

Nesse trecho acima percebemos que a obra representa Heliogábalo como alguém que 

não prezava pela constituição da própria corte imperial ou mesmo do Império Romano, sendo 

influenciado pelo dinheiro ou simplesmente pelo desejo sexual. Podemos entendê-lo não 

somente como alguém corrupto, mas também que governava com desonra.  

Estas descrições continuam em outro trecho que informa que o imperador “fez dos 

seus libertos governadores, legados, cônsules, generais, e poluiu todos os cargos com a 

baixeza de homens da pior espécie” (Vita Heliogabali, XI 1, p. 201). Em outra parte da Vita 

Heliogabali é colocado que foi nomeado um dançarino para a prefeitura de pretório80, um 

auriga81 e um cabelereiro como prefeitos de outra ordem, um corredor, um cozinheiro e um 

serralheiro como curadores do imposto (Vita Heliogabali, XII 1-2, p. 202-203). Além destes, 

é frequente na documentação a proximidade de prostitutos e meretrizes no convívio com 

Heliogábalo82.  

Passando para Herodiano, esse aspecto do governo de Heliogábalo é apresentado de 

forma mais breve. O autor afirma que sua loucura foi tanta que deu os cargos mais 

importantes do império para pessoas que trabalhavam nos palcos e teatros públicos, para 

cocheiros, comediantes, mímicos e aos seus escravos e libertos, estes últimos grupos 

Herodiano ressalta que foram recompensados à medida que se destacaram em atividades 

vergonhosas, provavelmente de cunho sexual. Além disso, nomeou para o cargo de prefeito 

de pretório um dançarino que em sua juventude se apresentou para uma plateia no teatro de 

Roma e outro para ser responsável pela educação e bons costumes dos jovens romanos (V 7; 

6-7, p. 262).  

Sobre esse último ponto temos uma informação muito interessante sobre a moldagem 

da sociedade romana que o imperador estava realizando. A seguinte representação em 

Herodiano evoca um desejo por parte de Heliogábalo em que os sujeitos em Roma se 

aproximassem dos seus costumes e práticas, e a escolha de um dançarino para ensinar em 

contraponto a um intelectual revela uma nova dinâmica que estaria sendo estabelecida. 

 
80 Na nota de rodapé 54, na página 204, os editores da História Augusta colocam que possivelmente seria Públio 

Valério Comazão Eutiquiano, tratando-o como uma pessoa única, apresentando seu suposto nome completo. 
81 Conduziam os carros no circo durante as corridas de biga, que eram corridas de carruagem com equipes rivais 

que colidiam entre si enquanto o público vibrava. 
82 Deixaremos para melhor analisar essas relações no terceiro capítulo, quando nos atentaremos para o aspecto 

mais erotizado/sexual da trajetória do imperador. 



63 

 

Dião Cássio não dá uma grande atenção à composição de sua corte, apenas ressaltando 

alguns pontos em comum como a influência de sua avó e mãe, a de dois homens que ele 

colocou em determinados cargos e a figura de seus amantes, que melhor exploraremos no 

terceiro capítulo. 

Como já mencionado anteriormente, a categoria dos artistas, que se incluem os atores, 

dançarinos, mímicos e membros do circo, eram vistos de forma negativa, como sujeitos de 

baixa classe social na sociedade romana. Segundo a historiadora britânica, Catharine Edwards 

(2002, p. 99), o teatro em Roma era apresentado de forma ambígua, ao mesmo tempo que 

eram parte central dos principais festivais religiosos, pago em parte pelo tesouro da Res 

Publica, e fosse uma instituição romana central com um público fiel, era visto com profunda 

suspeita. 

O ato de atuar era uma antítese dos deveres romanos, pois, nada realizava, 

diferentemente dos soldados que guerreavam e conquistavam territórios, mostrando o poder 

romano. A atuação partia da capacidade do indivíduo em enganar, algo não valorizado, não 

romano. Atuar estava diretamente relacionado com práticas estrangeiras, que adentraram 

Roma e influenciaram negativamente afetando a moral dos seus cidadãos (Edwards, 2002, p. 

102). 

Os atores eram associados, segundo o aspecto jurídico romano, a criminosos 

condenados, prostitutas e gladiadores, possuindo assim restrições legais mesmo quando se 

tratava de cidadãos livres (Edwards, 2002, p. 123), embora ainda servissem a sociedade a 

partir de um aspecto de lazer, tais como os gladiadores e prostitutas. Além disso, os atores, 

incluindo-se aqui os mímicos e pantomímicos, eram considerados perigosos e perturbadores 

para a ordem (Edwards, 2002, p. 127), sua associação também perpassava por uma 

efeminação que ia contra os princípios de virilidade romana (Edwards, 2002, p. 129-130), 

pois, suas interpretações envolviam papéis femininos e temas licenciosos como adultério, 

associando-os ao feminino e a luxúria. 

De acordo com a autora e com a própria documentação que mostra um tom negativo 

em relação às escolhas de Heliogábalo podemos constatar que suas nomeações e amicitias 

foram representadas como advindas de alguém que desrespeitava os costumes romanos, ou 

mais especificamente o chamado mos maiorum, conceito primordial para entendermos o 

funcionamento da sociedade romana. 

O termo mos maiorum pode ser entendido enquanto “um conjunto de regras de 

conduta, morais e políticas, não sistematizado, transmitido no seio da aristocracia senatorial 



64 

 

tradicional” (Lemos, 2010, p. 47), que não funcionava de forma escrita, mas sim em uma ética 

que deveria ser cumprida pelos cidadãos orientando suas práticas políticas e religiosas.  

Por mais que partilhassem a mesma língua, mesmo vestuário e participação em 

celebrações, o atendimento ao conjunto de comportamentos e códigos de moralidade eram os 

responsáveis por forjar os laços entre os bons cidadãos romanos (Lemos, 2010, p. 48). O mos 

maiorum definia na sociedade o que constituía a própria Res Romana, a sua obediência estava 

diretamente relacionada com a defesa da ordem romana.  

O historiador espanhol Francisco Pina Polo (2011, p. 64) contribui para a discussão 

em torno do conceito de mos maiorum ao afirmar que a cultura em Roma esteve sobre o 

controle da aristocracia, foi esta a responsável por construir uma espécie de “identidade 

romana” com a qual os cidadãos poderiam se identificar e se caracterizar, e assim estabelecer 

as tradições e os valores que seriam passados de geração em geração como as verdades 

máximas.  

É fundamental ressaltar que nas produções escritas não existia uma memória coletiva, 

mas sim a memória da aristocracia que monopolizava a produção de textos, assim a 

mobilização de noções relativas ao mos maiorum partem do entendimento que a aristocracia 

possuía em relação aos valores romanos a serem seguidos e isso seria ressaltado, por exemplo, 

nas fontes escritas referentes ao imperadores a partir do comportamento destes em relação à 

ordem romana (Polo, 2011, p. 64). 

É a partir dos patrícios que o conceito de mos maiorum surgiu como um instrumento 

de legitimação de sua posição destacada na sociedade romana (Polo, 2011, p. 69). Seu 

conteúdo se expandiu ao longo do século IV e início do século III a.C. se tornando uma 

manual para a conduta social e atuação política da aristocracia, influenciando os futuros 

homens públicos (Polo, 2011, p. 70).  Sua sobrevivência ainda no período imperial se dá pelo 

seu aspecto dinâmico e unificador, sendo reinterpretado e alterado de acordo com as 

necessidades de cada época, mas ainda mantendo sua característica central de ponto de 

referência (Polo, 2011, p. 69). 

Se a religião romana conectava os homens aos deuses, o mos maiorum fazia o papel de 

unir os romanos a valores comuns (Polo, 2011, p. 73) que criavam uma espécie de identidade 

em comum. Assim, a sociedade romana permanecia sob o mesmo ordenamento, pois o mos 

maiorum garantia uma unicidade nos caminhos que deveriam ser seguidos, nas escolhas que 

deveriam ser feitas no cotidiano. 



65 

 

Nas documentações existe um desejo em representar que Heliogábalo se aproximou de 

pessoas ímpias e de baixa estirpe social, moldando uma corte imperial que ia contra os valores 

que um imperador deveria buscar, contra o sentido do mos maiorum. O respeito à ordem havia 

sido quebrado com suas escolhas e com isto estava selada sua representação como um inimigo 

da aristocracia seguidora desses princípios tradicionais.  

Entender a corte como forma usada pelos imperadores em controlar e até mesmo 

limitar o poder das ordens sociais altas, justifica o seu olhar pelos aristocratas como 

ameaçadoras, pois, estes ficavam de fora da garantia de benefícios que a proximidade com o 

imperador garantia, o que acirrava ainda mais a vilanização de um imperador como 

Heliogábalo, que teria ousado ir contra o mos maiorum. 

[...] A corte, portanto, desempenhou um papel vital na consolidação do poder 

imperial dentro do contexto da sociedade imperial. Primeiro, permitiu ao governante 

controlar a elite. Para buscar o poder, era necessário ir a Roma e entrar na intriga da 

corte. Isso estabeleceu firmemente Roma como a arena do conflito político e 

desencorajou o surgimento de bases de poder regionais alternativas. Os "grandes 

homens" do império estavam sob o olhar imediato do imperador. Ele podia 

manipular a ambição deles, jogando-os uns contra os outros, usando seu controle da 

distribuição de recursos para mantê-los em suspense, negando favores e elevando 

novos favoritos se a influência dos antigos favoritos ameaçasse se entrincheirar. Em 

segundo lugar, ele poderia, por meio da elite, exercer um controle progressivamente 

mais amplo em todo o império83 (Wallace-Hadrill, 2008, p. 300). 

Com tamanha influência, não é de se estranhar que a aparente preferência de 

Heliogábalo por artistas, atores, pessoas sem prévia experiência política, mulheres, prostitutos 

ou meretrizes desagradava por estes adentrarem espaços historicamente destinados a pessoas 

aristocratas e com histórico em cargos políticos importantes. 

A visão elitizada que nossas três fontes apresentam justificam por si só representar 

essa formação da corte imperial aos moldes heliogabalos como uma demonstração de sua 

loucura, imoralidade ou mesmo influenciabilidade. Este imperador que já não possuía um 

envolvimento político anterior ao seu posto de governante ainda cometeu a audácia de exercer 

sua auctoritas de forma afrontosa a uma elite romana que não via com bons olhos os excessos 

imperiais.  

 
83 “[...] The court thus played a vital role in consolidating imperial power within the context of imperial society. 

First, it enabled the ruler to control the elite. In order to pursue power it was necessary to come to Rome and 

enter the intrigue of the court. That firmly established Rome as the arena of political conflict and discouraged the 

emergence of alternative regional power bases. The ‘big men’ of the empire were under the immediate eye of the 

emperor. He could manipulate their ambition by playing them off against each other, using his control of the 

distribution of resources to keep them on tenterhooks, withholding favours and elevating new favourites if the 

influence of old favourites threatened to become entrenched. Secondly, he could through the elite exercise a 

progressively wider control throughout the empire”. 



66 

 

De acordo com o exposto nas fontes escritas, acreditamos que o imperador utilizou de 

sua auctoritas de forma indiscriminada para exercer sua vontade sobre Roma, formando uma 

corte através do que chamamos de “aos moldes heliogabalos”, ou seja, de acordo com sua 

vontade, ignorando o mos maiorum e formando um círculo imperial, que se alinhava a sua 

própria visão de governo, se alinhando as suas convicções culturais e sociais. 

Não devemos esquecer que o registrado nas fontes primárias são representações, 

conceito muito caro a Roger Chartier e que, segundo este, partem das “classificações e das 

exclusões que constituem, na sua diferença radical, as configurações sociais e conceptuais 

próprias de um tempo ou de um espaço” (2002, p. 27). 

As estruturas que compõe o mundo social são historicamente produzidas pelas práticas 

articuladas de diferentes âmbitos que constroem as suas figuras, questionando a ideia de que a 

representação seria puramente o reflexo do social, mas, para além disso, está inserida em um 

suporte tal qual o texto, sendo assim, importante compreender o seu contexto e seus 

significados. 

A representação nas fontes contribuiu para a construção de um governante que não 

buscava governar em conjunto com o senado e o povo, logo não seria digno da posição 

ocupada. Para os escritores antigos, Heliogábalo era um tirano, ou seja, alguém cruel e que 

abusava de sua autoridade perante a sociedade romana, chegando a desrespeitar os valores da 

ordem romana. 

Esses discursos que envolvem o imperador estão inseridos nos próprios contextos dos 

quais os escritores antigos advêm, suas origens aristocráticas e públicos alvos que envolvem 

outros membros aristocráticos e a própria corte imperial, demonstram que a construções de 

suas narrativas são elitizadas, com envolvimento políticos que rejeitavam os abusos de 

auctoritas imperais. Como evidenciamos anteriormente, a formação da mos maiorum parte 

justamente desse meio aristocrático, é ele o responsável por construir as noções que permeiam 

os deveres e comportamentos a serem seguidos. 

A elite romana deve ser entendida como uma categoria fluída, sujeita a negociação e 

munida de uma retórica moralizante, uma de suas marcas fundamentais era o status social, o 

qual envolvia ancestralidade, cultura, realizações e riquezas. Para além disso, o próprio 

reconhecimento do seus pares, superiores e até mesmo daqueles em posições inferiores dava 

validade aos discursos proferidos, em uma sociedade que valorizava as nomeações e 

discursos, ser reconhecido era ser legitimado (Edwards, 2002, p. 16). 



67 

 

 Edwards (2002, p. 12-14) divide a elite romana em dois grupos principais, os 

senadores e os equestres, em uma hierarquia decrescente, ambos os grupos eram mobilizados 

pelo prestígio e pelo acúmulo de riquezas que acompanhavam seus cotidianos, dominando a 

sociedade romana, contudo, por mais que estivessem inseridos de forma destacada na 

aristocracia, ainda existiam outros grupos como os magistrados, que em meio aos seus 

diferentes cargos conseguiram acumular riquezas e status social. 

Durante o império essa aristocracia passará a incluir ainda outros membros, a figura 

óbvia do imperador que acumulava diferentes poderes, a sua família e os libertos imperiais, 

além disso, nessa época irá se ter um influxo de aristocratas provinciais que irão ser inseridos 

em diferentes cargos políticos, até mesmo no senado (Corrêa, 2019, p. 67). Essa dupla origem 

aristocrática e senatorial, ou seja, a provincial e romana, irá contribuir para o desenvolvimento 

de facções, com uma complexa rede de sociabilidades que considerava a identidade étnica e 

cultural em comum (Corrêa, 2019, p. 75). Os escritores antigos que abordam Heliogábalo 

estariam inseridos justamente em uma aristocracia tradicional, defensora do mos maiorum e 

que via com preocupação a entrada dos provinciais em cargos políticos de Roma.  

Essa aristocracia tradicional será responsável justamente por manipular o mos 

maiorum com as perspectivas que melhor estabelecessem o seu controle sobre os ideais da 

época, definindo códigos de comportamento preocupados em distinguir a elite do restante da 

sociedade e na organização dos relacionamentos dentro da própria elite em si (Edwards, 2002, 

p. 15). 

Partindo dessa perspectiva, compreendemos que os discursos das fontes textuais estão 

envolvidos em concepções moralizantes sobre a conduta de Heliogábalo, buscando apreendê-

lo e estruturá-lo através da representação de determinados aspectos sobre este para seus 

leitores.  

Ao ressaltarem a crueldade e desrespeito com o mos maiorum, os escritores antigos se 

aproximam de uma tentativa de apropriação de uma realidade negativa de seu governo, que 

segundo Chartier (2002, p. 63), evoca “modelos discursivos e delimitações intelectuais 

próprios de cada situação de escrita”, sendo assim, através das construções narrativas 

realizadas em suas produções, Heliogábalo é tido como um tirano que se cercou de pessoas 

inapropriadas, a auctoritas natural de sua posição enquanto imperador dá lugar a afirmações 

de que sua conduta exprimia um lado desrespeitoso e abusador do poder que possuía. 

Segundo nossa leitura, o molde dessa corte imperial contra os princípios do mos 

maiorum contribuíram para que Heliogábalo fosse representado enquanto um mal imperador e 



68 

 

consequentemente fosse traído posteriormente, perdendo seu posto de governante e sendo 

assassinado. Afrontar essa aristocracia tradicional provavelmente o fez perder apoio e as 

escolhas dos membros da corte foram um dos motivos da sua decadência, embora aqui e ao 

longo do outros capítulo devamos ter sempre em mente que as representações desses autores 

não partem necessariamente da realidade, pois este não é objetivo daquele que representa, 

antes o objetivo reside em mostrar a realidade que ele criou, “na historicidade da sua 

produção e na intencionalidade da sua escrita” (Chartier, 2002, p. 63). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



69 

 

CAPÍTULO 2: ORIENTAL 

2.1. Um Oriente romano 

 Quando falamos sobre Roma imperial devemos ter em mente que não estamos falando 

de uma mera cidade isolada, com uma cultura puramente “nacional”, tal elemento não se deve 

simplesmente por ser um império, mas porque a própria história romana se insere em um 

contexto de influências de outras cidades e regiões, por exemplo, com a contribuição dos 

etruscos e gregos desde a época arcaica/monárquica. É necessário pensar Roma para além de 

uma centralização e subjugação de outros povos e observar as confluências84 e afluências85 

que existem nesse contato com outros povos. 

 Segundo o historiador brasileiro Norberto Luiz Guarinello (2014, p. 127), o Império 

Romano era uma região marcada por profunda heterogeneidade, o que pode ser observado na 

falha unidade linguística, já que embora o grego e o latim fossem de uso oficial e literário, as 

populações locais ainda se expressavam em seus idiomas de origem; na diversidade étnica e 

cultural de povos que mantinham por exemplo suas tradições, roupas e crenças religiosas; e na 

própria estrutura social que variava em seus sistemas de organização e clivagens sociais, 

proporcionando diferentes direitos, estatutos e situações jurídicas.  

Em outro trecho posterior, Guarinello chama atenção para as novas concepções de 

pesquisadores sobre a desfixação de uma identidade romana imutável para pensar em um 

“jogo de múltiplas identidades em dialogo” (2014, p. 152), sendo assim os estudiosos se 

afastam de uma visão sobre uma identidade cultural imposta às províncias conquistadas, para 

buscar compreender as continuidades e intercâmbios de culturas presentes na Roma antiga.  

É um afastamento da própria noção de “romanização”, conceito que parte da ideia que 

o povo conquistador, Roma, era superior economicamente, politicamente e culturalmente aos 

povos conquistados, exercendo uma hegemonia sobre as regiões dominadas que adentrava até 

mesmo no abandono de suas culturas em prol da assimilação dos valores romanos (Funari; 

Grillo, 2014, p. 210). 

 A própria figura do imperador Heliogábalo é a representação de uma dessas 

identidades que entrava em confronto com a romana e é esse aspecto que pretendemos 

discutir nesse segundo capítulo, mais especificamente, a representação de sua identidade 

 
84 Ponto de convergência ou de encontro. 
85 Concorrência em grande quantidade (de pessoas ou coisas); em abundância 



70 

 

cultural por meio de suas práticas e costumes orientais aliado ao culto sírio a Elagabal, que o 

imperador instaurou em Roma.  

Analisar a representação de Heliogábalo por parte das fontes textuais antigas também 

possibilita perceber as interações entre essas diferentes identidades, bem como a existência de 

conexões entre a Síria e Roma. 

Ao abordar uma figura que, embora tenha alcançado a principal posição na Roma 

imperial, possuía origem síria e mantinha em destaque sua identidade cultural oriental, é de 

suma importância que, tal qual fizemos em relação ao Império Romano, também 

contextualizemos sua origem. 

De acordo com a plataforma digital de pesquisa acadêmica EBSCO, a Síria, ou 

República Árabe Síria, é um país que faz fronteira com Turquia, Iraque, Jordânia, Israel, 

Líbano e o Mar Mediterrâneo, localizado no chamado Oriente Médio86. Com uma população 

estimada em 22.933.531 habitantes, apresenta uma composição étnica diversa, sendo 

constituída majoritariamente por árabes. Sua atual capital é a cidade de Damasco, e sua 

história política está marcada por décadas de governo autocrático da família al-Assad, bem 

como por conflitos, intervenções internacionais e operações contra grupos terroristas. 

Na Antiguidade, a região onde atualmente se localiza a Síria era conhecida como 

Crescente Fértil, estando em posição estratégica de fronteira entre os continentes asiático, 

africano e europeu. Essa localização motivou, durante séculos, diversas invasões com o 

objetivo de conquistar seu domínio, além da influência cultural de outros povos orientais. 

Houve, por exemplo, o domínio dos amorreus (2200–1800 a.C.), dos assírios (900–612 a.C.), 

dos persas (539–332 a.C.) e dos macedônios e helenísticos (332–64 a.C.). Estes últimos 

marcaram o início da influência grega que perpassaria a história síria (Bentes; Neves; Lobato, 

2018, p. 25–26). 

Após a morte do rei Alexandre, o Grande, em 323 a.C., os domínios macedônicos 

passaram a ser disputados pelos chamados diádocos — generais e oficiais de Alexandre — 

entre os quais se destacam Seleuco, rei do Império Selêucida; Lisímaco, rei da Trácia e de 

partes da Ásia Menor; e Antígono Monoftalmo, conquistador da Síria, Mesopotâmia e partes 

da Ásia Menor. 

 

 
86 região composta por países e território da Ásia Ocidental dos continentes asiático, europeu e africano como 

Afeganistão, Arábia Saudita, Barein, Catar, Emirados Árabes Unidos, Iêmen, Irã, Iraque, Israel, Jordânia, 

Kuwait, Líbano, Omã, Síria e Turquia. 



71 

 

As conquistas de Antígono preocuparam Seleuco e Lisímaco, levando-os a formar 

uma aliança com o rei do Egito, Ptolomeu I, e a entrar em conflito na chamada Guerra de 

Ipso87, que culminou na derrota e morte de Antígono, seguida da divisão de seus territórios 

entre os vencedores. Seleuco recebeu a parte norte da Síria, enquanto Ptolomeu ficou com a 

parte sul. 

Mais adiante, em 281 a.C., ocorreu a Batalha de Corupédio88, travada entre Seleuco e 

Lisímaco, que resultou na derrota e morte deste último. Com isso, estabeleceu-se o Império 

Selêucida89, que se estendeu da costa ocidental da Ásia Menor até a Índia (Butcher, 2003, p. 

25). 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Durante o período selêucida, a Síria experimentou uma considerável difusão da cultura 

helenística. Um dos traços dessa influência manifestou-se em um programa de urbanização 

baseado no modelo da polis grega, que já havia sido iniciado durante o governo de Alexandre, 

o Grande, mas foi intensificado por Seleuco e, posteriormente, por seu filho, Antíoco I. 

 
87 Ocorreu em 301 a.C., em Ipsus, na região da Frígia, na Ásia Menor, atual Turquia. Envolveu uma coalização 

de forças entre Seleuco I Nicátor, Lísimaco e Ptolomeu I Soter contra as forças de Antígono I Monoftalmo. 
88 Ocorreu em 281 a.C., na região da Ásia Menor, perto de Sardes, atual Turquia ocidental. 
89 Império helenista que perdurou de 323 a 64 a.C., tendo sido inicialmente fragilizado na Guerra Romano-

Selêucida (192-188 a.C.) pela República Romana, perdendo importantes territórios e encontrando seu fim oficial 

com a anexação da Síria em 64 a.C. pelos romanos. 

Figura 6 - Mapa mostrando os domínios dos Diádocos, após a Batalha de Corupédio. Disponível em: 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Imp%C3%A9rio_Sel%C3%AAucida#/media/Ficheiro:Diadochi_PT.svg, 2016. O Império 

Selêucida está na cor amarelada à direita. Acesso em 11/08/2025. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Imp%C3%A9rio_Sel%C3%AAucida%23/media/Ficheiro:Diadochi_PT.svg


72 

 

Além disso, o norte da Síria foi transformado em uma região amplamente urbanizada, 

com grandes centros como Antioquia, Apameia, Laodiceia, Zeugma, entre outros. Durante o 

século II a.C., muitas cidades selêucidas passaram por um crescimento substancial (Butcher, 

2003, p. 26). 

 Segundo o historiador britânico Kevin Butcher (2003, p. 28), o reino selêucida estava 

entre os mais ricos e formidáveis do mundo antigo. Logo, entrar em conflito com ele não seria 

uma tarefa fácil. Contudo, Roma, desde sua época republicana, expandia consideravelmente 

seus domínios e, entre o final do segundo e o início do primeiro século a.C., voltou sua 

atenção para o Mediterrâneo oriental90. 

A região da Síria era estratégica tanto para o governo romano quanto para seus 

inimigos históricos, os partas91, que já haviam demonstrado interesse pelo território 

anteriormente. Caso a conquistassem, teriam acesso ao Mediterrâneo, o que aumentaria 

consideravelmente o poder de seu reino (Butcher, 2003, p. 19–20). Diante disso, percebe-se o 

grande benefício que a anexação da Síria representaria para Roma.  

A anexação ocorreu entre 64 e 63 a.C., por meio da atuação de Cneu Pompeu Magno 

— o mesmo político que integraria posteriormente o Primeiro Triunvirato. Sua trajetória foi 

marcada tanto por sua atuação política, enquanto cônsul, quanto por sua carreira militar, 

destacando-se como general vitorioso em diversas campanhas. Durante sua atuação no 

Oriente, Pompeu anexou quatro novas províncias ao território romano: Bitínia e Ponto, Síria, 

Cilícia e Creta, além de conquistar a cidade de Jerusalém. 

A partir da intervenção de Pompeu, a Síria tornou-se oficialmente um domínio 

romano. Inicialmente, a presença de Roma na região foi discreta, sem alterações significativas 

na organização local nem uma clara delimitação do poder romano. No entanto, uma medida 

relevante foi a deposição dos últimos representantes selêucidas, acompanhada da remoção de 

elementos considerados hostis ou com potencial rebelde (Butcher, 2003, p. 22–23).  

Em 58 a.C., a Síria havia se tornado uma, contudo a região enfrentou problemas como 

rivalidades dinásticas locais, guerras dos exércitos romanos contra si e uma invasão parta em 

40 a.C., segundo o historiador britânico Fergus Millar (1993, p. 27),.  

Kevin Butcher (2003, p. 38-39) acrescenta que a província era relativamente isolada 

do restante do império romano e as guarnições legionárias estavam todas estacionadas no 

 
90 Região localizada na costa leste do mar Mediterrâneo compreendendo Levante, Anatólia, Grécia e Egito. 
91 Império Parta ou Império Arsácida foi uma das principais potências político-culturais iranianas da Pérsia 

Antiga, com a Pártia se localizando no nordeste do Irã. 



73 

 

norte com pouca presença militar no sul, o que era um grande risco para essa parte da região. 

Contudo, durante o início do período imperial a Síria passou por outra mudança, alcançando o 

status de província imperial assim garantindo que o próprio Augusto (27 a.C.–14 d.C.) 

escolheria os governadores da província. 

Em 58 a.C., a Síria havia se tornado uma província consular92. Contudo, a região 

enfrentou diversos problemas, como rivalidades dinásticas locais, conflitos entre exércitos 

romanos e uma invasão parta em 40 a.C. Segundo o historiador britânico Fergus Millar (1993, 

p. 27), “O controle romano era tênue e errático, e pouco ou nada fez para reduzir a 

insegurança de longa data da região”93. 

Kevin Butcher (2003, p. 38–39) acrescenta que a província era relativamente isolada 

do restante do Império Romano, e que as guarnições legionárias estavam todas estacionadas 

no norte, com pouca presença militar no sul — o que representava um grande risco para essa 

parte da região, cenário que seria alterado no início do período imperial com a Síria 

alcançando o status de província imperial, o que garantia que o próprio Augusto (27 a.C.–14 

d.C.) fosse responsável pela escolha de seus governadores. 

Millar (1993, p. 31–32) afirma que, a partir da ação de Augusto, a Síria passou a ser 

considerada uma área militar, sendo assim, forças militares passaram a ser permanentemente 

estacionadas na região. Esse cenário conferiu à província maior importância estratégica e 

segurança, evidenciando o interesse romano em mantê-la sob seu controle. 

Durante o governo de Vespasiano (69–79 d.C.), a composição territorial da Síria foi 

alterada com a incorporação de novas regiões à província, como o reino de Comagena, em 72, 

e Emesa, entre 72 e 78/79. Já durante o governo de seu filho, Domiciano (81–96 d.C.), a 

Judeia teria sido anexada por volta dos anos de 92/93. Além disso, houve melhorias na 

infraestrutura militar, especialmente no que diz respeito às comunicações, ao fornecimento de 

suprimentos e à construção de um sistema de canalização94 nos arredores de Antioquia, que 

permitiu acesso direto ao vale médio do Eufrates a partir da Síria central (Butcher, 2003, p. 

43).  

 
92 Território sobre o qual os cônsules e cônsules-gerais exerciam a sua jurisdição, diferenciando-se das províncias 

imperiais que estavam sobre o controle direto do imperador. 
93 “Roman control was tenuous and erratic, and did little or nothing to reduce the longstanding insecurity of the 

region" 
94 Criação de canais ou vias para direcionar fluxos. 



74 

 

No segundo século, persistiram as inovações, agora com a integração total da Síria e 

do Oriente Próximo95 ao Império Romano, em uma perspectiva cultural, política e militar. 

Observa-se a entrada de elites sírias no Senado, a adoção, pelas classes dominantes romanas, 

do movimento cultural conhecido como Segunda Sofística96, além da incorporação de novos 

estilos arquitetônicos na Síria inspirados nas formas imperiais romanas. Verifica-se também a 

construção de edifícios associados ao mundo greco-romano, a presença do retrato do 

imperador em moedas cívicas locais, avanços militares nas estepes e desertos da região da 

Síria e Arábia, entre outros territórios (Butcher, 2003, p. 44). 

A província da Síria passaria por mudanças significativas durante o governo de 

Septímio Severo (193–211 d.C.). Como mencionado no primeiro capítulo, o imperador 

possuía fortes vínculos com a região devido ao seu casamento com Júlia Domna. Além disso, 

manteve uma presença regular na província, estando lá nos anos de 197, 198 e 199, após sua 

ascensão ao trono. Em determinado momento, viajou ao Egito e retornou à Síria, onde 

permaneceu entre 199 e 202. Ao celebrar o início do décimo ano de seu governo, em Roma, 

no ano de 202, aproximadamente metade desse período havia transcorrido na Síria (Millar, 

1993, p. 121). 

Por volta de 198, Severo dividiu a província em duas: Syria Coele (ou Cele Síria) e 

Syria Phoenice (ou Síria Fenícia). Millar (1993, p. 121–122) e Butcher (2003, p. 49) atribuem 

essa divisão a uma tentativa de restringir o número de legiões sob o comando de cada 

governador no Oriente Próximo a, no máximo, duas. Assim, a primeira província contava 

com duas legiões sob o comando de antigos cônsules, enquanto a segunda dispunha de apenas 

uma, sob a responsabilidade de oficiais de status inferior. Butcher (2003, p. 85) afirma o 

seguinte sobre a divisão das fronteiras 

[...] A partir das evidências disponíveis, parece que a fronteira entre as duas novas 

províncias sírias se estendia da costa perto dos portos de Paltus e Balanea-Leucas, 

para o interior, ao norte da sede da legio III Gallica em Rafanea, e ao sul de Aretusa, 

no Orontes. Palmira ficava na província da Síria Fenícia, mas mais para o interior. 

Dura Europus, na margem direita do Eufrates, ficava na Síria Cele. Ajustes também 

foram feitos no sul, entre a Síria Fenícia e a Arábia. A Arábia foi estendida para o 

 
95 Termo geográfico que compreende a Anatólia (porção asiática da Turquia moderna), o Levante, Mesopotâmia 

(atual Iraque) e a Transcaucásia (Geórgia, Armênia e Azerbaijão), mais utilizado em contextos arqueológicos, 

geográficos e históricos, principalmente se referindo a tempos mais recuados como a Antiguidade, sendo 

conhecida atualmente como parte do chamado Oriente Médio. 
96 Termo histórico-literário que se refere aos escritores gregos que floresceram do reinado de Nero até c. 230 d.C. 

que se preocupavam em atender às necessidades cotidianas e responder aos problemas práticos se utilizando da 

retórica e da oratória. Esse movimento se espalhou por diferentes locais como a Ásia e o mundo romano. 



75 

 

norte para incluir o norte de Batanaea, Aurantitis e Trachonitis [...] Namara, um sítio 

na estepe a leste do Hauran, parece ter ficado na Arábia, e não na Síria Fenícia97. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Celesíria tinha como capital a cidade de Antioquia e abrangia grande parte da 

porção sul da Síria, incluindo o distrito situado a leste da cadeia do Anti-Líbano, na região de 

Damasco, além de uma porção da Palestina a leste do rio Jordão. Seu território incluía cidades 

como Emesa, Palmira e a própria Damasco. 

Já a Síria Fenícia possuía um território consideravelmente mais extenso do que a 

Fenícia histórica, abrangendo a região costeira ao norte e a parte superior da Síria. Sua capital 

era a cidade de Tiro, localizada no atual Líbano, e seu território incluía cidades como Sídon, 

Biblos e Berytos. 

Dentro dessa divisão, mais especificamente na “Celesíria”, estava localizada a cidade 

de onde surgiria o personagem principal deste trabalho, Emesa, terra natal não apenas de 

 
97 “[...] From the evidence available it would appear that the boundary between the two new Syrian provinces ran 

from the coast near the ports of Paltus and Balanea-Leucas, inland north of the headquarters of the legio III 

Gallica at Raphanea, and south of Arethusa on the Orontes. Palmyra lay in the province of Syria Phoenice, but 

further inland. Dura Europus on the right bank of the Euphrates was in Syria Coele. Adjustments were also made 

in the south between Syria Phoenice and Arabia. Arabia was extended northwards to include northern Batanaea, 

Aurantitis and Trachonitis [...] Namara, a site in the steppe east of the Hauran, seems to have been in Arabia 

rather than Syria Phoenice”. 

Figura 7 - Mapa mostrando a divisão da “Cele Síria” e da “Síria Fenícia”. Disponível em: 

https://en.wikipedia.org/wiki/Coele-Syria#/media/File:Asia_minor-Shepherd_1923_Syria.jpg, 2011. Acesso em 

11/08/2025. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Coele-Syria%23/media/File:Asia_minor-Shepherd_1923_Syria.jpg


76 

 

Heliogábalo, mas também das irmãs Júlia Domna e Júlia Mesa e do culto ao deus sol 

Elagabal, que abordaremos mais detalhadamente em tópico posterior.  

As informações sobre a terra natal do nosso imperador oriental são, de certa forma, 

obscuras, devido à escassez de registros sobre sua origem. Contudo, segundo Kevin Butcher 

(2003, p. 91), o reino localizado na Síria Central, no curso superior do rio Orontes, 

representou uma força política considerável durante os últimos anos do domínio selêucida e 

nos primeiros anos da administração romana. Como outros reis aliados, os governantes de 

Emesa forneceram apoio militar aos exércitos romanos. 

A origem do reino de Emesa remonta ao primeiro século a.C., período no qual há 

referências a uma comunidade liderada por um chefe e dotada de algum tipo de capital no 

vale superior do rio Orontes. Essa comunidade dominava uma pequena cidade grega chamada 

Aretusa, que alcançou a independência entre 31 e 30 a.C. Grande parte dos governantes de 

Emesa tinham nomes como Samsigeramus, Lamblichus ou Azizus. Apesar de suas 

identificações serem limitadas, ainda assim, sabe-se que um dos reis chamados Samsigeramus 

teve influência significativa na dinastia selêucida; dois de seus sucessores foram depostos e 

executados na época da Batalha do Ácio, e o último governante conhecido, Sohaemus, 

prestou assistência militar aos romanos durante uma revolta na Judeia e na anexação do reino 

de Comagena (Butcher, 2003, p. 92). 

Fergus Millar (1993, p. 302) acrescenta que as evidências associadas a Emesa 

permitem interpretar a existência de um assentamento de uma comunidade árabe comandada 

por um chefe, cujos descendentes foram reconhecidos como reis por Roma e receberam 

cidadania romana. O autor também menciona a hipótese — ainda incerta — de uma possível 

ligação entre essa dinastia e a família de Júlia Domna. 

Segundo estudiosos, a cidade de Emesa foi anexada ao Império na segunda metade do 

primeiro século. O historiador britânico Edmund Bouchier (1916, p. 89–90) atesta que, até o 

século II, persistia em Emesa a figura do rei-sacerdote, considerado uma via de comunicação 

direta e constante com a divindade. A região era especialmente conhecida pelo templo 

dedicado ao deus-sol Elagabal, representado por uma pedra negra sagrada, ornada com ouro, 

prata e joias, à qual era consagrado um importante festival religioso. 

Emesa era uma cidade consideravelmente edificada e desempenhou um papel 

importante nas guerras do século III d.C. Sua população possuía tradição militar, sendo 

comum a inclusão de emesenos nas listas de legionários. Em determinados períodos, a cidade 

serviu como guarnição, abrigando tropas militares de forma permanente, atuando como uma 



77 

 

base estratégica. Não por acaso, ao final da dinastia dos Antoninos, as legiões sírias estavam 

posicionadas nas proximidades da fronteira de Emesa (Bouchier, 1916, p. 90–91). Durante o 

governo de Caracala (198–217 d.C.), Emesa recebeu o título de colônia (Bouchier, 1916, p. 

90). 

Nesse contexto de transformações e benefícios, emergiu no Império Romano uma 

família oriunda da Síria, responsável por estabelecer a primeira dinastia síria no poder em 

Roma. Esse processo teve início com o casamento de Júlia Domna com Septímio Severo e se 

prolongou com seus filhos, sua irmã Júlia Mesa, as filhas desta e seus netos. Essa linhagem 

estabeleceu um contato significativo entre os mundos oriental e ocidental. Segundo Bouchier 

(1916, p. 111), esse período foi marcado pelo papel de liderança exercido pela Síria no 

Império Romano, sendo essa dinastia responsável por familiarizar o Ocidente com aspectos 

do pensamento oriental. 

Para dar continuidade a este capítulo, é fundamental discutir o que se entende por 

"Oriente" e "Ocidente" e examinar as relações entre esses conceitos. Mesmo nos dias atuais, 

não há consenso definitivo sobre o que define cada uma dessas regiões. Em vez disso, 

predominam tentativas de distinção baseadas em critérios geográficos, simbólicos e, por 

vezes, preconceituosos. 

Quando falamos de um Ocidente, estamos nos referindo a uma região historicamente 

preocupada com a “concepção de organização política da sociedade” (Falcão, 2006, p. 3), 

perpassando pelas “pólis gregas, pela res publica romana, pelos reinos germânicos medievos 

e pelas repúblicas italianas renascentistas” (Falcão, 2006, p. 3). Além disso, esse legado 

abrange as monarquias iluministas e suas revoluções, o estabelecimento de repúblicas e 

impérios no século XIX e, posteriormente, o desenvolvimento dos conceitos de Estados-nação 

no século XX. 

Em termos contemporâneos e simplificados, o mundo ocidental incluiria, sobretudo, a 

Europa. No entanto, nem mesmo esse continente, frequentemente considerado o marco global 

do Ocidente, se encaixa integralmente no conceito. É comum distinguir-se uma Europa 

Ocidental, em contraposição à porção mais oriental, tradicionalmente associada ao Oriente.  

Ao aprofundarmos essa reflexão sobre o pertencimento ao Ocidente, observamos que 

os Estados Unidos representam um símbolo claro dessa identidade ocidental. Contudo, 

também encontramos associações inesperadas, como a do Japão, especialmente quando a 



78 

 

análise se baseia em critérios tecnológicos. No caso da América Latina98, apesar de estar 

localizada no hemisfério ocidental segundo o meridiano de Greenwich99, ainda busca alcançar 

o reconhecimento como parte integrante do mundo ocidental (Hall, 2016, p. 315). 

O Ocidente é um conceito mais histórico do que geográfico, sendo constituído por 

uma sociedade caracterizada como “desenvolvida, industrializada, urbanizada, capitalista, 

secular e moderna” (Hall, 2016, p. 135). Assim, ultrapassa-se uma noção puramente europeia, 

considerando-se que a ideia de Ocidente engloba países tidos como “modernos”, 

independentemente de sua posição geográfica. Com isso, existem diferenças internas entre 

essas nações que destoam da visão homogênea que a própria ideia de Ocidente tenta 

transmitir (Hall, 2016, p. 315; 319). 

Ao tratarmos do termo Oriente, lidamos com uma ideia de alteridade100 em relação ao 

mundo ocidental. Trata-se de uma “construção intelectual continuada e longa” (Falcão, 2006, 

p. 4), que remonta ainda aos gregos da era clássica. Nesse contexto, formou-se uma 

identidade associada à simplicidade e à organização política baseada em decisões coletivas, 

em contraste com a imagem dos persas, considerados luxuriosos e submissos a um monarca 

despótico. Essa noção de alteridade helênica foi posteriormente incorporada pelos romanos, 

que também passaram a representar a cultura dos povos do Oriente como estranha e exótica 

(Falcão, 2006, p. 317; 318). 

A concepção de Oriente passou, então, a abranger, com base em distinções históricas, 

econômicas e culturais, os povos do Oriente Médio, do Extremo Oriente101, da África e da 

América Latina. Tal como ocorre com a ideia de Ocidente, há uma tendência à 

homogeneização dessas sociedades, que, nesse caso, são descritas como opostas aos valores 

ocidentais. A formulação dessas noções de Oriente e Ocidente é guiada por uma lógica de 

alteridade que enfatiza a diferença, frequentemente de maneira simplista e reducionista 

(Falcão, 2006, p. 319). 

 

 

 
98 De forma simplificada, é uma região do continente americano que engloba países com línguas derivadas do 

latim, ou seja, românicas, espanhol, português e francês, como Brasil, México, Argentina, Chile, Uruguai, Haiti, 

entre outros. 
99 Linha imaginária vertical que atravessa o Observatório Real de Greenwich, em Londres. Serve como 

referência para definir a longitude zero, dividir a Terra em hemisfério oriental e ocidental e como base para o 

cálculo dos fusos horários. 
100 Situação, estado ou qualidade que se constitui através de relações de contraste, distinção, diferença com o 

outro, possuindo tanto um sentido positivo de perceber as singularidades e subjetividades dos sujeitos quanto um 

sentido negativo de uma distância que diferencia o eu e o outro. 
101 Região localizada a leste do continente asiático composta por países como China, Japão, Coreia do Norte, 

Camboja, Indonésia, Tailândia, entre outros. 



79 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Neste trabalho, interessa-nos especialmente a construção da ideia de Oriente e sua 

presença no contexto da Antiguidade, com ênfase na relação entre Roma e o Oriente, 

conforme será observada a partir da figura do imperador Heliogábalo. 

A própria construção do Oriente como categoria analítica foi marcada por 

controvérsias, inclusive no campo da pesquisa acadêmica. Tal construção alimentou 

perspectivas eurocêntricas que buscavam justificar tanto o domínio ocidental sobre povos 

orientais quanto a suposta inferioridade cultural destes, tomando como base o 

desenvolvimento histórico-econômico das nações europeias. Uma das formulações mais 

influentes dessa visão foi o chamado orientalismo, conceito surgido entre os séculos XVIII e 

XIX, e que foi duramente criticado pelo professor de literatura e intelectual palestino-

estadunidense Edward Said (1990). 

Said afirma que a visão distorcida construída pelo Ocidente sobre o Oriente criou as 

bases para a definição do que viria a ser considerado o mundo ocidental. Isso se deu por meio 

do orientalismo, apresentado como um discurso científico voltado ao estudo das sociedades 

orientais, mas que, na prática, revelava concepções que reforçavam estereótipos de um 

Oriente exótico, bárbaro e culturalmente inferior. 

Figura 8 - Mapa da divisão Ocidente e Oriente no mundo contemporâneo. Disponível em: 

https://stock.adobe.com/br/images/modern-map-with-the-greenwich-prime-meridian/507914257, s/d. Acesso 

em: 06/08/2025. 

https://stock.adobe.com/br/images/modern-map-with-the-greenwich-prime-meridian/507914257


80 

 

[...] o Oriente ajudou a definir a Europa (ou o Ocidente), como sua imagem, idéia, 

personalidade e experiencia de contraste. Contudo, nada desse Oriente é meramente 

imaginativo.  O Oriente é parte integrante da civilização e da cultura materiais da 

Europa. O Oriente expressa e representa esse papel, cultural e até mesmo 

ideologicamente, como um modo de discurso com o apoio de instituições, 

vocabulário, erudição, imagística, doutrina e até burocracias e estilos coloniais. Em 

comparação, o entendimento americano do Oriente parecerá consideravelmente 

menos denso, embora as nossas recentes aventuras japonesa, coreana e indochinesa 

deveriam agora estar criando uma percepção “oriental” mais sóbria, mais realista. 

Mas ainda, o grande aumento da importância do papel econômico e político dos 

americanos no Oriente Próximo (o Oriente Médio) assume uma grande porção do 

nosso entendimento desse Oriente (Said, 1990, p. 13-14). 

 Para Said (1990, p. 17), o orientalismo negocia com o Oriente em suas descrições e 

opiniões, permitindo determinadas concepções sobre ele e, com isso, dominando-o e 

reestruturando-o. Ao compreendermos o orientalismo como um discurso, percebemos que ele 

está diretamente associado à construção do que se entende por Oriente, produzindo sua 

história, sua política e sua cultura. Os laços que conectam Oriente e Ocidente são profundos: 

“é uma relação de poder, de dominação, de graus variados de uma complexa hegemonia”. 

Não podemos incorrer no erro de supor que as concepções sobre o Oriente sejam 

inocentes ou fruto de uma mentalidade ultrapassada. Trata-se de um discurso mediado por 

esferas de poder, que cristaliza determinadas concepções e memórias com objetivos 

específicos. Entre esses objetivos, está a preocupação em apresentar as sociedades orientais 

como “o outro”, como diferentes daquilo que é tomado como padrão. Assim, a associação ao 

Oriente carrega um juízo de valor, baseado em parâmetros ocidentais, que o descreve como 

louco, pobre, delinquente e, ao mesmo tempo, o invisibiliza, fazendo dele apenas um 

contraste, um problema a ser superado (Said, 1990, p. 213). 

A representação do Oriente parte de concepções ocidentais que projetam seus próprios 

ideais, contextos e formas de organização sobre uma região que possuía suas próprias 

referências, mas que eram ignoradas por serem consideradas sinais de inferioridade. Essa 

construção visa reafirmar a identidade e a superioridade do Ocidente: o Oriente é criado não 

por uma necessidade objetiva de divisão, mas por um processo de orientalização que o 

posiciona como oposto e inferior (Said, 1990, p. 16–17). 

Ainda que não devamos ser ingênuos quanto às relações de poder presentes nessa 

dinâmica, é possível reconhecer que existiram momentos de contato, de troca e de 

conhecimento mútuo entre os dois contextos. Houve espaço para o envolvimento com os 

sujeitos, suas histórias e culturas. Contudo, quando essas interações são analisadas a partir da 

lógica do orientalismo, elas apenas reforçam a alteridade entre os mundos. A proposta deste 

segundo capítulo é justamente considerar essa construção do Oriente como diferente, no 



81 

 

contexto romano, mas também identificar que, mesmo em meio às representações deturpadas 

do mundo oriental, existiram vínculos e interações que revelam relações mais complexas do 

que uma simples desqualificação “ocidental” do Oriente. 

Uma contribuição importante para refletirmos sobre esse contato entre Oriente e 

Ocidente é trazida pela História Global, representada, entre outros, pelo historiador alemão 

Sebastian Conrad (2019). Segundo o autor, a noção de História Global envolve o interesse em 

transformar a ordem institucional e a organização do conhecimento histórico. Propõe-se, 

assim, um afastamento das narrativas isoladas, centradas nos próprios países, para pensar 

outros passados como partes integrantes e conectadas da história (Conrad, 2019, p. 15). 

A História Global não se limita a um único método de abordagem, não exigindo o 

estudo de tudo o que aconteceu ou todos os impactos do mundo sobre determinado tema ou 

sujeito. O foco principal está nas conexões e entrelaçamentos possíveis de serem percebidos 

historicamente, além da “intersecção entre os processos globais e as suas manifestações 

locais” (Conrad, 2019, p. 24). 

Conrad propõe uma abordagem centrada na história das conexões, partindo da ideia de 

que nenhuma sociedade, nação ou civilização existe de forma isolada, mas sim em constante 

troca com outros grupos, sejam semelhantes ou diferentes. O global é constituído por 

mobilidade e entrelaçamentos (Conrad, 2019, p. 20). 

Ao adotarmos essa noção como metodologia, podemos compreender de forma mais 

rica as relações entre Oriente e Ocidente. Ela nos permite observar as trocas e conexões 

estabelecidas, afastando-nos de uma visão centrada apenas em contradições. Além disso, essa 

abordagem contribui para uma história alinhada às dinâmicas globais, pois “a mobilidade de 

bens, as migrações e as deslocações de pessoas, a transferência de ideias e de instituições – 

todos estes processos constituem a substância que ajudou a formar o mundo globalizado em 

que hoje vivemos...” (Conrad, 2019, p. 84). 

Nessa perspectiva, os historiadores Fábio Augusto Morales e Uiran Gebara da Silva 

(2020) discutem a possibilidade de aplicar uma abordagem global, comumente associada ao 

estudo do mundo contemporâneo, ao campo da Antiguidade. Os autores refletem inicialmente 

sobre a própria constituição da História Antiga como área de estudo, observando que sua 

consolidação, entre os séculos XIX e XX, esteve fortemente atrelada a uma perspectiva greco-

romana, que privilegiava a civilização ocidental (Morales; Silva, 2020, p. 126). Em contraste, 

outras sociedades, especialmente orientais e africanas, tiveram sua importância diminuída e 

não foram alvos de estudos aprofundados ou conectados. 



82 

 

Esse cenário começou a apresentar mudanças significativas a partir de meados do 

século XX, com o colapso dos impérios europeus. Além disso, as lutas anticoloniais e os 

movimentos pelos direitos civis das mulheres e das populações afrodescendentes contribuíram 

para o surgimento de uma revisão crítica que passou a questionar muitos dos pressupostos até 

então tidos como verdades absolutas. 

A chamada história universal, centrada na figura do homem branco, europeu e 

heterossexual como protagonista, teve sua narrativa de triunfo colocada em xeque. A partir da 

década de 1970, “as perspectivas pós-estruturalistas, culturalistas, pós-coloniais ou pós-

modernas promoveram uma radical desconstrução dos paradigmas naturalizados daquela 

temporalidade linear eurocêntrica” (Morales; Silva, 2020, p. 128). 

Com essas transformações, diversos autores influenciados pelos estudos culturais, pela 

virada linguística, pelos estudos literários e pela história cultural passaram a desconstruir 

pressupostos e objetos tradicionais da História Antiga. Realizaram-se análises mais rigorosas 

da linguagem e da estruturação das fontes, questionando o uso de determinados conceitos 

anacrônicos que nem sempre se adequavam à realidade da Antiguidade. Além disso, buscou-

se a construção de alternativas que rompessem com os parâmetros espaciais tradicionais da 

disciplina, abrindo espaço para uma abordagem de escopo global. 

Nesse contexto, Morales e Silva propõem cinco caminhos possíveis para discutir a 

História Antiga à luz dos debates da História Global. Entre eles, destacam-se as histórias 

conectadas, que “privilegiam objetos que articulam diferentes espaços, enfatizando a 

mobilidade de pessoas, ideias e artefatos” (2020, p. 134). Por meio do estudo dessas 

conectividades, é possível compreender as redes formadas por diferentes sociedades, as quais 

contribuíram para o surgimento de novas configurações históricas e fizeram parte de seus 

cotidianos. 

A aplicação dessa abordagem à Antiguidade mostra-se não apenas possível, mas 

também eficaz, pois permite investigar sociedades que mantiveram interações e trocas 

relevantes. Considerando seus contextos específicos e os envolvimentos estabelecidos, torna-

se viável estudar e problematizar as conexões e redes históricas formadas ao longo do tempo. 

2.2. Oriente e Ocidente em contato 

 Ao abordarmos o eixo Oriental do imperador Heliogábalo, estamos falando sobre sua 

identidade cultural, ou seja, suas práticas, costumes, vestimentas e forma de se portar, que 



83 

 

constituem a sua própria identidade enquanto persona102 e seu pertencimento a uma 

determinada cultura. O caso do imperador se torna ainda mais interessante por estar imerso 

em duas culturas diferentes, a romana e a síria. 

Segundo a lógica, a prioridade de Heliogábalo deveria ser Roma, contudo, segundo as 

documentações, ele deu destaque à sua terra natal e até mesmo rejeitou parte da cultura 

romana, o que desencadeou críticas a seu respeito e também estranhamento em relação aos 

seus costumes, sendo ele considerado “um oriental exótico em um império ocidental”. 

Por estarmos abordando uma figura da Antiguidade, ao estudar o que em pesquisas 

mais atuais chamaríamos de etnia ou raça, é necessário que tomemos determinadas 

precauções para não recair em anacronismos, algo muito comum principalmente quando 

lidamos com fontes muito antigas. 

A análise da origem síria de Heliogábalo, suas práticas e costumes tidos como 

orientais, bem como o próprio contato entre Oriente e Ocidente, perpassam uma dada 

representação narrada pelas três documentações aqui utilizadas, que influenciam a forma 

como percebemos esse vivenciamento de culturas por parte do imperador. É produzido um 

saber preocupado em responder determinados problemas, contudo até um determinado ponto. 

Será possível concluir que Heliogábalo queria tornar Roma uma nova Emesa? Ou seus planos 

eram menos ambiciosos e ele queria simplesmente vivenciar sua cultura independentemente 

de onde estivesse? São questões que se colocam ao estudar tanto a forma como ele se portava 

quanto a instalação do culto ao deus Elagabal em terras romanas. 

Neste tópico, preocupamo-nos em abordar a forma como o novo Antonino vivenciou 

sua cultura e, para isso, entendemos que a maneira como se portava, se expressava, seus 

costumes e hábitos estão ligados à sua identidade cultural, que abarcava sua origem, seu 

amadurecimento e as escolhas que fez em sua trajetória enquanto imperador. Ao escolher 

trabalhar com essa noção de identidade cultural, consideramos ser essa a forma mais 

adequada para abordar o aspecto oriental de Heliogábalo, sem incorrer em anacronismos ou 

encaixá-lo em categorias que não lhe pertencem realmente. 

Em relação a esse conceito de identidade, o sociólogo espanhol Manuel Castells 

(2018, p. 54) a entende enquanto o “processo de construção de significado com base em um 

 
102 Na Roma antiga, possuía três significados: papel ou personagem que o ator ligado ao teatro representava; 

aquele que possuía direitos e deveres legais, um sujeito jurídico; e por último o papel dos indivíduos 

individualmente na vida, em relação a sua posição social, moral e racional. Aqui nos referimos que a identidade 

cultural de Heliogábalo era responsável por constituir seu eu jurídico, ao mesmo tempo seu caráter e inclinações 

que compunham sua posição social, moral e racional e ao longo do trabalho o uso estará relacionado ao segundo 

significado. 



84 

 

atributo cultural, ou ainda um conjunto de atributos culturais inter-relacionados, o (s) qual 

(ais) prevalece (m) sobre outras fontes de significado”. A partir da construção desses 

significados, a identidade é formada e o sujeito é individualizado. A influência da cultura 

nesse processo é primordial na forma como essa identidade irá compreender os significados 

que a cercam e constituir sua própria essência. 

Essa identidade organizaria os significados, partindo de uma construção do sujeito; 

logo, a influência da cultura nesse processo é fundamental para que essa identidade 

compreenda os significados que a rodeiam e constitua sua própria essência. 

Contribuindo para essa discussão, temos a figura do sociólogo britânico-jamaicano 

Stuart Hall (2006, p. 12-13), que afirma que a identidade é definida historicamente e não é 

estável, estando sujeita a variações e até mesmo contradições. Essas transformações e suas 

próprias formações estão diretamente relacionadas aos sistemas culturais que nos envolvem. 

A construção dessas identidades ocorre dentro do discurso, estando localizadas em contextos 

históricos específicos, “no interior de formações e práticas discursivas específicas, por 

estratégias e iniciativas específicas” (Hall, 2014, p. 109-110), emergindo de um interior de 

jogos de poder que demarcam a diferença e exclusão. 

É importante observar que, ao abordar o aspecto da identidade cultural em 

Heliogábalo, não nos referimos apenas à sua origem síria, mas também à cultura romana, que 

esteve envolvida e que o definia enquanto diferente. Logo, sua identidade entrará em conflito 

com aquela que é dominante, ocorrendo assim contradições em um mesmo contexto sobre até 

que ponto identidades divergentes seriam aceitas. 

As narrativas em relação aos aspectos da identidade cultural de Heliogábalo podem ser 

melhor encontradas em Herodiano e Dião Cássio. Herodiano registra que, na parada do novo 

Antonino na cidade de Nicomedia, antes de adentrar Roma, este teria realizado danças rituais 

frenéticas em culto a Elagabal (V 5, 3, p. 255). Além disso, descreve no mesmo trecho o uso 

das vestes e adornos de Heliogábalo. 

Vestia-se com as vestes mais caras, tecidas em púrpura e ouro, e adornava-se com 

colares e pulseiras; na cabeça, usava uma coroa em forma de tiara, coberta de ouro e 

pedras preciosas. Seu traje situava-se entre as vestes dos sacerdotes fenícios e as 

luxuosas vestimentas dos medos. Detestava as vestimentas romanas e gregas porque, 

segundo dizia, eram feitas de lã, uma matéria-prima de baixa qualidade. Só gostava 

de tecidos de seda. Aparecia em público ao som de flautas e tambores, sem dúvida 

em homenagem ao seu deus103 (V 5, 3-4, p. 255). 

 
103 “Se vestía con los más costosos modelos tejidos en púrpura y oro y se adornaba con collares y brazaletes; en 

su cabeza llevaba una corona en forma de tiara cubierta de oro y piedras preciosas. Su atuendo estaba entre las 

vestiduras de los sacerdotes fenicios y la lujosa indumentaria de los medos. Detestaba los vestidos romanos y 



85 

 

 Desse trecho acima, primeiramente podemos notar que, para além da realização de 

danças frenéticas, o imperador também fazia aparições ao som de flautas e tambores. Ambos 

os casos são associados ao seu aspecto religioso, mas ao mesmo tempo constroem a imagem 

de um imperador exótico ligado à arte ou performances, característica que já havia sido 

criticada em imperadores anteriores e que, como demonstramos no primeiro capítulo, era algo 

malvisto em determinados casos pelos romanos. 

Dião Cássio registra algo semelhante ao colocar que ele costumava dançar em 

diferentes situações, não somente em momentos religiosos, mas também enquanto caminhava, 

recebia saudações e até mesmo ao discursar (LXXX 14, 3-4, p. 465). Nesse trecho, o autor 

insere um sentido de efeminação para essa prática, mas ao mesmo tempo percebemos uma 

contribuição para o seu estereótipo enquanto exótico e artístico. 

Corrêa (2019, p. 76) nota uma similaridade entre os estereótipos no imaginário da 

aristocracia senatorial da região ocidental do Império Romano em relação aos sírios, como a 

de serem “dançarinos, atores e músicos decadentes – com as preocupações que, durante a 

República, os senadores tinham com as apresentações dos mímicos e dançarinos no teatro 

romano”, dado considerarem performances imorais e com um teor político perigoso em 

relação à ordem pública. Sendo assim, o autor percebe uma associação que os aristocratas 

romanos tinham em relação à figura dos sírios como perturbadores da ordem, mais 

especificamente do mos maiorum. 

Além disso, Corrêa (2019, p. 76-77) chama atenção para a concepção diferente da 

relação entre política e arte teatral para os romanos e sírios, enquanto para os primeiros era 

algo inaceitável dentro dos princípios do mos maiorum, os segundos não condenavam essa 

intersecção, apresentando uma visão política divergente dos aristocratas tradicionais de Roma. 

Percebemos novamente um choque entre as identidades culturais das duas regiões que 

recaia na própria visão política de ambas. Podemos refletir que, ao manter essas práticas, 

Heliogábalo estava simplesmente revelando uma parte de sua identidade cultural que lhe era 

natural, mas que, ao ser interpretada no contexto de Roma, seria uma anormalidade que outras 

pessoas veriam com maus olhos. Além dessa possibilidade, não devemos nos esquecer que a 

visão de Dião Cássio e Herodiano partem da aristocracia romana e, portanto, carregam essa 

carga de mos maiorum que contrastava com o imperador. 

 
griegos porque, decía, estaban hechos de lana, una pobre materia prima. Sólo le gustaban los tejidos de seda. 

Aparecía en público al son de flautas y tambores, sin duda en honor de su dios”. 



86 

 

Garcia (2019, p. 215) também traz uma interessante perspectiva de Heliogábalo 

enquanto um artista, considerando que suas práticas de dança teriam a ver com uma forma de 

se expressar artisticamente, diretamente relacionada à sua origem síria. Para o autor, era 

simplesmente uma ação natural para este e que, inclusive, contribuiu para que ascendesse 

determinados grupos ligados à arte ao poder, como vimos no primeiro capítulo. 

Consideramos uma perspectiva possível imaginar que a identidade cultural do 

imperador estava relacionada à sua autovisão enquanto um agente performativo, o que 

justificaria em muito sua expressão dançante nas mais diferentes situações. Contudo, 

discordamos de Garcia quando, ao completar seu raciocínio e em outros momentos, 

desconsidera um aspecto afeminado de Heliogábalo em prol de pensar que era apenas uma 

performance de artista ou fruto de exagero das fontes. Acreditamos na existência da 

efeminação como uma possibilidade histórica. Contudo, melhor discutiremos esse aspecto no 

terceiro capítulo. 

Voltando ao trecho da página 255 em Herodiano, o escritor antigo também chama 

atenção para os tipos de vestes que o novo Antonino utilizava, além de informar sobre 

indumentárias utilizadas como colares, braceletes e uma coroa coberta de ouro e pedras 

preciosas. Dião Cássio também contribui para essa narrativa. De forma mais breve, ele 

informa que o imperador frequentemente surgia em público com o mesmo traje bárbaro dos 

sacerdotes sírios, ganhando assim o apelido de “O Assírio” (LXXX 11, 2, p. 457). 

Em ambos os trechos acima existem diferentes aspectos que podemos analisar. 

Inicialmente, nos atentemos às vestes que ambos os autores informam que Heliogábalo 

utilizava, e para isto recorramos à pesquisadora em Estudos Clássicos e Museologia 

estadunidense, Maribeth Osowski (2016). Segundo a autora, quando os romanos descreviam 

as roupas típicas do Oriente Próximo, destacavam o caráter exótico e efeminado destas. Sua 

decoração elaborada, tinturas e tecidos caros e prática de ostentação eram vistas com 

estranheza e um olhar de contraste de “gênero”. Enquanto a sociedade romana era virtuosa e 

viril, a oriental era feminina e pomposa, com homens que usavam vestes e adereços ligados às 

mulheres (2016, p. 5). 

Existe uma relação indissociável entre uma aproximação de identidade cultural e 

representação de virilidade, que no caso era vista como defeituosa nos povos do Oriente 

Próximo, criando assim uma relação de alteridade que contrastava Ocidente e Oriente, sendo 

o primeiro a representação de uma identidade “correta”, “natural”, “masculinizada”. 



87 

 

Osowski (2016, p. 31-32) afirma que, na Roma antiga, as roupas funcionavam como 

transmissoras de status e identidades para o público externo, sendo assim, também estavam 

sob a regulação do mos maiorum, pois faziam parte de uma hierarquização que implicava 

comportamentos aceitáveis. Segundo a autora, essa importância era atribuída principalmente 

às classes mais altas, logo, também tinha relações com o status dos sujeitos. 

A descrição das vestes de Heliogábalo por Herodiano remete diretamente à discussão 

sobre roupas orientais que Osowski (2016) propõe. Para além da perspectiva de gênero, 

também eram vistas como complexas, caras, informais e inadequadas (2016, p. 43). Segundo 

a autora, a explicação para os seus altos custos estava relacionada ao comércio de tecidos, 

como a importação de linho egípcio, do “tecido atálico” produzido em Pérgamo104 e ao 

aumento na importação de seda do Oriente Próximo e da China. 

Os tecidos orientais eram vistos com desconfiança, e isso aparentemente recaiu sobre 

o imperador, que mostrou preferência por vestes com tecidos caros orientais, mais 

especificamente a seda. Além disso, é colocada a cor roxa como escolha para suas vestes e, 

segundo Osowski, a Síria era famosa pela produção de um corante roxo, conhecido como 

“veneno sírio”. Acreditamos que, dependendo da tonalidade de sua roupa, isso pode também 

ter contribuído para essa visão negativa, pois os romanos não viam com bons olhos roupas 

coloridas. 

Contribuindo para a discussão, Herodiano afirma que o imperador se adornava com 

colares e pulseiras, além de uma coroa incrustada de pedras preciosas e ouro. Segundo 

Osowski, o uso de joias era associado ao feminino e, ao mesmo tempo, criticado pelo seu alto 

custo e por não possuir outro propósito além de realçar a beleza. A utilização de joias e 

acessórios era considerada “como uma frivolidade ‘não romana’ que era mais adequada aos 

bárbaros”105 (Osowski, 2016, p. 31). Aqui percebemos outra marca de alteridade. O uso 

desses adornos era uma marcação dos considerados “bárbaros” em meio a um ato de vaidade 

extrema, em contraponto à sobriedade da persona romana, que não recorria a atos luxuosos e 

sem sentido. 

Por meio da alteridade é manifestada a diferença entre os seres, mais especificamente 

entre o outro. Segundo Lévinas (1997, p. 240), “Cada um é outro para cada um. Cada um 

exclui todos os outros, e existe à parte, e existe por sua parte”, a humanidade do indivíduo 

 
104 Cidade grega antiga, rica e poderosa, localizada na atual Turquia. 
105 “as an ‘un-roman’ frivolity which was better suited to barbarians”. 



88 

 

está envolta em uma positividade da vida, no desejo de viver na liberdade do seu eu, mas 

também na negatividade da liberdade daqueles que limitam a sua. 

 O último ponto a ser destacado na citação de Herodiano é o aparente desgosto do novo 

Antonino pelas vestes romanas, o que entrava em choque diretamente com a identidade 

cultural dos romanos, pois representava quem eles eram, e alguém na posição de imperador, 

com toda certeza, possuía uma obrigação ainda maior de respeitar tal ordem social. 

  Osowski (2016) apresenta, como uma das principais roupas do contexto romano, a 

toga, símbolo de que seu portador era um cidadão romano. As variações das togas denotavam 

ainda as categorias sociais às quais o cidadão pertencia, tendo-se a simples e cotidiana (toga 

pura), as com riscos verticais roxos (toga clavii), que atribuíam a posição senatorial, as de cor 

totalmente púrpura (toga purpurea), reservadas aos imperadores, entre outras (2016, p. 34). 

 Para além de representar a “masculinidade” da persona, a toga exibia seu status de 

cidadania, seu orgulho em ser romano. Isso, combinado com o significado das vestes para os 

descendentes de Rômulo, demonstra que Heliogábalo entrou em um território muito perigoso 

para si, pois, ao preferir as roupas orientais, ele não estava apenas manifestando seu gosto, 

mas estava transmitindo, de certa forma, uma recusa aos ideais romanos. Ou ao menos é dessa 

forma que é representado nas documentações. Era uma rejeição à cidadania romana. Logo, se 

não compartilhava dos ideais romanos, o imperador então era um “bárbaro”, tal qual 

comparado por Dião Cássio ao falar sobre suas vestes. 

Esse conceito de “bárbaro”, para os romanos, diferentemente dos gregos, que 

consideravam bárbaros todos aqueles que não eram nascidos em sua região, estava 

relacionado àqueles que não compartilhavam da cultura greco-romana, abrindo assim uma 

margem maior de aceitabilidade. Contudo, aparentemente, isso não foi o bastante para incluir 

Heliogábalo, pois este preferia sua identidade oriental e falhava em representar a chamada 

humanitas. 

A humanitas seria um conceito romano com diferentes significados, uma adaptação 

para o latim de dois termos gregos: paideia e philantropia. O primeiro era referente ao 

conhecimento e à educação do indivíduo, que contribuíam para a reflexão, o seu 

autodesenvolvimento e o crescimento da comunidade. Já o segundo fazia referência à 

bondade do ser para com os outros, sem arrogância ou maldade. A humanitas seria justamente 

a união de ambos, com algumas complementações: seria o oposto do bárbaro, o ser culto, 

civilizado, bondoso e controlado. Era a distinção de uma elite como esclarecida e apta a 

governar, mas também um conjunto de ideais que todos os homens deveriam buscar. 



89 

 

[...] Humanitas, em sua forma mais elevada, era representada por uma série de 

realizações e qualidades intelectuais e morais que, no contexto ocidental, eram 

propriedade exclusiva de uma pequena elite de cidadãos romanos. No entanto, 

humanitas também era a quintessência humana, a realização do potencial do genus 

humanum. A barbárie, em sua forma mais ínfima, era a ausência dessas qualidades 

e, como resultado, os bárbaros eram humanos imperfeitos, a meio caminho de 

bestas. As qualidades morais atribuídas a eles, tanto em comentários casuais quanto 

nas etnografias, eram bestiais. Os bárbaros eram ferozes, selvagens como bestas106 

(Wolf, 1998, p. 59-60). 

 Ao encaixar o imperador como bárbaro, Dião Cássio o colocava em oposição à 

humanitas, o que parece ter sido corroborado pelas próprias ações do imperador ao recusar 

um dos elementos que definia a própria identidade romana. Acreditamos que, aqui, 

novamente, o imperador estava falhando em atender ao mos maiorum e, por isso, também foi 

um contribuidor para seu desagrado no contexto romano e sua própria derrocada enquanto 

governante. No entanto, devemos ter sempre em mente que os escritores antigos construíram 

uma determinada representação em relação a Heliogábalo, a partir de interesses específicos, 

que podem não estar relacionados exclusivamente à sua identidade cultural, mas sim à 

ascensão oriental na política romana. 

No capítulo anterior, discutimos a nomeação de determinados indivíduos para cargos 

importantes da política romana durante o governo de Heliogábalo, que também adentraram 

sua corte imperial. Uma discussão semelhante à do primeiro capítulo, sobre a diferença de 

percepção do imperador ao nomear artistas e outros homens de baixa estirpe social, em 

relação à forma como os romanos os viam, foi inserida neste capítulo, relacionando sua 

identidade cultural a uma visão divergente sobre a arte/performance. Para além disso, 

gostaríamos de destacar que, durante a dinastia dos Severos, ocorreu uma considerável 

ascensão de orientais na política, o que inclusive pode ter contribuído para as escolhas do 

imperador e para sua própria ascensão. O Oriente de forma alguma estava isolado; sua 

circulação e contribuição para esse mundo ocidental antigo marcaram sua história. 

Segundo Bouchier (1916, p. 15; 15-16), as províncias orientais apresentaram tanto 

uma resistência passiva ao processo de romanização quanto também usufruíram da pax 

romana, contribuindo, por exemplo, em determinados conflitos do Império contra revoltas de 

suas províncias e também apresentando determinadas trocas culturais. Os sírios, em seus 

momentos de lazer, frequentavam corridas de bigas, competições musicais, apresentações 

 
106 “[...] Humanitas in its highest form was represented by a series of intellectual and moral accomplishments and 

qualities that, in a Western context, were the exclusive property of a narrow elite of Roman citizens. Yet 

humanitas was also quintessential human, the fulfillment of the potential of the genus humanum. Barbarism in its 

lowest form was the absence of these qualities, and as a result barbarians were imperfect humans, part way to 

beasts. The moral qualities attributed to them, both in casual comments and in the ethnographies, were bestial. 

Barbarians were feroces, wild like beasts”. 



90 

 

teatrais, luta livre, teatros e circos, sendo que aqueles que se destacavam nessas atividades se 

empregavam nas províncias europeias. 

Havia um número grande de festivais públicos nas principais cidades sírias, dos quais 

participavam atletas profissionais itinerantes, como é o caso de um corredor e boxeador 

chamado Aurelius Septimius, que acumulou um grande número de prêmios e recompensas em 

dinheiro, tanto na Síria quanto em outras regiões. Para além dos esportes, grupos de mímicos, 

mágicos, tocadores de flauta, harpistas, artistas de gaitas e castanholas, entre outros, estiveram 

presentes em diferentes partes do Ocidente, inclusive em Roma (Bouchier, 1916, p. 15-17) 

Durante o século de 30 a.C. a 70 d.C., do qual agora apresentamos uma breve 

crônica, a Síria recuperou-se de maneira notável da depressão em que havia sido 

lançada por guerras civis e estrangeiras. O período foi, em geral, de paz, 

governadores experientes foram nomeados e o comércio, tanto com os produtos do 

Extremo Oriente quanto com os da Síria, foi grandemente estimulado. Colônias 

foram plantadas, reinos clientes absorvidos, o Estado separatista judeu 

desmembrado, e a posição da Síria, talvez como a principal província do império, 

recebeu atestado inequívoco do triunfo de Vespasiano e suas legiões orientais sobre 

Vitélio e os germanos. Uma geração depois, sentiu-se que havia chegado o momento 

da expansão e consolidação desse grande domínio. O comércio com o Extremo 

Oriente havia assumido vastas dimensões e exigido salvaguardas adicionais, 

enquanto a pacificação da Europa Central e a tranquilidade interna prevalecente em 

Roma tornavam uma política de avanço no Oriente novamente praticável. Assim, 

durante o reinado de Trajano, a Síria romana atingiu sua maior extensão e 

prosperidade...107 (Bouchier, 1916, p. 39-40).  

No trecho acima, para além do aspecto histórico de crescimento da província, 

percebemos que a cidade encontrou um equilíbrio que proporcionou seu desenvolvimento e 

seu comércio com outras regiões. Diferentes características contribuíram para um cenário de 

trocas culturais com distintos locais, como a própria Roma. 

Na era Antonina, o autor registra o desenvolvimento de estradas, monumentos 

públicos, literatura, arte e a influência de religiões asiáticas no restante do império (Bouchier, 

1916, p. 53). Durante a dinastia dos Severos, essa participação e influência oriental, iniciada 

nos reinados anteriores dos Antoninos em Roma, parece ter alcançado seu ápice, o que se 

reflete na própria composição da dinastia e em algumas de suas decisões. 

 
107 “During the century from 30 B.C. to A.D. 70, of which a brief chronicle has now been given, Syria had 

recovered itself in a remarkable manner from the depression into which it had been thrown by foreign and civil 

wars. The period was, on the whole, one of peace, experienced governors were appointed, and trade, both in the 

products of the Far East and in those of Syria, greatly stimulated. Colonies had been planted, client kingdoms 

absorbed, the separatist Jewish state broken up, and the position of Syria as perhaps the chief province of the 

empire received unmistakable attestation from the triumph of Vespasian and his Eastern legions over Vitellius 

and the Germans. A generation later the time was felt to have come for the enlargement and consolidation of this 

great domain. The trade with the Far East had assumed vast dimensions and required further safeguards, while 

the pacification of central Europe and the internal tranquillity prevailing at Rome made, a forward policy in the 

East again practicable. Thus, in the reign of Trajan, Roman Syria attained its greatest extent and prosperity...” 



91 

 

Júlia Domna, esposa de Septímio Severo (193–211 d.C.), ficou conhecida por seu 

apreço à literatura e à ciência, além de administrar um salão frequentado por membros sírios e 

outros asiáticos ligados à intelectualidade. Bouchier (1916, p. 96) identifica alguns desses 

participantes, como Ulpiano108, o jurista; Galeno109 o médico; Diógenes Laercio110, o 

historiador da filosofia; Filóstrato111, o sofista e o cientista ítalo-grego112 Aeliano. Segundo o 

autor, esse círculo provavelmente contribuiu para familiarizar a sociedade romana com os 

pensamentos asiáticos. 

Além de Júlia Domna, destaca-se sua irmã Júlia Mesa, que conviveu nas cortes de seu 

cunhado e de seu sobrinho, bem como arquitetou o golpe de Estado que levou seu neto ao 

poder. Seu esposo, Júlio Avito, oficial equestre de origem emesena, serviu como tribuno e 

prefeito no exército romano. As filhas do casal, Júlia Soêmia e Júlia Mamea — ambas mães 

de imperadores romanos — também se destacaram na sociedade romana por sua atuação 

durante os reinados de seus filhos, tendo igualmente se casado com homens sírios: a primeira, 

supostamente, com Vário Marcelo, já comentado; e a segunda com Géssio Marciano, oficial 

equestre romano de origem síria. Por fim, temos os imperadores primos Heliogábalo e 

Alexandre Severo, ambos sírios, sendo este último nascido na cidade de Arca Cesariana, na 

Fenícia. 

Todos os personagens citados no parágrafo acima são exemplos individuais que 

ascenderam socialmente em Roma, mesmo em meio à visão estereotipada e negativa em 

relação aos povos orientais. Esses sujeitos conseguiram conquistar espaço e participaram 

ativamente da constituição da história romana, influenciando diferentes âmbitos a partir de 

suas posições e visões de mundo, que carregavam suas culturas e suas identidades. 

Além desses exemplos específicos, há também apontamentos mais generalizados, 

como os apresentados por Corrêa (2019, p. 77), que destaca, durante o governo de Septímio 

Severo, uma crescente ascensão de orientais em posições de influência no Império, o que 

contribuiu para que Severo formasse alianças estratégicas com esses grupos. 

A construção da corte imperial de Heliogábalo não foi aleatória, mas incluía uma 

perspectiva de aproximação com personas orientais. Os grupos de artistas escolhidos, as 

figuras de Eutiquiano, Ganys e Comazon, sua mãe e sua avó, bem como os próprios soldados 

 
108 Nascido na cidade de Tiro, no Líbano. 
109 Nascido em Pérgamo, na Turquia. 
110 Não se tem certeza sobre sua origem, mas é atribuída na região da Ásia Menor. 
111 Nascido na ilha de Lemnos, na Grécia. 
112 Cidadania italiana e grega.  



92 

 

oriundos de legiões orientais, representariam laços com indivíduos próximos de sua 

identidade cultural, moldando a corte heliogabalina a partir de uma perspectiva oriental. 

Segundo Corrêa (2019, p. 111-112), Heliogábalo era um “representante das facções 

aristocráticas orientais e controlava diretamente seus clientes, libertos e artistas que havia 

promovido a cargos administrativos”. Essas facções estavam alinhadas à sua família, e o 

imperador atendia às suas vontades, o que, em nossa opinião, explicaria inclusive o tempo 

razoável que conseguiu se manter no poder, mesmo em meio às críticas que o colocam como 

um tirano. Essa visão, que conecta a identidade cultural do imperador às suas próprias 

escolhas políticas, contrastaria com sua representação enquanto um governante imaturo e 

influenciável. 

Além do exposto, Corrêa (2019, p. 75), conforme ressaltado no primeiro capítulo, 

defende a existência de visões discordantes entre as facções aristocráticas, influenciadas por 

suas origens. Assim, os políticos romanos pertencentes às facções mais tradicionais não viam 

com bons olhos a ascensão do lado oriental, devido ao receio de perderem seu lugar. A esse 

receio somavam-se as concepções negativas que os romanos possuíam em relação ao Oriente, 

acrescidas da ideia de uma humanitas que inferiorizava os orientais. Dessa forma, formavam-

se rivalidades que são perceptíveis inclusive na literatura romana. 

As documentações que abordam Heliogábalo provêm de uma aristocracia preocupada 

com o mos maiorum. Com isso, cada facção aristocrática empenhava-se em criar diferentes 

“representações da realidade que legitimassem os seus interesses de grupo. Essas diferentes 

representações tornavam complexas as classificações das práticas culturais lícitas e ilícitas, 

através das regiões do Império Romano” (Corrêa, 2019, p. 75). 

Conforme essa ideia, percebemos que o Império Romano também estava envolto em 

uma luta de representações preocupada em destacar seus próprios ideais. Partindo da 

concepção de Chartier (1991, p. 183), de que essas lutas envolvem um ordenamento e a 

“hierarquização da própria estrutura social”, podemos compreender que as fontes escritas que 

chegaram à nossa contemporaneidade — e que são aqui analisadas — são o produto de um 

olhar representativo que sobreviveu ao tempo e às disputas imperiais internas. Isso garantiu a 

consolidação de uma determinada construção de Heliogábalo, que persiste como a imagem 

que compõe a estrutura social romana. 

Se pensarmos ainda no contexto de produção dessas fontes, percebemos que elas 

evocaram uma representação negativa voltada aos próprios leitores da época, reforçando a 



93 

 

figura desse “oriental tirano” no poder. Assim, contribuíram para um ordenamento simbólico 

que corroborava a visão romana em relação aos povos orientais. 

 Corroboramos com a ideia de Corrêa (2019) em relação à divisão de facções na 

aristocracia de Roma e acreditamos que isso motivou a forma como os escritores antigos 

escolheram representá-lo. No entanto, também percebemos a clara existência de uma relação 

entre esse Oriente e Ocidente antigos que, por mais que apresentassem contrariedades, ainda 

mantiveram trocas e conexões que marcaram a própria história de ambas as regiões. 

A partir de uma visão da história global e conectada, a antropóloga e historiadora 

francesa Carmen Bernand (2016, p. 4) destaca que as conexões entre diferentes povos são 

observáveis desde a Antiguidade, por meio da produção de diferentes fontes escritas por 

autores antigos que narram contatos e trocas culturais, evidenciando o conhecimento dos 

povos sobre outros diferentes de si mesmos. 

Por meio dessa abordagem global e conectada, nosso olhar sofre uma mudança não 

apenas de escala ou de temática, mas sobretudo de perspectiva. Passamos a compreender a 

inserção do que é estudado e lido em um contexto muito mais amplo. Com isso, alteram-se 

vícios da própria historiografia tradicional, que historicamente privilegiou uma narrativa 

ocidental e europeia, ignorando acontecimentos e interações em outras partes do mundo. Essa 

mudança permite pensar as pluralidades por meio de interações, trocas e na construção de 

redes de sociabilidade. 

Trazer essa perspectiva para o contexto da Antiguidade representa um grande desafio, 

ainda mais ao tratarmos de uma cidade que simbolizou (e continua simbolizando) na memória 

histórica um dos ápices do Ocidente. Contudo, como exposto no início deste capítulo, o 

Império Romano estava imerso em um contexto de múltiplas influências externas, inclusive 

orientais. Logo, encontramos aqui um dos principais elementos da história conectada: a 

sociabilidade (Bernand, 2016, p. 11). 

A partir dessa abordagem, compreendemos que existem redes de acontecimentos que 

conectam objetos, pessoas e lugares de maneira não apenas comparativa, mas relacional, 

inserida em contextos e épocas específicas. Há, portanto, elementos suficientes para entender 

que essa rede — tal como uma teia — é formada por cruzamentos que se fixam em 

determinados pontos e formam uma área interconectada. O que surge nesses cruzamentos 

reverbera na área geral, permitindo analisar o que está sobre essa teia: sua forma, resistência, 

bem como possíveis rachaduras ou remendos. 



94 

 

Dado esse conceito, não é de se estranhar a sua possibilidade de aplicação até mesmo 

em tempos muito recuados, pois não exige um determinado tamanho espacial para sua 

aplicação, nem a exclusão de indivíduos para tratar apenas das estruturas. Sua única 

preocupação está na análise dessas conexões estabelecidas, que são possíveis de serem 

observadas, afastando-se assim de uma visão limitada e muitas vezes excludente. 

Nesse tópico expusemos as contribuições orientais no âmbito do jogo e da arte para os 

romanos e, ao mesmo tempo, as mudanças proporcionadas por Roma em relação à Síria, além 

da ascensão de grupos orientais a postos políticos importantes no Império e da participação da 

dinastia síria a partir do governo de Septímio Severo. Com tudo isso, notamos que ocorreram 

confluências e afluências entre esse Oriente e Ocidente, entre Síria e Roma, ou seja, 

movimentações de convergência, de encontro entre identidades divergentes, que mesmo assim 

proporcionaram uma troca de cultura. Talvez possamos até pensar na constituição de uma 

nova identidade, não fixa, mas sujeita a conflitos e fragilidades, e, ao mesmo tempo, capaz de 

permitir novos conhecimentos e oportunidades. 

Heliogábalo é um caso à parte, pois, mesmo diante das críticas e de uma visão 

unilateral sobre si a partir somente do outro — ou seja, das nossas três fontes — 

aparentemente representou uma grande tentativa de conectar o mundo oriental e o mundo 

ocidental. Ao invés de adaptar sua identidade à humanitas e ao próprio mos maiorum, 

manteve-se firme em seus costumes e práticas, revelando talvez uma determinação em não 

abandonar sua identidade síria ou simplesmente um desejo de que os outros se adaptassem a 

si, pois sua cultura era intrínseca ao seu ser. A conexão entre esses dois mundos estava aos 

moldes heliogabalos e manifestava-se também na exibição de sua religião. 

2.3. O deus-sol e o imperador sacerdote 

Um dos maiores destaques nas fontes em relação ao imperador Vário Avito é, sem 

dúvida, seu aspecto religioso. As documentações registram sua intensa devoção ao deus 

Elagabal e a inserção do culto em Roma através dele, revelando o aspecto de um rei sacerdote 

que remontava aos princípios de Emesa.  

Em relação às origens do culto ao chamado deus-sol, o historiador belga Gaston 

Halsberghe (1972) discute os registros encontrados tanto em documentos quanto na cultura 

material, buscando localizar suas menções para além da figura do imperador romano e 

revelando um fenômeno de sincretismo religioso ocorrido na Roma antiga, bem como a 

penetração de cultos estrangeiros que já ocorria desde a fundação da cidade, inclusive em 



95 

 

relação a deuses orientais. Como o próprio autor explica, sua pesquisa se limita à inserção do 

culto em Roma, não se aprofundando nas origens dentro da própria Síria. 

Em relação a um culto dedicado a um deus-sol em Roma, Halsberghe afirma que 

provavelmente desde o período arcaico ou monárquico a cidade já deveria ter uma divindade 

relacionada ao sol, em especial à sua observação do ciclo solar (1972, p. 26). Na Península 

Itálica foram encontrados vestígios de uma representação antropomórfica de uma divindade 

solar e em Roma há indícios de um Sol Indiges113 nos calendários por volta do século IV a.C. 

Além disso, foi encontrada a figura de um sol em uma carruagem puxada por quatro cavalos 

em um denário114 de 135 a.C. (1972, p. 27). 

Durante as últimas décadas da República, o culto ao sol tornou-se cada vez mais 

importante devido a um interesse crescente nas religiões mais esquecidas, ganhando destaque 

nas moedas romanas. Já no período imperial, Augusto (27 a.C. – 14 d.C.) enviou dois 

obeliscos115 a Roma e os dedicou ao sol (Halsberghe, 1972, p. 29). A importância do culto a 

esse deus estava diretamente relacionada ao fato de que, durante os primeiros séculos da 

cidade, havia uma proeminência de fazendeiros que, para garantir a fertilidade dos campos, 

dependiam da luz solar (Halsberghe, 1972, p. 33). 

Halsberghe aborda em seu livro diferentes cultos ao deus-sol, embora sua preocupação 

se centralize no contato desse culto com os romanos. Através dos termos Sol Invictus ou Deus 

Invictus, ele chama atenção para a existência de diferentes adorações no Oriente e na Síria, 

como é o caso de Emesa em relação a Elagabal. O autor deixa claro que, nesse momento 

inicial, esse deus-sol em Roma não possuía relações com o Oriente, mas era uma referência a 

uma antiga adoração dos romanos (Halsberghe, 1972, p. 29). 

Os legionários, estacionados em grande número no Oriente romano, especialmente na 

Síria, foram um dos principais responsáveis por aumentar o número de devotos a Elagabal em 

Roma, inclusive com relatos de que alguns desses soldados saudavam o sol nascente da 

mesma forma que os sírios (Halsberghe, 1972, p. 36). 

Os imperadores foram outro grupo contribuinte para esse contato religioso, por meio 

do envolvimento cada vez maior dessas personae116 com a Síria e com o próprio Oriente. 

Através do culto a Elagabal, “viram nesta visão do deus-sol indestrutível e sempre vitorioso 

 
113 Os Indiges fazem referência a divindades da Roma primitiva que não teriam sido adaptadas de outros 

contextos. 
114 Pequena moeda de prata que era a de maior circulação no Império Romano. 
115 Monumentos comemorativos surgidos no Antigo Egito, eram constituídos por um pilar de pedra em forma 

quadrangular alongada e que em sua parte mais alta forma uma ponta piramidal. 
116 Plural para o conceito de persona. 



96 

 

um símbolo de seu poder”117 (Halsberghe, 1972, p. 37). Com isso, o culto ao chamado Sol 

Invictus ou Deus Invictus passou a ocupar uma posição importante a partir do segundo século 

d.C. 

O autor afirma que o primeiro contato de Roma com o culto sírio provavelmente 

ocorreu durante o governo de Adriano (117–138 d.C.), momento em que as relações com o 

Oriente se intensificaram. O próprio imperador buscava uma identificação mais próxima com 

o deus-sol, cuja representação apareceu em sua última série de moedas, sendo retratado em 

uma carruagem puxada por quatro cavalos (Halsberghe, 1972, p. 46). 

Esse aumento da adoração ao Sol Invictus contou com a contribuição dessas 

tendências políticas acima apontadas, seguindo os próprios dogmas dos sacerdotes orientais 

em relação à astronomia. Estes consideravam o sol o coração do universo, um rei cercado por 

seus servos. Enquanto o primeiro concedia a vida, os outros regulavam o curso dos elementos 

celestes. A analogia imperial partia do entendimento dos imperadores como comitês do deus-

sol e possuidores de uma descendência direta do mesmo, legitimando assim seu poder a partir 

de um culto público que atraiu a atenção dos romanos. 

[...] A propaganda literária, a pregação e a difusão dos ensinamentos pelos 

sacerdotes orientais que haviam atraído a atenção dos romanos, a atividade dos 

propagadores desses sistemas filosóficos, mas sobretudo o apoio oportunista dos 

imperadores, garantiram a supremacia incontestável do culto ao Sol Invictus118 

(Halsberghe, 1972, p. 37). 

 Com o narrado acima, percebemos que essa adoração não apenas se expandiu, mas 

também se fixou como um elemento da própria cultura romana. O próprio culto ao Sol Indiges 

contribuiu para o sucesso dessas práticas religiosas, aliado a concepções científicas, políticas 

e filosóficas que resultavam na valorização do sol enquanto astro, fonte de energia e símbolo 

da ascendência dos imperadores. 

Diferentemente das religiões das demais províncias, que acabaram sendo absorvidas 

ou substituídas pela religião oficial de Roma, os cultos orientais foram capazes de resistir e se 

expandir de forma destacada dentro do Império (Halsberghe, 1972, p. 38). 

Esse contexto pode parecer confuso diante de tudo que já discutimos até aqui. Por que 

esse Oriente, mesmo sendo temido e rechaçado, continuava a despertar o interesse romano? 

Seria possível falar em uma espécie de conquista cultural sobre o Império que o dominou 

 
117 “saw in this vision of the indestructible and ever-victorious sun god a symbol of their power”. 
118 “The literary propaganda, the preaching, and the diffusion of the teachings by the Eastern priests who had 

attracted the attention of the Romans, the activity of the propagators of these philosophical systems, but above all 

the opportunistic support of the emperors, guaranteed the incontestible supremacy of the cult of Sol Invictus”. 



97 

 

politicamente? Percebemos, nesse ponto, que a relação entre Oriente e Ocidente, tal como 

debatido anteriormente, é mais complexa do que uma simples rivalidade entre “mocinhos e 

vilões”. Houve conexões, interações e influências mútuas entre essas regiões. 

O sociólogo brasileiro Octavio Ianni (2003, p. 67–68) afirma que a história das 

relações entre o Ocidente e o Oriente tem sido uma parte fundamental da própria história do 

mundo moderno e contemporâneo, envolvendo tanto a ocidentalização do mundo quanto sua 

orientalização. Essas relações são marcadas por “contato, negociação, acomodação, tensão e 

conflito, ou interdependência” e provocam mudanças significativas no modo de ser de 

indivíduos, coletividades, nações e nacionalidades. 

Para além do mundo moderno e contemporâneo, acreditamos que essa influência 

mútua entre Oriente e Ocidente é perceptível já na Antiguidade. Esses contatos envolveram 

tanto enfrentamentos quanto aprendizados, tanto perdas quanto trocas culturais. Por isso, é 

essencial compreendê-los para além de uma perspectiva puramente rivalizadora, enxergando-

os como construtores de realidades, ideias e conhecimentos, ao mesmo tempo em que 

consideramos os impactos, desgastes e problemáticas gerados por esse contato milenar. 

Mais adiante, Ianni (2003, p. 96) ressalta a transformação enquanto processo 

constante, que tanto o Oriente quanto o Ocidente vivenciam. Em meio a esse processo, 

constroem e reconstroem suas culturas e sociedades, evidenciando que não são civilizações 

encerradas em definições fixas ou imutáveis. 

Dessa forma, a ideia de um Ocidente que conquistou e dominou o Oriente, impondo-

lhe certos valores culturais, não é suficiente. Ainda que muitas vezes possuinte de um teor 

crítico sobre o Oriente, Roma continuamente, ao longo de sua existência, mantinha relações e 

interações com essa região . Suas elites observaram características orientais, desejaram 

algumas delas e, em diferentes momentos, permitiram que indivíduos oriundos do Oriente 

adentrassem seu espaço e o influenciassem nos mais diversos aspectos. Ambos os mundos se 

influenciaram mutuamente e, nesse processo, se reinventaram. 

Vistos assim, em perspectiva ampla, o Oriente e o Ocidente podem ser 

caracterizados não somente como duas civilizações, mas principalmente como dois 

processos civilizatórios distintos. Ainda que pareçam, não são duas civilizações 

definidas, prontas, acabadas, cristalizadas. Ao contrário, são civilizações em devir, 

em transformação. Cada uma desenvolve sua dinâmica interna, modificando-se e 

recriando-se ao longo da história e ao largo da geografia. Além disso, e 

provavelmente muito mais importante do que isso, desenvolve-se o intercâmbio 

resultante do contraponto entre as civilizações oriental e ocidental, sem esquecer o 

eslavismo, os africanismos e os indigenismos compondo processos civilizatórios 

transnacionais. De fato, é possível distinguir o cristianismo, o capitalismo, o 

liberalismo, o socialismo e outras expressões do ocidentalismo. Simultaneamente, é 

possível distinguir o hinduísmo, o budismo, o confucionismo, o taoísmo, o 



98 

 

xintoísmo, o islamismo e outras expressões do orientalismo. Mas também é verdade 

que o orientalismo e o ocidentalismo se encadeiam, influenciam-se, polarizam-se, 

acomodam-se e recriam-se continuamente... (Ianni, 2003, p. 75-76). 

Quando pensamos, por exemplo, na influência religiosa oriental em Roma, Halsberghe 

(1972, p. 38) a atribui à exposição considerável dos legionários aos “usos e costumes, ideias e 

convicções religiosas”119 dos povos orientais, proporcionada pelas próprias conquistas 

romanas. Essas campanhas não apenas anexavam cidades ao território imperial, mas também 

mantinham tropas estacionadas nesses espaços, o que colocava os soldados em contato direto 

com a cultura local. 

Outro aspecto fundamental dessas interações foi o aumento do comércio com o 

Oriente, que proporcionava um intenso tráfego de produtos, ideias religiosas e dogmas 

orientais (Halsberghe, 1972, p. 38). Podemos imaginar o impacto dessas trocas considerando 

os modos de comunicação da Antiguidade, tão diferentes dos atuais. Era por meio do poder 

das palavras e dos encontros presenciais que novos conhecimentos eram transmitidos. A 

própria lógica da compra e venda impulsionava a busca por vendedores e produtos 

desconhecidos, aguçando a curiosidade e abrindo espaço para o contato com culturas 

diferentes. 

Para além dos legionários, o autor chama atenção para a ampla movimentação dos 

sírios no Império. No segundo século, muitos deles serviram como domésticos em Roma e em 

outras regiões da Itália, atuaram no comércio em cidades do Império, chegaram como 

trabalhadores, escravizados ou colonos provenientes das províncias, foram recrutados para o 

exército romano, e ascenderam politicamente, como se vê na presença de orientais no Senado 

durante o governo de Septímio Severo (193–211) e ao longo da dinastia que leva seu nome. A 

principal característica em comum entre esses grupos era a forte fidelidade às suas religiões 

de origem. Mantinham suas crenças e ritos de adoração, revelando uma permanência de suas 

identidades culturais e uma conexão profunda com suas raízes nacionais por meio da 

veneração aos seus deuses, entre os quais se destacava o Sol Invictus Elagabal (Halsberghe, 

1972, p. 39–40). 

Outro ponto importante apontado por Halsberghe é a atuação dos sacerdotes orientais. 

Diferentemente dos religiosos romanos, que muitas vezes acumulavam funções políticas e 

administrativas e provinham de classes nobres, os sacerdotes sírios não eram funcionários 

públicos e tinham como única preocupação o serviço à sua divindade. Com isso, esforçavam-

se para expandir o culto o máximo possível. Alcançavam maior sucesso justamente por sua 

 
119 “manners and customs, ideas and religious convictions”. 



99 

 

disponibilidade, persistência e abertura a diferentes públicos. Homens e mulheres libertos, por 

exemplo, podiam tornar-se sacerdotes, o que contrastava com as práticas religiosas romanas, 

onde a ocupação de cargos sacerdotais estava restrita à elite senatorial ou aos cidadãos com 

nascimento nobre (Halsberghe, 1972, p. 40).  

 O governo da dinastia dos Severos representou uma contribuição ainda maior para a 

disseminação dos cultos orientais. Já em 179 d.C., Septímio Severo, ainda enquanto 

comandante durante o reinado de Marco Aurélio (161–180 d.C.), teve contato com filósofos 

orientais seguidores de Elagabal, e posteriormente estreitou ainda mais seus vínculos com 

esse culto ao se casar com Júlia Domna, filha de Júlio Bassiano120 que, em Emesa, era 

sacerdos amplissimus Dei Solis Invicti Elagabali121, ou seja, possuía relações diretas com esse 

deus sírio. Esse cenário favoreceu de maneira significativa a influência religiosa da 

aristocracia síria que passou a se estabelecer em Roma (Halsberghe, 1972, p. 41). 

Durante o governo de Caracala, a cidade de Emesa recebeu o título honorário de 

colônia e o direito de ius Italicum122; Júlia Domna solicitou a um dos intelectuais de sua corte 

a escrita da biografia do filósofo-mago neopitagórico Apolônio de Tiana123, um devoto do 

deus-sol, embora Halsberghe não especifique se se trata especificamente de Elagabal; Domna 

e sua irmã, Júlia Mesa, atuaram como propagadoras do culto ao Sol Invictus Elagabal 

(Halsberghe, 1972, p. 41). 

Com todos esses antecedentes, torna-se evidente que os romanos já haviam tido 

contato com o culto a Elagabal antes mesmo do governo de Vário Avito, seja na própria Síria, 

seja em outras regiões do Império. Halsberghe identifica menções e dedicatórias ao Sol 

Invictus que ele associa serem referentes ao próprio Elagabal enquanto deus-sol, por exemplo 

em Apulum, fortaleza legionária da província da Dácia, atual Alba Iulia na Romênia, na e na 

Lusitânia). Entre os exemplos estão Apulum, fortaleza legionária localizada na província da 

 
120 Pai de Júlia Domna e Júlia Mesa. 
121 “Sacerdote majestosíssimo do Deus Sol Invicto Elagabal”. Título oficial para descrever o papel religioso mais 

elevado no culto ao deus solar sírio, considerando-se assim o indivíduo enquanto o mais elevado dos sacerdotes. 
122 Traduzido por Direito Itálico, concedia vantagens jurídicas às cidades como se estivessem localizadas no solo 

italiano, logo sua importância era acentuada. 
123  Filósofo neopitagórico, matemático e cientista que teria nascido na cidade grega de Tiana, na Capadócia, 

região localizada na atual Turquia, no continente asiático. Sua figura se destacou pela sua filosofia e pelo 

misticismo que o envolvia com supostos milagres atribuídos a este. 



100 

 

Dácia (atual Alba Iulia, na Romênia), além de registros na Germânia124 e na Lusitânia 

Hispânia125.  

O autor observa ainda que, para além dos fatores políticos e sociais que contribuíram 

para a expansão desse culto, havia também um elemento característico das religiões orientais: 

seu apelo emocional, intelectual e místico, o que contrastava com a relativa simplicidade e o 

formalismo dos cultos tradicionais romanos (Halsberghe, 1972, p. 42–43). 

Em relação à origem do deus-sol Elagabal, Halsberghe (1972, p. 62) afirma que 

provavelmente se trata de uma divindade originária do território de Canaã126, mantendo uma 

personificação ancestral enquanto princípio do masculino e do calor fértil, chamado de 

“Elagabal (Elegabal, Elaeiagabal, Heliogabal), EI-Gabal, o deus Gabal”127. 

Quanto à etimologia do nome, “Gabal” derivaria da palavra semítica gabal, algo como 

“maciço” ou “exaltado”. Esse termo originaria, por exemplo, a palavra árabe correspondente a 

“montanha”. Presume-se, assim, que em aramaico e siríaco, o termo gebal também estivesse 

relacionado a lugares altos. Isso leva Halsberghe (1972, p. 62) a sugerir que o deus Gabal 

pode ter sido, originalmente, um deus das alturas ou dos montes, com cultos realizados em 

regiões elevadas antes de sua associação à cidade de Emesa. 

Além dessa etimologia, o autor apresenta as hipóteses de outros estudiosos, como F. 

Lenormant, que identifica o deus Gabal de Emesa com o antigo deus caldeu128 do fogo 

chamado de bil-gi, pronunciado gibil, este já era adorado por povos pré-semíticos como os 

sumérios e os acádios e posteriormente se tornou conhecido por povos semitas129, seu 

significado era de Deus da Pedra Negra, “o deus do fogo cósmico, da chama do sacrifício ou 

do lar doméstico”130 (Halsberghe, 1972, p. 63), logo poderia se supor uma identificação com o 

sol ao ser transportado para a Síria.  

Já Fuller e Tiele consideram que El-Gabal significa “o deus formador” ou “criador”, 

advindo da raiz síria gebal significando “completo, definidor, limitador [...] e na forma siríaca 

 
124 Região da Europa ocupada pelo Império Romano, que se estendia do rio Reno até às florestas e estepes da 

atual Rússia e Ucrânia. Incluía os germânicos, celtas, bálticas e citas. 
125 Região que engloba toda a Península Ibérica (atuais Portugal, Espanha, Andorra, Gibraltar e uma pequena 

parte a sul da França). 
126 Território que abrange atualmente Israel, Palestina, Líbano e partes da Síria e Jordânia. Na Antiguidade era 

habitada por diversos povos de língua semítica e cidades-estado como Sidom, Tiro, Jericó. 
127 “Elagabal (Elegabal, Elaeiagabal, Heliogabal), i.e., EI-Gabal: the god Gabal”. 
128 Povo semita que habitou a Mesopotâmia no primeiro milênio a.C. Eles formaram o Império Neobabilônico, 

que teve como capital a Babilônia. 
129 Grupo de povos que compartilham origens culturais (origem no Oriente Médio tendo habitado a Península 

Arábica e Mesopotâmia), linguísticas (fenício, hebraico, aramaico, árabe, etíope, entre outros) e religiosas 

(judaísmo, cristianismo e islamismo) em comum. 
130 “the god of cosmic fire, of the flame of the sacrifice, or of the domestic hearth”. 



101 

 

de criar”131 (Halsberghe, 1972, p. 63). Essa explicação e a elencada anteriormente sobre as 

origens dessa divindade são consideradas prováveis por Halsberghe.  

Uma descrição da divindade é apresentada em Herodiano, cujo qual, destaca a 

diferença da sua representação para com os deuses romanos que eram interpretados enquanto 

esculturas, mas já Elagabal possuía a forma de um meteorito negro, com incisões em sua 

superfície, tendo sido feito não pelos homens, mas sim por uma força divina que representava 

visualmente o próprio sol. Herodiano destaca ainda o templo magnífico que Elagabal possuía 

em Emesa, conhecido até mesmo pelos sátrapas e reis vizinhos que ofereciam oferendas ao 

deus. O escritor antigo insere o culto em um contexto de destaque e magnificência, mas ao 

mesmo tempo destaca seu exotismo em relação a religiosidade greco-romana.  

[…] Este povo construiu para ele um templo magnífico, sem poupar ouro ou prata e 

prodigamente esbanjando pedras. Não apenas os habitantes locais o adoram, mas 

todos os sátrapas e reis bárbaros vizinhos enviam oferendas custosas ao deus todos 

os anos, ansiosos por se distinguirem. Não se vê nenhuma estátua representando o 

deus feita por mãos humanas, como as dos gregos e romanos. Há, no entanto, uma 

pedra enorme, redonda na base e pontiaguda no topo, cônica e de cor preta. Eles 

afirmam orgulhosamente que ela caiu do céu e exibem pequenas saliências e 

incisões em sua superfície; afirmam que é a imagem do Sol, na qual a mão do 

homem não interveio, e é assim que a veem132 (Herodiano, V 3, 4–6, 249). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
131 “complete, define, limit [...] and in Syriac form of create”. 
132 “[…] Este pueblo le ha construido un grandioso templo, sin escatimar el oro y la plata y con derroche de 

piedras. No sólo le rinden culto los habitantes del lugar, sino que todos los sátrapas vecinos y los reyes bárbaros 

cada año envían costosas ofrendas al dios con afán de distinguirse. No se ve ninguna estatua que represente al 

dios hecha por la mano del hombre, como las de griegos y romanos. Hay, sin embargo, una enorme piedra, 

redonda por la base y terminada en punta por arriba, cónica y de color negro. Aseguran con orgullo que ha caído 

del cielo y muestran unos pequeños salientes e incisiones en su superficie; pretenden que es la imagen del Sol, en 

la que la mano del hombre no ha intervenido, y así es como la miran”. 



102 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Seguindo a narrativa em torno de Heliogábalo, Herodiano informa que, após passar o 

inverno em Nicomédia e chegar a Roma, uma de suas primeiras ações foi ordenar a 

construção de um templo grandioso e belo para seu deus, onde ergueu muitos altares 

(Herodiano, V 5, 8, p. 256). O nome dessa construção era Elagabálio e, segundo Halsberghe 

(1972, p. 74), suas dimensões eram médias, mas sua ornamentação era notável, destacando-se 

pelos tapetes orientais e pedras preciosas de diferentes tipos e cores. O templo estava 

localizado no Palatino133, próximo ao palácio imperial, o que facilitava o exercício da função 

sacerdotal pelo imperador. 

Outro templo também foi construído na cidade de Ad Spem Veterem134, no bairro 

próximo à Porta Praenestina135, provavelmente situado nos jardins imperiais. Nesse templo 

ocorriam as grandes festividades dedicadas a Elagabal, celebradas durante o verão 

(Halsberghe, 1972, p. 75). 

 
133 O Monte Palatino é uma das colinas centrais de Roma. Segundo a lenda de fundação da cidade, foi o local 

onde Rômulo, primeiro rei de Roma, fundou a cidade. Apresenta dois cumes distintos separados por uma 

elevação: o cume central, mais alto, era conhecido como Palácio e o outro, que fica perto da encosta de frente 

para o Fórum Boário e o Tibre, conhecido como Germalo. Dentre outros motivos se destaca por ter sido o lar dos 

palácios imperiais a partir de Augusto. 
134 Subúrbio ou bairro localizado no setor sudeste da cidade de Roma. 
135 Uma das saídas orientais da Muralha Aureliana, construída no século III d.C. 

Figura 9 - Moeda do Imperador Heliogábalo (Marcus Aurelius Antoninus Augustus), ano 218-222 

d.C. Anverso: busto laureado do imperador, com a inscrição IMP CAES M AVR ANTONINVS AVG. 

Reverso: quadriga transportando a divindade Elagabal, representado na forma da pedra sagrada de 

Emesa, com a inscrição SANCT DEO SOLI ELAGABAL. Disponível em: 

https://www.wildwinds.com/coins/ric/elagabalus/i.html. Acesso em: 06/08/2025. 

https://www.wildwinds.com/coins/ric/elagabalus/i.html


103 

 

Todos os dias, no Elagabálio, o novo Antonino sacrificava uma grande quantidade de 

gado e ovelhas, colocando-os sobre altares junto a plantas aromáticas e ânforas com os 

melhores vinhos (Herodiano, V 5, 8, p. 256). Essa prática evidencia sua intensa dedicação 

religiosa, que, aliada às suas danças ao redor dos altares ao som de instrumentos variados e 

acompanhadas por mulheres fenícias com címbalos e tambores, reforça sua imagem como um 

imperador-sacerdote (Herodiano, V 5, 9, p. 257). 

As entranhas dos sacrifícios e os aromas eram transportados em utensílios dourados 

por prefeitos pretorianos e altos funcionários, que deveriam se vestir à moda oriental, com 

sapatos de linho semelhantes aos sacerdotes dos oráculos fenícios e túnicas de mangas 

compridas com uma faixa roxa centralizada, tal qual o estilo fenício, enquanto todo o senado e 

a ordem equestre assistiam como em um teatro (Herodiano V 5, 9-10, p. 257). 

A ordem para todos os romanos que realizavam sacrifícios públicos e para os 

magistrados romanos era de dar preferência a Elagabal frente a outros deuses invocados nos 

sacrifícios (Herodiano, V 5, 7, p. 255). 

Com o exposto acima, percebemos novamente o elemento performance ligado às 

práticas do imperador. Constatamos que era mais do que um culto: era a liberação de sua 

identidade cultural direcionada a um público. O imperador estava demonstrando quem era e 

suas convicções. Acreditamos que a religião era um elemento tão forte para o novo Antonino 

que estava diretamente relacionada a forma como ele se entendia no mundo. 

Se a documentação o representou como um fanático que desrespeitou a hierarquia 

religiosa romana, tal como inicialmente observamos ao ler a citação acima da página 255, 

também é possível entender que sua função sacerdotal não era uma obrigação, mas sim seu 

significado, tal qual defendido por Hall (2006, p. 41): “o significado é inerentemente instável: 

ele procura o fechamento (a identidade), mas ele é constantemente perturbado (pela 

diferença)”. 

Esse “significado” discutido por Hall e que, em Heliogábalo, estava representado pela 

sua função sacerdotal, se relaciona diretamente com a formação de sua própria identidade, 

mas acabou sendo perturbado pelo contexto em que estava envolvido e que não via com bons 

olhos os “excessos de seu significado”. Um exemplo é sua própria avó, Júlia Mesa, que, 

segundo Herodiano, censurava suas roupas à moda oriental e inclusive tentava convencê-lo a 

preferir as vestes romanas (V 5, 5, p. 255). 

Outra reflexão que podemos ter é a percepção de que, novamente, o imperador 

escolheu um rumo perigoso para sua trajetória ao fazer exibições públicas de seu culto e 



104 

 

ordenar a preferência de Elagabal aos demais deuses em sacrifícios. Ocorreu uma 

demonstração de seu grande fervor, que recaía no desrespeito ao mos maiorum e também em 

sua associação direta com elementos orientais, que os romanos já viam com desconfiança. 

Acreditamos que o imperador estava contribuindo para sua própria derrocada posterior por 

não conseguir ou não querer alterar seu significado, e esse cenário somente iria se agravar 

com seus demais atos. 

Herodiano (V 6, 3-5, p. 258-259) e Dião Cássio (LXXX 11, 12, p. 461) registraram 

um curioso ato do imperador em relação ao seu deus. Segundo os autores, este buscou, dentre 

as deusas instaladas em Roma, uma que se tornasse esposa de Elagabal. A escolhida foi 

Urânia, deusa venerada pelos cartagineses136 e pelo povo da Líbia. Esta era conhecida entre os 

fenícios como a deusa da lua, o que pareceu de bom grado ao imperador, pois representava a 

união entre o sol e a lua. Então, mandou buscar a estátua da deusa junto com todo o ouro de 

seu templo para o Elagabálio e, após realizar a cerimônia, decretou o dever de toda Roma e da 

Itália em celebrar festas e banquetes em honra ao casamento. 

Dião Cássio narra o mesmo acontecimento e acrescenta à narrativa um tom de 

desprezo ao ato, caracterizando-o como um “extremo absurdo” e afirmando que foram 

coletados presentes de casamento de todos os seus súditos, como era comum de se fazer em 

casamentos reais. 

A Vita Heliogabali (III 4-5, p. 191) registra uma série de atitudes desrespeitosas em 

relação a figuras religiosas romanas. Segundo o escrito, foram transferidas para o Elagabálio a 

“imagem da Grande Mãe137, o fogo de Vesta138, o Paládio139, os escudos140 e tudo que é 

venerado pelos romanos, de modo a que nenhum outro deus, além de Heliogábalo, fosse 

cultuado em Roma”. Além disso, o imperador desejava transferir também os elementos 

relacionados à religião dos judeus, dos samaritanos e bem como à “devoção cristã”. 

Heliogábalo desejava que os sacerdotes do deus-sol guardassem os mistérios de todos os 

cultos. 

Também é relatado que ele roubava santuários romanos, buscando objetos sagrados 

para levar ao templo de seu deus. Toda sua motivação, segundo a fonte, era tornar Elagabal o 

 
136  Habitantes de Cartago, civilização da Antiguidade que se desenvolveu na Bacia do Mediterrâneo, localizada 

entre o norte da África e Sudoeste da Europa, existente entre o fim do século IX a.C. e meados do século II a.C. 
137 Cíbele, a deusa de origem frígia (região da Ásia Menor, que hoje faz parte da Turquia). 
138 Fogo de caráter sagrado que se localizava no centro do Templo de Vesta, em homenagem à deusa romana que 

personifica o fogo sagrado, o lar e a lareira. 
139 Estátua de Atena / Minerva. 
140 Ancilia ou doze escudos sagrados de Marte, que eram considerados penhores do império. 



105 

 

deus mais importante e adorado por todos os lados: “ele afirmava que todos os deuses eram 

meros ministros do seu deus, chamando seus camareiros a alguns deles, servos a outros e 

servidores de diversos assuntos a outros ainda” (Vita Heliogabali, VII 4, p. 196). 

Sobre os fatos narrados pela Vita Heliogabali, desconfiamos de sua autenticidade, já 

que esses acontecimentos são relatados somente nessa fonte. Contudo, a partir deles podemos 

extrair que a obra buscou relacionar o fanatismo do imperador a um total desrespeito à cultura 

romana, em prol de elevar o seu culto como o elemento mais importante, já que era o templo 

de Elagabal que continha todos os mistérios religiosos. Isso revelava a obsessão do novo 

Antonino em torná-lo o centro religioso de Roma e em relegar os outros deuses a uma 

hierarquia inferior, contribuindo, assim, para uma visão de alguém que não respeitava o 

próprio Império. 

Outra reflexão que podemos ter é a de que, ao realizar sua reforma religiosa em Roma, 

o imperador se muniu dessa tática de absorção das outras religiões, não com o objetivo de 

exterminá-las em si, mas de conectá-las a Elagabal, logo, tornando-o a ponte para todas as 

demais religiões. De deus-sol, ele se tornava o deus dos deuses, a referência máxima a ser 

cultuada. Uma tática como essa faria total sentido para uma reforma religiosa voltada a 

adaptar uma divindade estrangeira em um território ocidental. Combinado ao próprio contato 

breve dos romanos com Elagabal, representaria tanto uma união definitiva desse Oriente, 

agora em posição dominante, com este Ocidente já orientalizado. 

Apesar de não fazerem menções aos mesmos atos, Herodiano e Dião trazem 

informações de certa forma semelhantes. O primeiro, ao abordar a busca de uma esposa para 

Elagabal, afirma que o novo Antonino mandou buscar a deusa Urânia de seu templo para o 

Elagabálio e já havia feito o mesmo anteriormente com a deusa Palas141, pelo mesmo motivo, 

mas desistiu da ideia por causa de sua representação com armas e como aliada das guerras, 

substituindo-a por Urânia (V 6, 3-5, p. 258-259). Aqui notamos que o imperador fez a 

transferência de duas deusas de seus templos para atender a um certo capricho seu, o que, de 

certa forma, dialoga com o trecho anterior da História Augusta. 

Dião Cássio acusa o imperador de colocar Elagabal em um patamar acima do deus 

Júpiter142 e, inclusive, de fazê-lo sacerdote de sua própria divindade (LXXX 11, 1, p. 457). 

Tal ato pode ser entendido como o auge de sua afronta ao sistema romano, pois Júpiter 

 
141 Palas Atenas, deusa da sabedoria, da justiça, da civilização, da estratégia, da força, da habilidade e dos 

ofícios, associada na cultura romana com a deusa Minerva. 
142 Deus romano do céu, do trovão e do dia, e o rei dos deuses, logo estava no topo da hierarquia religiosa 

romana, sendo adorado desde tempos bem antigos e era associado ao deus grego Zeus.  



106 

 

representava o deus mais importante da hierarquia religiosa em Roma. Inclusive, estudiosos 

acreditam que esse foi o principal motivo de seu assassinato, o que também demonstraria o 

desprezo pela cultura romana e a tentativa de elevação de sua divindade a um posto bastante 

superior. 

Além dessa acusação, Dião Cássio mostra repúdio às práticas religiosas do novo 

Antonino. Segundo o autor, ele ofendia Roma através de seus atos, como o de colocar 

Elagabal acima de Júpiter, mas, para além disso, ofendeu-se ao se circuncidar e abster-se de 

comer carne de porco, dois atos que aparentemente estavam relacionados a exigências 

sacerdotais, tendo outros sacerdotes do deus-sol também sido circuncidados, ou, como Dião 

Cássio se refere, “mutilados” (LXXX 11, 2, p. 457). Aqui, o escritor antigo deixa claro que 

sua posição contrária ao imperador não estava relacionada apenas à quebra do mos maiorum, 

mas à sua própria concepção da estranheza de suas práticas. Acreditamos estar, assim, diante 

de uma visão etnocentrista, assim como ao abordar a representação de sua identidade. 

Segundo o filósofo brasileiro Paulo Meneses (1999, p. 19), o etnocentrismo é um 

preconceito produzido pelas sociedades e culturas, partindo da concepção de uma cultura 

certa e uma cultura errada, com parâmetros que se baseiam em seus próprios valores e crenças 

como ideais. Em meio a isso, tudo que representa o outro é rejeitado e considerado 

“aberrações”; desde coisas mais cotidianas até elementos mais particulares, que são 

considerados negativos. 

Posteriormente, o autor continua com suas reflexões, afirmando que esse 

etnocentrismo pode ainda se combinar com um “sentimento de superioridade que o grupo ou 

a nação dominante dedica aos dominados e oprimidos” (Meneses, 1999, p. 19). A partir da 

consideração destes como sub-humanos, ocorre uma relação de dominação. 

Meneses afirma que a rejeição ao outro, combinada com a dominação, pode ser 

executada pela manutenção da alteridade que justificaria a opressão: “A diferença torna-se 

título que legitima a dominação e a exploração, já que demonstra uma degradação da 

condição humana; por isso merece um estatuto de inferioridade e de discriminação” 

(Meneses, 1999, p. 20). Acreditamos que a representação de Heliogábalo pode ser 

compreendida a partir dessa perspectiva, que considera sua cultura inferior e justifica essa 

condição pelas diferenças em relação à cultura romana, o padrão que deveria ser seguido 

pelos demais povos. 

Outro autor que reflete sobre o etnocentrismo é o filósofo brasileiro Caio Moura 

(2009), que o pensa a partir do conceito de bárbaro. Segundo o autor (2009, p. 210-211) 



107 

 

Ao longo de toda a história do Ocidente, o conceito de bárbaro aparece sob a forma 

de uma categoria negativa: na Antiguidade, ele se define por oposição ao grego e ao 

romano; na Era Moderna, como o outro do ideário de civilização. Em todas essas 

épocas, os bárbaros representaram uma espécie de antimodelo, um domínio hostil 

diante do qual seria preciso manter a distância, ou, contrariamente, uma forma 

inferior de alteridade frente à qual seria preciso assegurar a supremacia. [...] Aos 

olhos dos romanos, por sua vez, a imagem da barbárie estará incondicionalmente 

associada à violência; o que essencialmente caracteriza a natureza do barbarus é a 

selvageria, o caráter violento, a inclinação interminável para a guerra e a destruição 

– feritas, ferocia, belli furor. De Aníbal a Alarico, os bárbaros não cessarão de 

representar uma ameaça exterior, um domínio rival, pronto, a qualquer momento, a 

romper os limites que os separam do Império... 

Para os romanos, os bárbaros estavam estritamente ligados à violência, a um estado de 

quase bestialidade, em que esse homem basicamente não possuía humanidade ou 

discernimento sobre as questões da vida. Nas fontes textuais, essas menções a uma 

característica bárbara de Heliogábalo são feitas algumas vezes. Herodiano a utiliza ao se 

referir à sua performance sacerdotal e às suas vestes (V 3, 8, p. 250; V 5, 5, p. 255), e Dião 

Cássio em relação às suas roupas (LXXX 11, 2, p. 457) e também à sua performance 

sacerdotal, mais especificamente aos cantos que proferia em adoração a Elagabal (LXXX 11, 

1, p. 461). 

Esses elementos bárbaros associados ao imperador revelam que ele estava afastado da 

humanitas e, consequentemente, do mos maiorum. Logo, estava próximo dos habitantes de 

locais conquistados por Roma, que necessitavam do controle de um povo civilizado. Era uma 

luta na qual a barbárie não buscava ser eliminada, mas sim controlada, “por sua subordinação 

a um poder que, numa relação de hierarquia, deve assumir uma função de comando diante de 

um impulso que jamais cessará de rondar o homem” (Moura, 2009, p. 214). 

Acreditamos que a visão etnocentrista dos romanos partia do sentimento expresso 

nesse trecho. O Império estava sendo governado por um oriental que exibia livremente sua 

identidade cultural, mas que deveria estar sendo controlado e subordinado ao mos maiorum. 

Sua posição como esse imperador-sacerdote oriental ia contra a hierarquia natural segundo os 

romanos; sendo assim, os escritores antigos buscaram mostrar os perigos que sua religião 

representava para a sociedade. 

Como outro tipo de acusação de cunho religioso, a Vita Heliogabali afirma que o novo 

Antonino realizou sacrifícios humanos, mais especificamente de crianças da nobreza 

escolhidas por toda a Itália, com boa aparência e que ainda tivessem pais e mães. A fonte 

afirma que se acreditava que a característica de ter os dois progenitores decorria do 

entendimento de que, assim, a dor da perda seria maior. Ainda nesse trecho, são registradas 

torturas nas vítimas desses rituais (VIII 1-2, p. 197-198).  



108 

 

Dião Cássio registra algo semelhante, contudo, com alguns outros detalhes. 

Não descreverei os cânticos bárbaros que Sardanapalo, junto com sua mãe e avó, 

entoavam para Heliogábalo, ou os sacrifícios secretos que ele lhe oferecia, matando 

meninos e usando feitiços, de fato, encerrando vivos no templo do deus um leão, um 

macaco e uma cobra, e jogando entre eles genitais humanos e praticando outros ritos 

profanos, enquanto ele invariavelmente usava inúmeros amuletos143 (Dião Cássio, 

LXXX 11, 12, p. 461). 

Ambos os trechos chamam atenção para a maldade do imperador, ao mesmo tempo em 

que a associam a práticas ligadas à sua religião. Aqui, existe uma clara representação do culto 

a Elagabal como perverso, ligado a atos profanos, bem como se enquadra novamente o 

imperador como um fanático que não media esforços na adoração a seu deus mediante as 

práticas orientais, desonrando, assim, a humanitas e o mos maiorum. 

Esses sacrifícios não são narrados por Herodiano, o que é de se estranhar, pois ele é o 

autor que melhor fornece informações sobre o culto. Diferentemente das outras duas fontes, 

que se preocupam em apresentar os excessos religiosos do imperador, Herodiano traz uma 

narrativa menos julgadora, o que, como mencionamos na introdução, pode estar relacionado à 

sua suposta origem oriental.  

Herodiano também narrou de forma detalhada como eram os festivais ocorridos no 

segundo templo para Elagabal, no qual este era conduzido por seis cavalos em uma carruagem 

coberta de ouro e pedras preciosas, enquanto o novo Antonino corria à frente da carruagem, 

com o olhar voltado para a figura de seu deus. Em meio a isso, a imagem de todos os deuses 

com oferendas permeava seu redor. O escritor antigo oferece uma descrição dramática de 

como acontecia o festival, associando-o ao luxo e à performance: Elagabal era o centro de 

tudo, o merecedor das honras do imperador, o maior dentre os demais deuses (V 6, 6-9, p. 

259-260). 

Esses dois trechos acima demonstram a preocupação de Herodiano em detalhar melhor 

o culto a Elagabal, algo ausente nas outras duas fontes. Logo, é estranho que ele tenha omitido 

os sacrifícios humanos, o corte de genitais e a preferência pelas crianças. Acreditamos, então, 

que os fatos narrados por Dião Cássio e pela Vita Heliogabali necessitam de questionamento 

quanto à sua veracidade. Era um conflito de representações que buscavam legar sua memória 

a uma determinada construção de quem ele supostamente era. 

 
143 I will not describe the barbaric chants which Sardanapalus, together with his mother and grandmother, 

chanted to Elagabalus, or the secret sacrifices that he offered to him, slaying boys and using charms, in fact 

actually shutting up alive in the god's temple a lion, a monkey, and a snake, and throwing in among them human 

genitals, and practising other unholy rites, while he invariably wore innumerable amulets. 



109 

 

Acreditamos que, partindo de uma visão etnocentrista, as duas fontes acima buscam 

forjar uma identidade para o novo Antonino a partir de sua prática sacerdotal, fazendo uso de 

suas influências literárias advindas de suas posições na sociedade. Ao mesmo tempo, se 

demarca a diferença do imperador em relação à humanitas, existindo assim uma clara 

exibição das relações de poder: “O poder de definir a identidade e de marcar a diferença não 

pode ser separado das relações mais amplas de poder. A identidade e a diferença não são, 

nunca inocentes” (Silva, 2014, p. 81). 

A diferenciação é uma demonstração de poder. Produzindo a identidade e a diferença a 

partir de uma relação de alteridade que classifica etnocentricamente “o outro” enquanto 

inferior, Dião Cássio e a Vita Heliogabali usam a narrativa textual para cristalizar a imagem 

de um imperador fanático, maldoso e falho em seguir a humanitas, aproximando-se assim da 

barbárie. Contudo, não devemos nos esquecer que Herodiano também apresenta imagens 

negativas em relação à identidade cultural do imperador; logo, ele também, de certa forma, 

utilizou a diferenciação para evidenciar as falhas do novo Antonino em seguir o mos 

maiorum. 

Podemos compreender as narrativas das fontes textuais antigas a partir da noção de 

representação. Nela, “não há zonas de discurso ou de realidade definidas de uma vez por 

todas, delimitadas de maneira fixa e detectáveis em cada situação histórica” (Chartier, 2002, 

p. 78). Essas narrativas são compostas de exclusões, partilhas e relações, bem como a partir da 

identidade e da diferença, demarcando fronteiras que incluem ou excluem os indivíduos: “Os 

pronomes ‘nós’ e ‘eles’ não são, aqui, simples categorias gramaticais, mas evidentes 

indicadores de posições-de-sujeito fortemente marcadas por relações de poder” (Silva, 2014, 

p. 82). 

Entendemos que a humanitas serviu para classificar o imperador em relação à sua 

identidade cultural, fixando a norma que deveria ter sido seguida. Como ele falhou, é 

classificado enquanto o outro, “eles”, os orientais exóticos e luxuriosos, em contraponto ao 

“nós”, que representava o equilíbrio do mos maiorum e a execução esperada da humanitas. 

A identidade cultural do novo Antonino, e aqui incluímos também o âmbito religioso, 

é complexa de ser associada à sua perda do trono, pois, como vimos, existiram diferentes 

momentos de conexão entre Oriente e Ocidente. O que nos parece é que o imperador 

conseguiu ultrapassar os limites da “aceitabilidade” romana em relação aos costumes 

estrangeiros de seus domínios. Talvez possamos afirmar que o problema consistiu no seu 

desejo de tornar seu deus tão ou mais importante que os demais e em tornar visíveis os 



110 

 

elementos de seu culto enquanto sacerdote, atos que seriam percebidos como demonstrações 

de sua alteridade e, consequentemente, de sua inferioridade. 

Além disso, havia desconfiança em relação aos costumes orientais e desagrado da 

aristocracia romana frente à entrada maciça de provinciais em cargos de poder, especialmente 

de orientais. Entretanto, acreditamos que esses fatores tiveram menor influência em sua 

derrocada, sendo sua própria conduta identitária oriental a força mais decisiva. 

Na nossa concepção, a conexão entre Oriente e Ocidente pode ser percebida não 

apenas pela inserção de orientais na sociedade romana ou pela penetração de seus cultos, 

influenciando o modo de vida dos romanos, mas também na figura do próprio novo Antonino. 

Por meio dele, compreendemos que esses mundos estavam entrelaçados: o imperador 

representava a convivência entre duas regiões que se conectaram, inclusive na figura de um 

governante estrangeiro à frente do principal Império de sua época. 

Contribuindo para a discussão em torno da História Conectada, o historiador brasileiro 

José D’Assunção Barros (2019, p. 5) afirma que, para perceber as multiplicidades históricas e 

os diferentes contribuintes, para além de uma Europa centralizada, é necessário “repensar o 

mundo a partir destas unidades identitárias maiores que se tornaram realidades bem presentes 

nos novos cenários políticos e econômicos do planeta”. A partir desse caminho, é possível 

construir uma história com múltiplos pontos de vista interconectados, sem estabelecer um 

centro único. 

Sob uma perspectiva conectada, podemos entender que os laços entre romanos e 

orientais perpassaram a própria constituição do Império, impactando suas culturas. Mesmo 

diante das desconfianças e ofensas, existiu um intercâmbio cultural entre Ocidente e Oriente 

antigo. De forma alguma devemos supor que, dada a dimensão e importância de Roma, esta 

tenha estado isenta de influências externas. Pelo contrário, observamos que a própria 

construção do que seria Roma passou por influências externas. Logo, é plausível pensar, com 

base em tudo discutido neste capítulo, em um impacto oriental significativo em um dos 

maiores impérios da história. 

 A partir dessa perspectiva sobre Roma, podemos compreender mais facilmente que, 

além de um contexto mais generalizado, os personagens específicos que discutimos — mais 

precisamente a dinastia síria que se consolidou com o governo de Septímio Severo — tiveram 

um papel importante na conexão entre o mundo ocidental e o oriental. Destaca-se, inclusive, a 

influência feminina, notável na figura das Júlias, que ascenderam socialmente e, por meio de 

suas ações, moldaram o contexto romano com sua cultura e crenças. 



111 

 

Heliogábalo representou, de certa forma, uma novidade dentro desse panorama. Assim 

como Macrino, não pertencia à classe senatorial e, além disso, não possuía experiência 

política anterior, um requisito considerado essencial para um imperador. Ademais, como 

discutimos no primeiro capítulo, sua ascensão se deu a partir de regiões distantes do centro do 

Império, com apoio de legiões mais isoladas, criando um cenário que parecia conspirar contra 

seu governo. 

A maior inovação em sua ascensão foi o fato de que o Império Romano passou a ser 

governado por um sírio. Embora Heliogábalo não tenha sido o primeiro oriental a governar 

Roma, diferentemente de outros imperadores que se romanizaram e se adequaram ao mos 

maiorum, ele manteve e perpetuou sua cultura oriental. Acreditamos que isso torna ainda mais 

perceptível as conexões entre Oriente e Ocidente por meio de seu governo. 

Ao se recusar a passar por um processo de romanização, Heliogábalo alterou a ótica 

romana. A questão deixou de ser simplesmente permitir que as províncias mantivessem certa 

liberdade cultural, desde que observassem o mos maiorum e a humanitas. Agora, o Império 

tinha que se adequar à cultura do imperador, às suas práticas orientais, à sua religião. Era 

necessário reconhecer que ele se expressava por meio da dança, que preferia vestes diferentes 

e que seu deus-sol tinha tanta importância quanto os deuses romanos. 

Dessa forma, ao inverter a ótica, a conexão entre Oriente e Ocidente se intensificou. 

Por mais breve que tenha sido, essa mudança alterava a relação de dominação e contraste 

entre uma cultura “superior” e outra “inferior”, permitindo uma troca cultural mais 

equilibrada. Ambos os mundos puderam se conhecer, não apenas por meio de conflitos, mas 

por observação, troca de saberes e, eventualmente, pela adoção de práticas orientais pelos 

ocidentais. 

Os entrelaçamentos promovidos por Heliogábalo no Império moldaram uma nova 

identidade e um novo contexto. Apesar de seu reinado ter sido curto e marcado por conflitos, 

suas ações influenciaram a sociedade romana, criando um espaço para analisar o Império a 

partir de uma perspectiva aos moldes heliogabalos, que evidenciam as conexões culturais 

entre Oriente e Ocidente. 

 

 

 

 



112 

 

CAPÍTULO 3: DESVIANTE 

3.1. O desvio do ser 

 Para este terceiro e último capítulo, nos dedicaremos ao eixo desviante, preocupando-

nos com as representações em torno de Heliogábalo em relação à sua suposta efeminação, 

luxúria e homoerotismo, que, quando entendidas no contexto da Roma Antiga, estão 

relacionadas à ideia de virilidade no homem romano e aos envolvimentos sexuais entre 

homens nessa sociedade, que perpassava por determinadas regras de conduta. Podemos 

analisar criticamente essas questões a partir dos estudos de gênero e sexualidade. 

É necessário um determinado cuidado ao lidar com essas temáticas na Antiguidade e, 

além disso, para entender esses aspectos em Heliogábalo, é importante considerar o contexto 

que o envolve. 

O uso do termo “desviante” como nome do eixo faz referência à forma como as fontes 

escritas relativas a Heliogábalo o representam, enquanto uma persona que não se encaixa no 

mos maiorum e na humanitas, falhando em atender às normas e expectativas do homem 

romano e de sua própria posição enquanto imperador. Quando nos atentamos para o aspecto 

sexual e comportamental, Heliogábalo se “desviava” da norma em relação à virilidade e à 

forma como o homem romano deveria se relacionar sexualmente com outro. 

Ao utilizar o termo desviante, de forma alguma estamos tentando enquadrar o 

imperador em uma posição de militância, como se ele tivesse uma conduta de resistência à 

ordem social romana ou mesmo a uma suposta opressão, mas sim o enquadramos enquanto 

um sujeito que, com base nas fontes documentais, divergiu da norma romana. 

A representação de Heliogábalo enquanto luxurioso e depravado merece uma 

discussão em torno da forma como essa narrativa é colocada, mas podemos compreender que 

foi de interesse dos escritores antigos relacioná-lo a esses aspectos como contraponto às 

normas que regiam os romanos, desviando-se do padrão a ser seguido. Era um desviante dos 

valores romanos. 

Nossa preocupação, nesse capítulo, se centrará em torno das representações realizadas 

pelos escritores antigos sobre Heliogábalo, em relação a seus comportamentos associados à 

efeminação e à luxúria, bem como a seus envolvimentos sexuais com outros homens. Esses 

aspectos nos remetem diretamente a uma aproximação com os estudos de gênero e de 

sexualidade, dois campos que muito nos interessam de um ponto de vista teórico na análise 



113 

 

dessas narrativas, unida a uma contextualização com o período estudado, para não 

incorrermos em anacronismos. 

Quando se trabalha com perspectivas que envolvem análises de gênero e sexualidade 

na Antiguidade, é preciso cautela, tanto para não incorrermos em anacronismos quanto para 

não sermos enganados por pesquisadores que falham em perceber a importância e a 

possibilidade de se trabalhar essas questões. É preciso compreender a afirmativa de que não se 

pode encaixar os antigos enquanto “homossexuais” ou “bissexuais” para, ao mesmo tempo, 

também questionar uma identidade “hetero” entre estes. Ora, se não podemos afirmar que 

existiu homossexualidade na Antiguidade, tampouco podemos afirmar que existiu uma 

heterossexualidade, ambos termos da contemporaneidade. 

Da mesma forma que não podemos encaixar Augusto, Tibério, Nero, Adriano, entre 

tantos outros imperadores que são descritos como efeminados ou envolvidos sexualmente 

com outros homens, enquanto homossexuais ou bissexuais, também não podemos afirmar que 

Cláudio Druso (41-54 d.C.) foi um heterossexual, por Suetônio144 afirmar que este não tinha 

interesse por homens. 

Ao analisar a Antiguidade a partir de uma ótica de gênero e sexualidade, devemos 

estar atentos tanto aos “desvios” quanto à forma como os envolvimentos sexuais e a própria 

norma em torno da qual o desejo sexual/amoroso funcionava, buscando compreender o que 

era aceitável e o que era reprovável, as nuances existentes entre as leis ou regras sociais e o 

que seria considerado uma “ultrapassagem” dos limites. O enquadramento do que seria ser 

homem ou ser mulher, e o que determinava a presença ou ausência do que entendemos hoje 

como “masculinidade” e “feminilidade”. 

Nesse primeiro tópico, nos preocuparemos com as representações que perpassam por 

uma perspectiva comportamental e sexual, que mobilizam tanto os estudos de gênero quanto 

os de sexualidade em relação ao imperador, pois adentram narrativas que constroem uma 

figura luxuriosa, efeminada e homoerótica. O envolvimento do imperador com outros homens 

será melhor explorado no próximo tópico. 

Tal qual ressaltamos no primeiro e no segundo capítulo, existe uma preocupação nas 

fontes escritas em representar Heliogábalo enquanto um governante cruel e um oriental 

exótico, mas também há destaque aos aspectos que abrangem sua esfera sexual e 

comportamental, para tratá-lo basicamente como um efeminado receptivo, ou seja, alguém 

 
144 Na biografia do imperador Tibério Claudio Druso, Suetônio afirma que “era luxuriosíssimo com as mulheres, 

abstendo-se completamente dos homens” (p. 194). 



114 

 

que emulava um comportamento considerado próprio das mulheres e se relacionava 

sexualmente com outros homens, desempenhando um papel de receptor no coito anal. 

Explorando esses aspectos neste tópico, somos apresentados a narrativas nas três 

fontes antigas que tratam dessa questão comportamental e sexual, buscando retratá-lo 

negativamente em relação à forma como agia indecorosamente em seu cotidiano. Destacamos, 

neste tópico, uma ligação nas fontes textuais que associavam Heliogábalo a um effeminatus e 

o afastavam da virtus. 

Quando pensamos sobre o termo romano effeminatus, este se associava ao que 

entendemos atualmente como afeminado, ou seja, um sujeito que se comportava de forma 

delicada, vaidosa, envolvido em prazeres indignos para os homens, como danças e perfumes. 

Outras características ainda seriam andar delicadamente, cachear os cabelos, depilar-se, usar 

roupas soltas, coloridas e femininas, ou mesmo falar de forma feminina (Williams, 2010, p. 

141). 

Com isso, percebemos que o termo demarcava características e atitudes que feriam o 

caráter de virilidade romana. Era o encaixe do sujeito enquanto um “desviante” do que era 

esperado de um homem romano, associando-se muito mais a uma mulher, o que significava a 

desordem em uma sociedade que privilegiava a organização sociopolítica. 

Ao se afastar da virilidade e se aproximar de uma femina145, o effeminatus era 

considerado desonroso por abandonar sua posição natural enquanto “homem” e se encaixar 

em uma perspectiva feminina que remetia diretamente a ideais como obediência, submissão 

ou modéstia, que não eram próprios do público masculino. 

Williams (2010, p. 139-140) destaca ainda o termo muliebris, que determinava um 

efeminado, e também outros termos que estavam relacionados às suas características e se 

opunham diretamente à virilidade, como delicatus (“delicado”), fractus (“quebrado”), enervis 

(algo como “sem tendões”, uma clara referência ao aspecto combativo que este homem 

falhava em ter), mollis (“mole”) e mollitia (“moleza”). 

Williams (2010) localiza em diferentes escritores antigos o uso desses termos e a 

própria descrição negativa das características anteriores, como em Lucano, Catulo, Cipião 

 
145 Palavra mais comum para se referir a “mulher” no latim, embora também exista Mulier que referenciava 

“feminino” e “mulher” também. Conley (2019) estabelece uma diferença no uso destas duas palavras nas fontes 

escritas, enquanto a primeira é um termo respeitoso e neutro, aplicado a uma mulher distinta moral e socialmente 

(p. 6), a segunda era utilizada em determinados momentos para denotar uma promiscuidade sexual ou uma 

maturidade. Por essas colocações, preferimos utilizar o primeiro conceito romano. 



115 

 

Emiliano, Suetônio, Marcial, entre outros. Para este trabalho, focaremos no uso do termo 

effeminatus pela proximidade do termo com nossa contemporaneidade. 

Outras noções importantes de serem contextualizadas para esta pesquisa referem-se a 

vir e virtus, tendo sido este segundo apresentado ainda no primeiro capítulo, mas que aqui terá 

sua noção ampliada. O termo vir perpassa por sua associação principal com a figura do 

“homem”, mas que, em um sentido próximo ao nosso, denotaria “macho”, podendo também 

se relacionar aos órgãos masculinos (Thuillier, 2013, p. 73). Mais do que isso, é um esposo 

ativo que cumpre com as práticas sexuais próprias do seu “gênero”, reafirmando assim sua 

própria posição enquanto vir (Thuillier, 2013, p. 75). 

Esse vir se contrapunha ao comportamento feminino e à própria figura feminina, mas 

também ao chamado puer, termo que denotava os jovens meninos sem pelos faciais ou 

corporais. Embora tivesse relação com a juventude, também carregava um sentido sexual, de 

juventude com traços femininos e um possível receptor no sexo. Aqui é importante lembrar 

que, no caso dos romanos, as relações sexuais com esse puer eram normalizadas e até 

incentivadas, desde que este não fosse um romano livre. Ao mesmo tempo, o puer livre 

poderia ser alvo do desejo masculino e até mesmo interpretar o papel passivo nas relações 

com escravos, prostitutos ou homens livres, desde que mantivesse a discrição (Thuillier, 2013, 

p. 76). 

A virilidade desse vir estaria associada também ao seu papel insertivo no sexo, tanto 

oralmente quanto analmente ou vaginalmente, fosse com homens ou com mulheres. O vir 

deveria assumir uma postura viril de penetração: “Em contrapartida, ser penetrado 

sexualmente não pode ser senão coisa de efeminado, de um homem que abdicou de sua 

virilidade, ao menos parcialmente” (Thuillier, 2013, p. 82-83). 

Como outra principal característica desse vir, temos a presença dos pelos faciais e 

corporais. A barba seria uma simbologia de que se abandonava a adolescência e se chegava à 

idade adulta: o puer se transformava em um vir, simbolizando inclusive o abandono de 

possíveis papéis receptores no sexo que, por ocasião, tivesse tido, para assumir sua virilidade. 

O ato de depilar os pelos corporais ou mesmo os faciais seria condenado, pois seria associado 

à feminilidade e à efeminação (Thuillier, 2013, p. 105; 107). 

Como últimas características definidoras desse vir, teríamos a observância de se evitar 

uma preocupação demasiada com a aparência ou mesmo ser muito tagarela com mulheres 

(Thuillier, 2013, p. 108; 113), não manifestar abertamente seus sentimentos (Thuillier, 2013, 

p. 119) e exercer sua coragem física e dominação sobre “o outro” e sobre as mulheres. Aqui 



116 

 

adentramos a noção de virtus, apresentada enquanto um valor viril, uma coragem militar de 

defesa de sua pátria (Thuillier, 2013, p. 114). Virtus também podia abranger o ideal de 

masculinidade que perpassava pela figura do vir: a coragem, o domínio, a força, fazendo 

referência até mesmo ao conceito de imperium, enquanto essa capacidade de governo que o 

imperador possuía. 

Ao se encaixar um indivíduo enquanto um effeminatus, não apenas se denotava sua 

feminilidade referente a um papel receptor, ao cuidado excessivo com a aparência ou à 

depilação, mas também sua ausência de virtus, ou seja, sua incapacidade de exercer seu papel 

dominador, que era um valor fundamental para o homem. Era um covarde e fraco e, quando 

associada à figura do imperador, transmitia sua incapacidade de exercer o imperium. 

Voltando à documentação, ao descrever as vestes de Heliogábalo enquanto sacerdote 

de Elagabal em Emesa, Herodiano apresenta uma composição visual exótica e efeminada. 

Aqui devemos nos lembrar do que foi discutido no segundo capítulo, muito com base na 

estudiosa Osowski (2016), sobre a representação e a identidade presentes nas roupas para os 

romanos, que, quando percebidas nos orientais, eram tidas como estranhas. Mais do que isso, 

eram compreendidas a partir de uma dualidade de “gênero”, que nos transporta para os ideais 

de “masculinidade” e “feminilidade” do Império Romano.  

Não por acaso, cor, design e joias eram aspectos da moda que os romanos 

associavam às mulheres, e não é coincidência que os autores romanos 

frequentemente considerassem os homens do Oriente Próximo especialmente 

efeminados. Ver o Oriente Próximo através de ideias sobre gênero e masculinidade 

foi outra maneira útil para os autores greco-romanos contrastarem uma sociedade 

oriental mais "feminina" com uma sociedade greco-romana virtuosa e "masculina"146 

(Osowski, 2016, p. 5). 

Herodiano (V 3, 6-7, p. 249-250), além de afirmar que o ainda Vário Bassiano se 

vestia no estilo bárbaro em público, também descreve o uso de túnicas douradas e roxas, de 

mangas compridas, e vestes que iam até os pés, bordadas nas mesmas cores. Além disso, 

chega a compará-lo “às belas estátuas de Dionísio”147. 

Desse trecho, para além da questão das vestes e adornos para as quais já chamamos 

atenção, temos a comparação do jovem imperador com a divindade Dionísio ou Baco na 

mitologia romana, que representava o vinho, as festas e a fertilidade. Segundo Silva (2021, p. 

 
146 "Not by accident, color, design, and jewelry were all aspects of fashion which the Romans associated with 

women, and it is no coincidence that Roman authors frequently viewed Near Eastern men as especially 

effeminate. Viewing the Near East through ideas about gender and masculinity was another useful way for 

Greco-Roman authors to contrast a more “feminine” Eastern society with a virtuous, “masculine” Greco-Roman 

society" 
147 "las hermosas estatuas de Dioniso". 



117 

 

99-100), a figura do deus é representada, em determinados mitos, como um jovem que transita 

entre as fronteiras de gênero, o que, para ele, uma divindade, seria algo aceitável. No entanto, 

quando essa associação é feita a Bassiano, por mais que ressalte a juventude, ainda reside um 

tom crítico nessa dissidência de gênero do futuro imperador. 

Após afirmar que, em sua parada durante o inverno em Nicomédia, Heliogábalo teria 

executado danças rituais frenéticas em honra a Elagabal, Herodiano (V 5, 3-4, p. 255) relata 

que, já como imperador, ele usava tecidos de alto custo nas cores púrpura e ouro, se adornava 

com colares e braceletes e usava uma coroa coberta de ouro e pedras preciosas. Além disso, 

destaca novamente seu aspecto performático ao afirmar que aparecia ao som de flautas e 

tambores. 

Em conexão com essa descrição, Herodiano afirma em outro trecho (V 5, 5, p. 255) 

que sua avó, Júlia Mesa, demonstrava insatisfação ao vê-lo com esses trajes e tentava 

convencê-lo a mudar sua roupa para vestes romanas, pois tinha medo de que tais vestimentas, 

estranhas e bárbaras, incomodassem os romanos “por não estarem acostumados e pensarem 

que aquelas vestimentas não eram apropriadas para homens, mas para mulheres”148. 

No trecho acima, temos, para além de outra descrição de suas vestes, a informação de 

que Júlia Mesa mostrou contrariedade a esse aspecto, o que revela que esse era um fato que 

merecia preocupação, mesmo ainda no início de seu governo. Após todo o complô de golpe 

contra Macrino e a busca de legitimação de Heliogábalo junto aos Antoninos e aos Severos, 

preocupar-se com a forma como o imperador se comportava frente aos limites da virtus 

denota a importância desse elemento na sociedade romana. 

Acreditamos que, apenas ao adentrar nos escritos de Herodiano, já demonstramos a 

presença e a possibilidade de se trabalhar gênero e sexualidade na Roma Antiga. O destaque 

da fonte nas roupas, adornos e danças que faziam parte do cotidiano de Heliogábalo, além da 

preocupação de sua avó, revela que o effeminatus era um desviante da ordem romana. Sua 

existência ia contra os valores que definiam a concepção do que era ser um “homem” e contra 

características que ressaltariam o que entendemos hoje por “masculinidade”. 

Por Herodiano, podemos perceber que existe uma conotação negativa em aspectos 

comportamentais do imperador, os quais podemos refletir a partir do uso de gênero enquanto 

categoria de análise histórica. E aqui cabe tecer algumas importantes reflexões. 

 
148 “por no estar acostumbrados y pensar que aquellos atavíos no eran propios de hombres sino de mujeres”. 



118 

 

O uso de gênero como uma categoria possível de ser analisada historicamente teve 

como uma de suas contribuições mais destacadas o livro da historiadora norte-americana Joan 

Scott, Gender and the Politics of History (1988), em que a autora realiza um estudo 

aprofundado sobre as mulheres e as relações de gênero em uma perspectiva histórica e teórica, 

dedicando um de seus capítulos, “Gênero: uma categoria útil de análise histórica”, a discutir 

de forma mais teórica as problemáticas que envolvem o gênero. Tal capítulo foi 

posteriormente traduzido e transformado em artigo (1995). 

Em consonância com Scott (1995, p. 75), podemos entender que gênero está muito 

mais relacionado a uma perspectiva de substituição do determinismo biológico, que 

condicionava os corpos aos seus sexos, ignorando as dissidências e desvios, do que a um 

posicionamento político em contato direto com o feminismo. A importância de um estudo que 

leve em consideração tanto mulheres quanto homens perpassa pelo entendimento de que suas 

experiências e ações não estão isoladas, antes se relacionam, e através dessa relação existe 

uma influência que afeta ambos e constitui a própria ordem dos papéis atribuídos a cada 

gênero. 

Scott (1995, p. 75) acrescenta ainda uma consideração que muito nos interessa para 

este capítulo, em relação ao gênero enquanto indicação das construções culturais que 

perpassam as sociedades, atestando não somente os papéis a serem cumpridos por homens e 

mulheres, mas também impondo uma identidade a um corpo sexuado. Quando utilizamos essa 

categoria neste eixo do trabalho, nossa preocupação reside no desvio da ordem romana 

referente ao virtus que Heliogábalo demonstrou. Existiam “padrões de gênero” a serem 

seguidos na época, responsáveis por demarcar as diferenças entre o vir e a femina. 

Herodiano (V 5, 9, p. 257) acrescenta à sua narrativa sobre Heliogábalo que ele 

dançava ao redor dos altares dedicados a Elagabal, acompanhado de diferentes instrumentos e 

também de mulheres fenícias. Aqui, para além de uma aproximação religiosa com o aspecto 

performático, algo já discutido no segundo capítulo, existe também um ressaltamento de uma 

feminilidade em sua prática de dança, que o unia a mulheres. 

Mais adiante (Herodiano, V 6, 10, p. 260), esse ressaltamento também é visível 

quando o escritor antigo afirma que, nas festas dedicadas ao deus-sol, o imperador era 

frequentemente visto dançando, “e não tentou esconder seus vícios”149, logo após descrever o 

uso de maquiagem em seus olhos e bochechas, “desfigurando seu rosto naturalmente bonito 

 
149 “y no trataba de ocultar sus vicios”. 



119 

 

com maquiagens lamentáveis”150. O imperador falhava em cumprir sua virtus por meio de sua 

forte aproximação com comportamentos e elementos considerados femininos, o que, 

posteriormente, segundo Herodiano, causaria o desgosto de todos, em especial dos soldados. 

Quando tudo o que antes era considerado respeitável decaiu nesse estado de delírio 

desenfreado, todos, e especialmente os soldados, começaram a demonstrar seu 

desgosto e desconforto. Sentiram aversão por ele ao vê-lo com o rosto maquiado, 

com mais exagero do que o permitido a uma mulher decente, e vestido 

efeminadamente com colares de ouro e vestidos leves, dançando de tal forma que 

todos o notassem151 (Herodiano, V 8, 1-3, p. 263). 

No trecho acima, novamente o escritor antigo ressalta que o uso da maquiagem, de 

suas vestes e adornos e de sua prática de danças eram malvistas. O imperador, enquanto 

effeminatus, causava desordem, desvio e rejeição. A representação de Heliogábalo em 

Herodiano a partir do eixo desviante perpassa muito por uma conexão entre sua identidade 

cultural oriental e seu aspecto religioso. Parece existir uma intenção de ressaltar que seu 

aspecto oriental, em relação às vestes, adornos e maquiagem, bem como sua adoração a 

Elagabal, em relação às danças, destacava características femininas que o tornavam um 

effeminatus. 

Essa representação, tal como destacamos no segundo capítulo, está relacionada à 

própria visão que os romanos possuíam em relação aos povos do Oriente, ou seja, enquanto 

efeminados. Mediante a relação que Herodiano estabelece entre a identidade cultural de 

Heliogábalo e seu desvio dos padrões de gênero enquanto uma falha pessoal, acreditamos que 

Herodiano realmente era um grego de origem ou, ao menos, não originário do Oriente, pois 

ignora elementos do imperador que não estavam necessariamente relacionados à emulação de 

uma femina, mas que correspondiam aos seus aspectos culturais. 

Voltando-nos novamente para Scott (1995, p. 89), a autora considera que o gênero 

“fornece um meio de decodificar o significado e de compreender as complexas conexões entre 

várias formas de interação humana”, centrando-se na busca pelas formas pelas quais o 

conceito de gênero legitima e estrutura as relações sociais, compreendendo as formas 

particulares pelas quais é construído e a “natureza recíproca do gênero e da sociedade”. 

 

 
150 “afeando su rostro, hermoso de natural, con maquillajes lamentables”. 
151 “Cuando todo lo que antes se consideraba respetable hubo caído en aquel estado de desenfrenado delirio, todo 

el mundo, y en especial los soldados, empezaron a mostrar su disgusto e inquietud. Sentían aversión por él al 

verlo con la cara maquillada, con más exageración que la permitida a una mujer decente, y ataviado 

afeminadamente con collares de oro y vestidos ligeros, bailando de tal forma que todos se fijaran en él”. 



120 

 

Através dessa perspectiva apresentada por Scott (1995), o uso do gênero nos permite 

compreender que a sociedade romana era permeada por determinados valores que atingiam 

diretamente as relações sociais e moldavam suas interações. Existiam expectativas e 

características a serem atendidas que, ao serem ignoradas, provocavam reações negativas. 

A representação realizada por Herodiano demonstra que colocar Heliogábalo em uma 

posição de effeminatus, baseando-se fortemente em sua origem oriental, o colocava em uma 

visão negativa frente aos seus leitores. Era uma reafirmação dos estereótipos que os romanos 

associavam aos orientais. Além disso, Herodiano reforçava a posição de alteridade que 

permeava não apenas a religião e elementos culturais, mas também a própria questão de 

gênero. Esse “outro” não apenas adorava um deus em formato de pedra, rejeitava as vestes 

romanas e ressaltava sua identidade síria, mas também se desviava da virtus e, 

consequentemente, do que era ser um vir. 

Continuando nossa exposição documental, passemos agora para Dião Cássio. Já no 

início do capítulo, o escritor antigo menciona nomes pelos quais o jovem Avito ficou 

conhecido, sendo estes “Falso Antonino”, “Assírio”, “Tiberinus” e “Sardanápalo”. Esses 

nomes faziam referência, respectivamente, à sua suposta ligação parental com Caracala, sua 

origem síria, seu fim envolvendo o rio Tibre e uma comparação que Dião faz entre 

Heliogábalo e um rei assírio com esse nome (século VII a.C.). 

Segundo Silva (2021, p. 107-108), Sardanápalo é conhecido por meio do escritor 

Diodoro Sículo, de final do século I a.C. e início do século I d.C., que afirma que o rei assírio 

usava tanto roupas femininas quanto maquiagens, similar às representações sobre 

Heliogábalo. Aqui temos uma clara ligação com as narrativas encontradas anteriormente em 

Herodiano. Além disso, o governante teria tido muitos concubinos e concubinas e morrido em 

meio a uma orgia. Se em Herodiano se destacava a relação próxima entre a origem oriental de 

Heliogábalo e sua efeminação, em Dião Cássio o effeminatus é associado muito mais à luxúria 

e ao sexo. 

Seguindo a narrativa, Dião Cássio afirma que Heliogábalo “se desviava para todas as 

práticas mais vergonhosas, ilegais e cruéis, com o resultado de que algumas delas nunca antes 

conhecidas em Roma…”152. Esse trecho aparece logo após um elogio prestado pelo escritor 

antigo ao imperador em relação à sua clemência para com aqueles que o insultaram por 

palavras e ações motivadas por cartas de Macrino (LXXX 3, 2, p. 443). Isso parece indicar 

 
152 “he drifted into all the most shameful, lawless, and cruel practices, with the result that some of them, never 

before known in Rome…” 



121 

 

que, mesmo sendo capaz de realizar atos bons, Heliogábalo estava imerso na crueldade e na 

vergonha, existindo um desejo de relacioná-lo à impudicitia. 

Quando falamos de impudicitia, estamos contrapondo diretamente esse conceito a 

outro, pudicitia, que se relacionava à virtude da femina, envolvendo pureza sexual e 

fidelidade. Quando aplicada aos homens, “frequentemente se refere à integridade sexual ideal 

do cidadão romano nascido livre...153”. Essa virtude, quando violada, resultava na impudicitia, 

a qual, segundo Williams (2010, p. 191), podia envolver lascívia e indecência, sem 

necessariamente significar que o homem havia sido penetrado, mesmo que desempenhasse o 

papel sexual de receptor na penetração. Em Dião Cássio, a representação de Heliogábalo 

como luxurioso evidencia seu comportamento sexual, mas também sua colocação enquanto 

effeminatus. 

Essa impudicitia e essa representação enquanto effeminatus atingem um dos seus 

auges quando Dião Cássio afirma, em dois trechos diferentes, o desejo de Heliogábalo de ter 

suas partes íntimas retiradas. Primeiramente, o escritor menciona que ele havia planejado 

amputar seus genitais, destacando que a motivação era puramente sua efeminação: “Ele havia 

planejado, de fato, cortar completamente seus genitais, mas esse desejo foi motivado apenas 

por sua efeminação”154 (LXXX 11, 1, p. 457). Mais adiante, Dião Cássio faz uma afirmação 

ainda mais ousada: “Ele levou sua lascívia a tal ponto que pediu aos médicos que 

construíssem uma vagina feminina em seu corpo por meio de uma incisão, prometendo-lhes 

grandes somas por isso”155  (LXXX 16, 6; 17, 1, p. 471). 

Esses trechos evocam questionamentos importantes: o que significaria essa 

representação de um vir desejando ser emasculado156 e, mais que isso, ter um órgão sexual 

diferente do seu? Estaríamos diante de um imperador que, pela linguagem atual, poderia ser 

considerado uma mulher trans? 

Em uma matéria da BBC News Brasil, pela repórter de cultura Yasmin Rufo, 

publicada em 21 de novembro de 2023, é informado que o Museu Britânico, North 

Hertfordshire, em Hitchin, Londres, alterou os dados de uma exposição sobre Heliogábalo, 

trocando os pronomes masculinos por femininos e concluindo que o imperador se tratava de 

uma mulher trans. Como justificativa para tal interpretação, os responsáveis se basearam em 

 
153 “often refers to the ideal sexual integrity of the freeborn Roman citizen...” 
154 "He had planned, indeed, to cut off his genitals altogether, but that desire was prompted solely by his 

effeminacy". 
155 “He carried his lewdness to such a point that he asked the physicians to contrive a woman's vagina in his body 

by means of an incision, promising them large sums for doing so”. 
156 Remoção dos órgãos sexuais masculinos externos, incluindo tanto o pênis quanto o escroto. 



122 

 

uma passagem de Dião Cássio (LXXX 16, 5, p. 469), na qual, ao receber um homem em seus 

aposentos e ser saudado, o imperador pede que não o chame de senhor, pois ele é uma 

senhora. 

Ainda na matéria, são tragas duas falas por parte do museu em relação a essa 

consideração de Heliogábalo enquanto mulher trans, primeiramente um porta-voz do 

estabelecimento afirmou que a identificação dos pronomes mais adequados é uma atitude 

educada e respeitosa para com as pessoas do passado. Posteriormente, o membro do 

departamento cultural do North Herts Council, responsável pela administração do museu, 

Keith Hoskins, declarou que textos como o de Dião Cássio possuem evidências da preferência 

do imperador pelo tratamento feminino. 

A notícia sobre a decisão do museu nos oferece uma perspectiva de diálogo entre o 

presente e o passado. Ao se basear em uma das fontes antigas sobre o imperador e imprimir 

uma preocupação e problemática do mundo contemporâneo, é feita uma atividade de reflexão 

que inclusive poderia responder uma de nossas perguntas anteriores, contudo seria o 

suficiente de justificativa? Como podemos relacionar esse acontecimento de nossa época com 

os trechos de Dião Cássio, que afirmam um desejo de ser emasculado ou mesmo de ter uma 

vagina no lugar de seus órgãos genitais de nascimento? 

O historiador alemão Filippo Carlà-Uhink (2017, p. 3), conceitua “transgênero” 

enquanto uma categoria desenvolvida na década de 1990, um conceito que abrangia e definia 

a experiência de “adotar elementos (desde roupas até características anatômicas) geralmente 

atribuídos a um gênero que não corresponde ao seu sexo de nascimento”157, além disso, 

afirma que uma identidade transgênero só é formada a partir da última década do século XX, 

já que entende que um novo vocabulário tem a capacidade de gerar o objeto que define. 

Concordamos com Carlà-Uhink (2017) na clara percepção de que o conceito de 

“transgênero” é próprio do seu tempo e somente na evocação de seu desenvolvimento que 

temos sujeitos pertencentes a essa categoria, logo tornar esse termo já anacrônico em outro 

mais específico, como transexual, transfere uma ótica atual inexistente no passado, se 

revelando enquanto uma falha tentativa de conectar uma figura histórica a demandas que 

existem no presente. 

Muito mais interessante seria perceber que os comportamentos ou performances 

transgênero, ou seja, a adoção de vestimentas, adereços e papéis socioculturais divergentes às 

 
157 “adopt elements (from clothes to anatomical characteristics) generally attributed to a gender which does not 

correspond to their sex at birth”. 



123 

 

normas impostas a determinado gênero, estão presentes já na Antiguidade, a partir do 

entendimento que ao assumirem comportamentos que não eram atribuídos, segundo a cultura 

que estava inserida, ao seu sexo de nascimento, apresentavam uma imagem associada ao que 

podemos definir enquanto performances transgêneros (Carlà-Uhink, 2017, p. 3). 

Compreender que esses sujeitos dissidentes existiram ao longo das sociedades, confere 

uma historicidade as suas existências. Por mais que não pertençam as categorias atuais, seus 

comportamentos e desejos ainda revelam que os envolvimentos entre pessoas do mesmo 

gênero e a existência de corpos que se aproximavam de “desvios” às formas de vivência 

masculina e feminina de sua época, eram uma realidade e merecem ser reconhecidos e 

estudados. 

A Vita Heliogabali, tal qual o escrito de Dião Cássio, destaca o aspecto feminino de 

Heliogábalo. Nessa fonte, existe uma significante intenção em mostrar o imperador enquanto 

alguém que não controlava seus impulsos sexuais e agia de forma lascívia e, ao mesmo 

tempo, enquanto um effeminatus. A impudicitia atribuída a ele se mostra tanto em sua 

efeminação quanto em suas práticas sexuais. 

Além disso, recriava a história de Páris, em casa, desempenhando ele mesmo o papel 

de Vénus. De repente, deixava cair aos pés as suas vestes e, com uma mão sobre o 

seio e outra sobre as partes pudendas, ajoelhava-se nu e erguia o traseiro, que 

esticava e oferecia ao enrabador. Assumia também no rosto a expressão que os 

pintores dão a Vénus e depilava todo o corpo, considerando que o principal desfrute 

da vida consistia em parecer digno e ao mesmo tempo capaz de satisfazer o prazer 

do maior número de pessoas possível (Vita Heliogabali, V 4-5, p. 193). 

A encenação que a fonte faz referência é ao mito grego que retrata a guerra de Troia, 

presente no escrito grego, Ilíada, no qual é apresentado o rapto da esposa do governador de 

Esparta, Helena, por um dos filhos do rei de Troia, Páris. Em determinado ponto da narrativa 

são apresentadas algumas deusas olimpianas, dentre elas, Afrodite, deusa grega do amor, 

beleza e prazer, aqui colocada com o seu nome romano, Vênus, a qual o jovem Antonino teria 

interpretado em encenações, é interessante notar a associação do trecho entre a feminilidade 

do imperador e sua lascívia. 

Em análise desse mesmo trecho, Silva (2019, p. 258) aponta uma tradição na 

representação do imperador enquanto “dramático, teatral e feminino”, nesse fragmento, por 

exemplo, ele é associado a uma deusa feminina ligada aos prazeres por meio de uma 

encenação. Além disso, a autora chama atenção para um tom crítico da fonte em relação a sua 

preocupação com depilação, o que era considerado depreciativo dentro do contexto de virtus. 



124 

 

Mais adiante na fonte, em uma espécie de enumeração de todos seus excessos, são 

dedicadas páginas para explorar diferentes atos de maldade, luxúria e efeminação, algo que 

destacamos ainda no primeiro capítulo. Dentre as narrativas temos a afirmação de que ele 

usava túnicas de ouro e em púrpura e túnicas persas com pedras preciosas, bem como tinha 

pedras preciosas até mesmo nos sapatos, além disso, “De modo a ficar ainda mais bonito e 

com rosto mais parecido ao de uma mulher, decidiu usar também um diadema com pedras 

preciosas” (Vita Heliogabali, XXIII 4-5, p. 215-216). 

Ainda na temática de vestes, a História Augusta aponta o uso público de “dalmática” 

(Vita Heliogabali, XXVI 2, p. 219), que em nota de rodapé na mesma página, é explicada 

enquanto uma túnica longa, feita em lã, da região da Dalmácia158, que deveria ser usada em 

privado, sendo associada a homens efeminados. 

Mais adiante, é narrada a prática do imperador de ir aos banhos acompanhado de 

mulheres, as depilando e depilando a sua barba com o mesmo instrumento (Vita Heliogabali, 

XXXI 7, p. 226). Na História Augusta existem diferentes menções a Heliogábalo em 

companhia de mulheres, é dito que ele andava em um carro puxado por belas mulheres nuas 

enquanto ele era levado também nu, “A um pequeno carro de uma única roda, atrelava quatro 

belíssimas mulheres, ou duas de cada vez, ou três, ou mais, e assim se passeava, muitas vezes 

nu, puxando elas o carro, também nuas” (Vita Heliogabali, XXIX 2, p. 223). 

Em outro trecho é colocado que ele teria convocado a sua mãe a participar do senado 

romano, algo que nunca teria acontecido anteriormente e que foi visto como uma decisão que 

afrontava o mos maiorum, subvertendo a separação natural da época entre viri159 e feminae160. 

Depois, logo a partir do primeiro dia em que o senado se reuniu, ele mandou 

convocar a sua própria mãe para o senado. Quando ela chegou, foi convidada a 

sentar-se junto dos cônsules e participou nos trabalhos de redação, ou seja, ela 

assistiu como terceiro à elaboração dum senátus-consulto. Ele foi o único dos 

imperadores sob quem uma mulher ingressou no senado, tomando o lugar de um 

homem, como se fosse alguém muito ilustre. (Vita Heliogabali, IV 1, p. 191);  

Já enquanto imperador, levava em suas viagens um cortejo de seiscentos veículos onde 

estavam incluídas proxenetas161, alcoviteiras162, meretrizes, prostitutos e debochados163.  

 
158 Província romana que abrangia a maior parte dos modernos estados da Albânia, Croácia, Bósnia e 

Herzegovina, Montenegro e Sérvia. 
159 Plural de vir. 
160 Plural de femina. 
161 Pessoa que explora a prostituição de outras, lucrando com seus ganhos. 
162 Referia-se a mulheres que intermediavam relações amorosas, podendo também facilitar os encontros com 

prostitutas. 
163 No sentido de jovens prostitutos ou mesmo homens submissos. 



125 

 

Na verdade também se diz que, enquanto imperador, levava um cortejo de seiscentos 

veículos, alegando que o rei persa viajava com dez mil camelos e que Nero se tinha 

feito ao caminho com quinhentas carruagens. O motivo para tantos veículos era o 

grande número de proxenetas, alcoviteiras, meretrizes, prostitutos e debochados bem 

fornidos de órgãos genitais. (XXXI 5-6, p. 226). 

Como última parte dessa enumeração feita pela Vita Heliogabali que gostaríamos de 

destacar, está sua associação ao luxo em uma perspectiva de extravagância, com descrições de 

suas vestes e adornos que já mencionamos, mas também no uso de pedras preciosas em 

determinados objetos que ele utilizava. Segundo o escrito ele tinha “veículos adornados com 

pedras preciosas e ouro, desprezando os que tinham prata, marfim ou bronze” (XXIX 1, p. 

223), havia pavimentado caminhos com raspadas de ouro e de prata (XXXI 8, p. 227) e até 

mesmo suas necessidades fisiológicas eram feitas em recipientes de ouro, vasos múrrinos e de 

ónix164 (XXXII 3, p. 227). 

O que podemos empreender inicialmente dessas narrativas da História Augusta? 

Existe nessa fonte uma clara intenção em associar Heliogábalo a um effeminatus. Tanto na 

forma como se vestia quanto em seu comportamento, são feitas insinuações e acusações de 

sua proximidade com uma femina, não somente em questão de relações, mas em seu próprio 

jeito de ser. Acreditamos que por mais que exista uma ligação, tal qual presente em 

Herodiano, entre essa efeminação e sua identidade cultural síria, é clara a intenção de associá-

lo as feminae, não à toa, é representado frequentemente entre elas. 

A Vita Heliogabali se preocupa em destacar uma impudicitia em torno do imperador 

que abrangia sua efeminação e também sua luxúria, mesclada com uma vaidade, como 

quando é registrado que nunca repetia calçados ou anéis (Vita Heliogabali XXXII 1, p. 227). 

Talvez possamos pensar que a representação busca colocar que sua efeminação o tornava 

impudicus165, com um comportamento luxurioso que contrariava os valores do virtus, em uma 

sequência de atos que demonstra que enquanto um effeminatus e impudicus, Heliogábalo era 

não apenas um mal governante, mas também uma persona que com seu corpo ofendia os 

valores romanos relacionados ao virtus e pudicitia. 

Mantendo um olhar crítico em relação aos documentos trabalhados, é importante 

lembrar que tais representações evocam acusações que iam contra o próprio mos maiorum, 

pois emulava o princípio do vir, tal conceito alcançava o cidadão romano enquanto uma 

 
164 O rodapé 137 presente na página 227 afirma que eram vasos consideravelmente valiosos, importados do 

Oriente e da Germânia. 
165 Aquele que emulava a impudicitia. 



126 

 

persona respeitosa e viril na sociedade romana, e em um tom de superioridade frente a outros 

povos. 

De acordo com o exposto acima, podemos perceber que o apontamento da imoralidade 

nas personae poderia ser utilizada como uma forma de controle sobre os corpos, essas normas 

morais romanas estavam enraizadas na sociedade e suas acusações poderiam influir de forma 

considerável naqueles que fossem acusados. Mais adiante, Edwards (2002, p. 26) afirma que 

essas acusações eram “parte fundamental do vocabulário político da elite na Roma antiga”166, 

era um campo de disputas que articulavam as linguagens. 

Ao compreender essas questões, podemos refletir que as representações de effeminatus 

e impudicus em Heliogábalo perpassam por acusações contra a moralidade que tinham um 

peso na sociedade romana, logo as narrativas em torno do imperador, partindo do 

entendimento que os homens romanos e os antigos costumes (mores maiorum167) são “os 

fundamentos da res Romana” (Edwards, 2002, p. 20), evocavam uma memória negativa, 

imprópria e desrespeitosa deste para com o Império Romano. 

Acreditamos que as representações evocadas pelas fontes em relação a sua efeminação 

partem do desejo de descreditar a memória de Heliogábalo, contudo pensamos que a reflexão 

não se encerra aqui, antes é permeada pelas narrativas que supõe uma considerável ligação do 

imperador com o feminino, se existe essa narrativa, ela também deve ser problematizada, é 

necessário que não tenhamos uma visão normativa sobre o passado. 

De acordo com Carlà-Uhink (2017, p. 20) existem registros de reis helenísticos e 

imperadores romanos que aparentemente realizaram atos considerados atualmente enquanto 

transgêneros, partindo principalmente de uma perspectiva performática para reivindicar uma 

conexão particular com divindades ou uma natureza divina para si. Para o autor, as transições 

de gênero são possíveis de serem observadas no mundo clássico, mas perpassam muito mais 

por um âmbito performativo de contato com o divino, como pode ser observado na narrativa 

da Vita Heliogabali que afirma que Heliogábalo se travestia como a deusa Vênus, ou mesmo 

nos tipos de vestes que o imperador utilizava enquanto sacerdote de Elagabal. 

 Para além de Heliogábalo, as fontes antigas romanas apresentam ainda outras 

narrativas de imperadores que passam por acusações de efeminação e travestismo. O escritor 

antigo, Suetônio, que em A vida dos doze Césares (2012) registra diferentes imperadores que 

passaram por essas acusações, como Augusto (27 a.C.-14 d.C.) que teria sido chamado de 

 
166 “were a fundamental part of the political vocabulary of the elite in ancient Rome”. 
167 Plural de mos maiorum. 



127 

 

efeminado e acusado de queimar os pelos das pernas com nozes em brasas, para que os pelos 

crescessem mais macios (2012, p. 86); Calígula (37-41 d.C.) que aparecia em público com 

vestes consideradas femininas, como vestidos de seda com cauda, tamancos de mulher ou 

mesmo em trajes representando a deusa Vênus (2012, p. 169); Otão (69 d.C.) que é 

comparado ao requinte de uma dama, depilando todo o corpo, raspando a barba e aplicando 

uma técnica para que a mesma não crescesse (2012, p. 252). 

Os exemplos acima mostram performances que eram lidas pelos romanos enquanto 

efeminadas, próprias para as mulheres e mais do que isso, revelam a existência de uma 

mentalidade em relação aos corpos dos effeminati168, por mais que possamos questionar a 

veracidade das narrativas, elas demonstram que as acusações partem de prerrogativas em 

relação a existência desses sujeitos que se desviavam do conceito de virtus e se aproximavam 

do que era próprio do mundo das feminae. 

Concordamos com Carlà-Uhink (2017) que essas transições de gênero presentes no 

mundo antigo estão inseridas em um âmbito performático, mas pensamos que para além do 

âmbito religioso, também estariam inseridas no cotidiano, com narrativas que apontam 

práticas de auto cuidado, vaidade e luxúria que dialogam diretamente com o que os romanos 

entendiam por hábitos próprios para as feminae. 

Esses entendimentos que os romanos possuíam em torno do que constituía o vir e a 

femina não perpassam por atos únicos e isolados, mas antes estão inseridas em um contexto 

maior, de condutas que atravessaram gerações enquanto as mais apropriadas a serem 

performadas, ou seja, repetidas. A partir do mos maiorum que regia a sociedade romana, são 

construídas normas sobre os comportamentos e corpos, e tal qual defendido por Butler (2002, 

p. 314), o estabelecimento de normas sociais e culturais perpassa por uma repetição constante 

intitulada pela autora de “performance”, assim, interpretamos que essa repetição é capaz de 

atravessar até mesmo séculos e o effeminatus que já era um problema nos imperadores 

iniciais, continua sendo ainda no século III. 

A performance seria manifestada através de atos performativos que funcionam 

enquanto enunciados autorizados do discurso que revelam uma teia de autorização e punição 

aos atos manifestados. Esses enunciados performativos são percebidos em batismos, 

inaugurações, sentenças judiciais, entre outros acontecimentos/documentos que realizam uma 

ação e ao mesmo tempo conferem poder vinculativo ao que foi realizado. A performatividade 

 
168 Plural de effeminatus. 



128 

 

seria uma esfera perpassada pelo poder atuante na fala, produzindo aquilo que nomeia (Butler, 

2002, p. 316). 

 O conceito de performatividade apresentado por Butler (2002) é um processo pelo 

qual ocorre as construções das identidades sem necessariamente revelar quem são esses 

sujeitos, antes estes perpassam por atos performativos que já foram autorizados pelo discurso. 

Assim, os mores maiorum quando problematizados em um aspecto de normas relativas as 

noções de virtus atravessam os discursos de poder romanos em torno de como essa 

“masculinidade” e “feminilidade” devem ser performadas. As repetições proferidas, por 

exemplo, nas narrativas escritas, servem para reforçar o cumprimento dos atos performativos 

de acordo com o esperado. 

As narrativas apresentadas nesse tópico em relação a Heliogábalo perpassam por 

discursos que o criticam, a partir de sua falha em atender as performances requeridas. O 

desvio narrado nas fontes apresenta uma figura que interferia na ordem romana, na forma 

como os atos performativos deveriam ser cumpridos e assim o controle exercido sobre os 

corpos falhava em atingi-lo em sua totalidade. O elemento do controle falho pode ser 

observado ainda nas suas preferências para a corte imperial e cargos políticos, ou mesmo na 

demonstração de sua identidade cultural síria. 

A representação de Heliogábalo enquanto um effeminatus e de sua impudicitia é 

anterior aos próprios escritores, se inserindo em discursos repetidos pelo mos maiorum, que 

contribuíram para o estabelecimento de ideias que o moviam. Esses discursos moldam esse 

“eu” que fala, ou seja, os escritores antigos, e assim nomeiam o que se encaixa ou não na 

ordem romana, “Quando há um “eu” que pronuncia ou fala e, consequentemente, produz um 

efeito no discurso, há primeiro um discurso que o precede e o possibilita, um discurso que 

forma na linguagem a trajetória obrigatória de sua vontade”169 (Butler, 2002, p. 317). 

O acesso a realidade da efeminação em Heliogábalo se torna algo irreal, pois o que as 

fontes escritas nos permitem ver são os atos performativos do imperador que, segundo os 

escritores antigos, não se encaixavam na performance desejada pelos produtores dos 

discursos, contudo, ao mesmo tempo Heliogábalo está inserido na performance de sua 

identidade cultural oriental, o que pode nos revelar tanto alguém que estava performando de 

acordo com sua identidade, como alguém que representava uma efeminação na Antiguidade 

que ia contra os valores romanos. 

 
169 “Cuando hay un "yo" que pronuncia o habla y, por consiguiente, produce un efecto en el discurso, primero 

hay un discurso que lo precede y que lo habilita, un discurso que forma en el lenguaje la trayectoria obligada de 

su voluntad”. 



129 

 

3.2. Luxúria e homoerotismo 

 As representações em torno do contexto do homoerotismo em Roma são permeadas 

por diferentes narrativas nas fontes antigas que demonstram ter sido uma prática recorrente e 

aceitável, contudo tal qual outros aspectos da vida romana, era permeado por um conjunto de 

normas sociais. Segundo Williams (2010, p. 18) como principal diretriz do comportamento 

sexual em relação ao homem tem-se a obrigação de que exercesse o papel insertivo em atos 

de penetração, existindo uma ligação do ato de penetrar com a dominação, enquanto o ser 

penetrado simbolizaria a subjugação, envolvia as próprias estruturas sociais hierárquicas. 

Para além dessa norma social, o autor ainda inclui que fossem homem ou fossem 

mulheres, o que deveria ser observado, para além do papel sexual a ser desempenhado, era 

seu status social, se resumindo a uma proibição as relações sexuais com homens e mulheres 

livres, com exceção da esposa, enquanto os escravizados/as, prostitutos/as e não cidadãos 

exerceriam a função sexual fora do casamento (Williams, 2010, p. 19). 

Por último, Williams (2010, p. 19) afirma que também havia uma tendência a uma 

preferência pelos corpos jovens e sem pelos, assim quando se pensa nos parceiros do homem 

romano, se tinha mulheres ou meninas (feminae e puellae170) e homens ou meninos jovens 

(pueri, adolescentuli171 ou iuvenes172). Este ideal romano, no caso específico dos meninos, era 

desejável ao que consideramos hoje como “adolescente”, período entre 12 e 14 anos, com 

aparecimento de leves penugens de pelos e que chegava ao fim com a chegada da barba. Não 

devemos nos esquecer que essa tendência ainda deveria se encaixar nas normas acima. 

Essas normas e tendências revelam que a sociedade romana incluía em seu mos 

maiorum também o controle sexual. A existência dessa normas para as relações sexuais entre 

dois homens, revelam uma prática normalizada, mas que perpassava por um encaixe em 

limitações e proibições, que revelam sua difusão entre a sociedade romana, necessitando 

assim de repetições que geraram normatizações sobre a forma como os sujeitos deveriam agir. 

Novamente estamos diante de performances e atos performativos. 

Um sistema conceitual que dá origem à diretriz primordial de que um homem deve 

aparentar desempenhar o papel insertivo com suas parceiras, sejam elas homens ou 

mulheres, inclui necessariamente a compreensão de que é normativo (natural e 

normal, poderíamos dizer) que um homem deseje contato sexual com corpos 

masculinos e femininos igualmente. Tal perspectiva é evidente em textos que 

 
170 Plural de puella, que se refere à menina/moça. 
171 Diminutivo de adulescens (adolescente, jovem) que remetia a “jovenzinhos”, “mocinhos”, em um tom afeito 

ou mesmo perjorativo. 
172 Plural de iuvenis (jovem adulto), jovens entre a adolescência e a plena maturidade. 



130 

 

abrangem desde os primórdios até os mais recentes, em todos os gêneros literários, 

do grafite à poesia lírica173 (Williams, 2010, p. 20). 

 Junto a um comportamento effeminatus, as fontes antigas em relação a Heliogábalo 

apresentam uma figura que transgrediu as normas relativas ao comportamento sexual. 

Desobedecendo as duas primeiras regras que regulavam os envolvimentos sexuais, 

Heliogábalo é representado enquanto um desviante, manifestando assim novamente um 

discurso de alguém que abalava a ordem romana em sua essência. 

Nesse tópico estaremos preocupados em analisar a presença do homoerotismo escritos 

nas fontes antigas sobre Heliogábalo, percebendo a forma como essas narrativas estão em 

consonância com a associação de Heliogábalo enquanto rompedor da ordem romana. Para 

além disso, destacaremos a associação do imperador com uma depravação sexual que muitas 

vezes estava relacionado com a visão que os romanos tinham em relação aos orientais, e por 

vezes é narrado juntamente com o destaque para sua efeminação. 

Antes de adentrar propriamente no homoerotismo, como primeira análise desse tópico 

em relação às fontes escritas, iniciaremos pelos casamentos de Heliogábalo como forma de 

introduzir o aspecto depravado que os escritores antigos representam. 

Dião Cássio (LXXX 9, 1-4, p. 457; 459) atribui ao imperador impressionantes cinco 

casamentos com mulheres diferentes e dois casamentos, em momentos diferentes, com a 

mesma mulher. O escritor antigo afirma que ele teria se casado com Cornélia Paula, com o 

pretexto de querer ser pai mais cedo, se divorciado desta e então coabitado com Aquília 

Severa, se separado, se casado em momentos diferentes com outras quatro mulheres, e então 

retornado a Aquília. Para esse trabalho destacaremos a figura de sua segunda e última esposa, 

Aquília Severa, a qual era uma virgem vestal. 

[...] Posteriormente, divorciou-se de Paula, alegando que ela tinha alguma 

imperfeição no corpo, e coabitou com Aquília Severa, violando assim a lei de forma 

flagrante; pois ela era consagrada a Vesta, e, no entanto, ele a profanou de forma 

impia. De fato, teve a ousadia de dizer: "Fiz isso para que filhos divinos pudessem 

nascer de mim, o sumo sacerdote, e dela, a suma sacerdotisa." Assim, vangloriou-se 

de um ato pelo qual deveria ter sido açoitado no Fórum, jogado na prisão e depois 

condenado à morte. No entanto, não manteve nem mesmo essa mulher por muito 

tempo, mas casou-se com uma segunda, uma terceira, uma quarta e ainda outra; 

depois disso, retornou a Severa174 (LXXX 9, 1-4, p. 457; 459). 

 
173 “A conceptual system that gives rise to a prime directive that a man should appear to play the insertive role 

with his partners, whether they are male or female, necessarily includes an understanding that it is normative 

(natural and normal, we might say) for a man to desire sexual contact with male and female bodies alike. Such a 

perspective is evident in texts ranging from the earliest to the latest times, in all genres of writing from graffiti to 

lyric poetry”. 
174 “Afterwards he divorced Paula on the ground that she had some blemish on her body, and cohabited with 

Aquilia Severa, thereby most flagrantly violating the law; for she was consecrated to Vesta, and yet he most 



131 

 

 As virgens vestais eram um grupo composto por seis sacerdotisas virgens 

subordinadas ao Colégio dos Pontífices175 e adoradoras da deusa Vesta, relacionada ao fogo 

de Vesta guardado em Roma. A admissão das meninas perpassava por um processo criterioso, 

permitindo a entrada de meninas de seis a dez anos de idade, sem deficiência e com ambos os 

pais vivos, os quais não poderiam ser libertos e necessitavam de um histórico de cumprimento 

das responsabilidades religiosas e sociais. Após serem admitidas e passarem por um ritual, as 

vestais eram emancipadas do poder de seu pai e passavam a serem responsabilidade do 

pontifex maximus176 (Sauter, 2017, p. 2-3). 

Por um período de trinta anos, gozavam de diferentes privilégios que as contrastavam 

fortemente com outras mulheres romanas, sendo uma das organizações religiosas mais antigas 

e importantes de Roma (Beard; North; Price, 1998, p. 51). Contudo, estavam munidas de 

deveres, como manter aceso o fogo de Vesta, produzir ingredientes para rituais de outros 

grupos públicos, assistir os pontífices e preservar sua virgindade, cujo descumprimento 

resultava na morte por enterramento viva (Sauter, 2017, p. 3). Algumas condenações podem 

ser encontradas em Suetônio, especialmente durante o governo de Domiciano (81-96 d.C.), 

quando o imperador ordenou que uma vestal chamada Cornélia fosse enterrada viva e seus 

estupradores açoitados até a morte (Suetônio, 2012, p. 291). 

Essas informações ajudam a compreender o destaque das virgens vestais na sociedade 

romana, cujas vidas estavam profundamente entrelaçadas ao Império e ao sistema religioso. 

Seus deveres eram vistos com extrema seriedade, especialmente a virgindade, cuja 

preservação era vinculada à integridade da própria cidade. Nesse contexto, a atitude de 

Heliogábalo em se casar com Aquília Severa, uma vestal, configurava não apenas uma 

transgressão social e religiosa, mas também um risco potencial à própria vida, evidenciando 

mais uma vez a representação do imperador como alguém que rompia abertamente com os 

valores do mos maiorum e desafiava a ordem romana. 

 A narrativa da relação de Heliogábalo com Aquília Severa é registrada também nas 

outras duas fontes principais sobre o imperador. A Vita Heliogabali (VI 6, p. 194) afirma de 

 
impiously defiled her. Indeed, he had the boldness to say: “1 did it in order that godlike children might spring 

from me, the high priest, and from her, the high-priestess." Thus he plumed himself over an act for which he 

ought to have been scourged in the Forum, thrown into prison, and then put to death. However, he did not keep 

even this woman long, but married a second, a third, a fourth, and still another; after that he returned to Severa”. 
175 Mais alto corpo sacerdotal na Roma Antiga, responsável pela supervisão da religião estatal, que reunia o 

Pontifex Maximus (o sumo sacerdote), outros pontífices, as virgens vestais, entre outros indivíduos com deveres 

religiosos. 
176 Mais alto sacerdote na Roma Antiga, o chefe do Colégio dos Pontífices. Responsável por zelar pela ordem 

religiosa e realizar rituais importantes. Figura influente na República romana, durante o império, logo a partir de 

Augusto (27 a.C.-14 d.C.) se tornou um dos títulos imperiais, ligando a religião ao poder imperial. 



132 

 

forma breve que ele cometeu incesto177 com uma virgem vestal, enquanto Herodiano (V 6, 2, 

p. 257) relata que Heliogábalo retirou-a do serviço de Vesta e a fez sua esposa. Junto à 

narrativa de Dião Cássio, essas fontes mostram a associação do governante com uma vestal 

como um crime contra os ritos e a ordem romana, representando novamente o imperador 

como alguém que desrespeitava o mos maiorum. 

Esse casamento, por si só, já evidenciaria que Heliogábalo se comportava de forma 

desviante em seus envolvimentos sexuais e afetivos com mulheres, mas as fontes oferecem 

ainda outros detalhes. Enquanto a Vita Heliogabali destaca o incestum do imperador, 

adentrando em um espectro mais político, Herodiano e Dião Cássio enfatizam aspectos 

religiosos e de virtus relacionados à união. Herodiano relata que o imperador enviou uma 

carta ao senado se desculpando pela sua atitude, a qual associa a um crime e à impiedade, mas 

justificando o casamento como justo e sagrado por unir um sacerdote e uma sacerdotisa (V 6, 

2, p. 257-258). 

Dião Cássio, por sua vez, é categórico em condenar a ação de Heliogábalo, afirmando 

que ele violou uma lei publicamente e profanou Aquília de forma ímpia, embora também 

registre que o imperador justificou o ato religiosamente, desejando gerar filhos divinos a 

partir da união entre dois sacerdotes. De forma mais condenatória que Herodiano, Dião afirma 

que Heliogábalo merecia ser punido com açoitamento, prisão e até a morte (LXXX 9, 3, p. 

459). 

Ambos os autores registram falas do imperador que revelam uma tentativa de 

justificativa religiosa para a ação, associando a dimensão religiosa ao cotidiano do imperador, 

especialmente aos seus relacionamentos sexuais. Ao colocar Elagabal como prioridade, 

Heliogábalo parece ter buscado utilizar a união entre sua figura sacerdotal e um elemento 

religioso romano de grande destaque, as vestais, para promover uma “orientalização” de 

Roma, ou, mais especificamente, para elevar o deus-sol sírio à posição máxima das 

divindades na cidade. 

 A manobra de Heliogábalo se mostra consideravelmente arriscada, como falamos 

anteriormente, tanto a vestal quanto o seu parceiro eram punidos, o próprio Dião Cássio 

afirma que ele deveria sofrer castigos. Acreditamos que esse também foi um dos fatores que 

contribuiu para a ruína posterior do imperador, pois atingia diretamente o mos maiorum, 

 
177 A virgem vestal era um corpo pertencente a figura do Império, logo se relacionar com ela era considerado um 

incestum, termo que para os romanos estava relacionado a um significado de sacrilégio, pois era uma figura 

aquém dos cidadãos particulares, além disso, sua virgindade estava relacionada ao bem-estar romano, quando 

perdia esse status, a vestal trazia um abalamento à sociedade romana. 



133 

 

quebrando performances repetidas a séculos e tentando instaurar um novo ato performativo, 

ou seja, a união oriental e ocidental por meio do rompimento da ordem romana. 

Para além do aspecto religioso, as fontes escritas atribuem um novo elemento aos seus 

casamentos, algo que poderíamos compreender como tentativa de reafirmar sua virilidade, ou 

seja, sua virtus. Herodiano afirma que Heliogábalo fingiu se apaixonar por Aquília Severa, 

“para que não houve dúvidas sobre sua virilidade”178 (V 6, 2, p. 257) e já Dião Cássio, ao 

falar sobre seu primeiro casamento com Cornélia Paula, coloca o desejo do imperador de se 

tornar pai mais cedo, mas ironiza com a seguinte afirmação: “ele que nem sequer podia ser 

homem!”179 (LXXX 9, 1, p. 457). 

Herodiano e Dião Cássio chamam atenção para o aspecto da virtus no imperador, 

enquanto o primeiro afirma a tentativa de seu ressaltamento, o segundo ironiza sua falta e 

duvida até mesmo de seu posto enquanto vir. 

Dião Cássio adiciona ainda outros detalhes. Seus casamentos e relações sexuais com 

outras mulheres, de forma “ilegal”, partiam unicamente do desejo de imitar a forma como se 

portavam nesses momentos quando estivesse com seus amantes masculinos (LXXX 13, 1, p. 

461; 463). Essa narrativa de Dião ressalta novamente uma efeminação do imperador, 

evocando seu desejo de se portar como uma femina até mesmo nas relações sexuais, o que, 

obviamente, também destaca um homoerotismo receptor por parte do imperador.  

Mas este Sardanapalo, que achou por bem fazer até os deuses coabitarem sob a 

devida forma do casamento, viveu ele próprio com a mais licenciosidade do 

princípio ao fim. Casou-se com muitas mulheres e teve relações sexuais com ainda 

mais sem qualquer sanção legal; contudo, não era que ele próprio precisasse delas, 

mas simplesmente queria imitar suas ações quando se deitasse com suas amantes e 

queria obter cúmplices em sua lascívia associando-se a elas indiscriminadamente. 

Ele usava seu corpo tanto para fazer quanto para permitir muitas coisas estranhas, 

que ninguém suportava contar ou ouvir...180 (Dião Cássio, LXXX 13, 1, p. 461; 463). 

 Em outros trechos, Dião Cássio destaca dois homens específicos que estiveram em 

contato sexual com o imperador. O primeiro é Hiérocles (LXXX 14, 4, p. 465), um escravo 

cário que havia sido cocheiro de Heliogábalo. Este atraiu o governante pela sua beleza e 

performance sexual, o que lhe garantiu uma posição de destaque no governo de seu amante. 

Dião chega a afirmar que Hiérocles era mais influente que o próprio imperador e a relação 

 
178 “para que no hubiera ninguna duda sobre su virilidad”. 
179 ““he who could not even be a man!” 
180 “But this Sardanapalus, who saw fit to make even the gods cohabit under due form of marriage, lived most 

licentiously himself from first to last. He married many women, and had intercourse with even more without any 

legal sanction; yet it was not that he had any need of them himself, but simply that he wanted to imitate their 

actions when he should lie with his lovers and wanted to get accomplices in his wantonness by associating with 

them indiscriminately. He used his body both for doing and allowing many strange things, which no one could 

endure to tell or hear of...”. 



134 

 

entre ambos era uma “paixão ardente e firmemente fixada”. Por mais que o escritor antigo 

afirme que outros homens foram honrados por serem seus aliados ou por terem se unido 

sexualmente com Heliogábalo, o imperador era a "esposa, amante e rainha" de Hiérocles.  

[...] E finalmente — voltando agora à história que comecei — ele foi agraciado em 

casamento e foi chamado de esposa, amante e rainha. Trabalhava com lã, às vezes 

usava rede para o cabelo e pintava os olhos, borrando-os com chumbo branco e 

alcaneta. Certa vez, de fato, raspou o queixo e realizou um festival para marcar o 

evento; mas depois disso mandou arrancar os pelos, para parecer mais com uma 

mulher. E frequentemente reclinava-se ao receber as saudações dos senadores. O 

marido dessa "mulher" era Hierocles, um escravo cário, outrora favorito de Górdio, 

com quem aprendera a conduzir uma carruagem. Foi nesse contexto que conquistou 

o favor do imperador por um acaso extraordinário. Parece que, em certa corrida, 

Hiérocles caiu de sua carruagem bem em frente ao trono de Sardanapalo, perdendo o 

capacete na queda. Ainda imberbe e adornado com uma coroa de cabelos loiros, 

atraiu a atenção do imperador e foi imediatamente levado às pressas ao palácio; e lá, 

com seus feitos noturnos, cativou Sardanapalo mais do que nunca e tornou-se 

extremamente poderoso. [...] Certos outros homens também eram frequentemente 

honrados pelo imperador e se tornavam poderosos, alguns por terem se juntado à sua 

revolta e outros por terem cometido adultério com ele. Pois ele desejava ter a 

reputação de cometer adultério, para que também nesse aspecto pudesse imitar as 

mulheres mais obscenas; e frequentemente se deixava apanhar em flagrante, em 

consequência do que costumava ser violentamente repreendido por seu "marido" e 

espancado, a ponto de ficar com os olhos roxos. Sua afeição por esse "marido" não 

era uma inclinação leve, mas uma paixão ardente e firmemente arraigada, tanto que 

ele não apenas não se irritava com tal tratamento severo, mas, ao contrário, o amava 

ainda mais por isso e desejava, de fato, fazê-lo César181 (LXXX 14, 4, p. 465). 

 Nesses trechos de Dião Cássio, novamente é ressaltado um aspecto feminino no 

comportamento de Heliogábalo, mas agora unido a um contexto sexual. Não é somente o uso 

da maquiagem e a depilação do rosto que o remetiam a uma femina, mas a própria forma 

como se comportava. O aspecto sexual no imperador é ressaltado a partir de uma ideia de 

depravação e submissão. Dião afirma seu desejo de ser visto como um adúltero, como as 

mulheres dissolutas, se envolvendo com outros homens e se deixando ser flagrado, o que 

 
181 “"[...] And finally,—to go back now to the story which I began,—he was bestowed in marriage and was 

termed wife, mistress, and queen. He worked with wool, sometimes wore a hair-net, and painted his eyes, 

daubing them with white lead and alkanet. Once, indeed, he shaved his chin and held a festival to mark the 

event; but after that he had the hairs plucked out, so as to look more like a woman. And he often reclined while 

receiving the salutations of the senators. The husband of this "woman" was Hierocles, a Carian slave, once the 

favourite of Gordius, from whom he had learned to drive a chariot. It was in this connexion that he won the 

emperor's favour by a most remarkable chance. It seems that in a certain race Hierocles fell out of his chariot just 

opposite the seat of Sardanapalus, losing his helmet in his fall, and being still beardless and adorned with a 

crown of yellow hair, he attracted the attention of the emperor and was immediately rushed to the palace; and 

there by his nocturnal feats he captivated Sardanapalus more than ever and became exceedingly powerful. [...] 

Certain other men, too, were frequently honoured by the emperor and became powerful, some because they had 

joined in his uprising and others because they committed adultery with him. For he wished to have the reputation 

of committing adultery, so that in this respect, too, he might imitate the most lewd women; and he would often 

allow himself to be caught in the very act, in consequence of which he used to be violently upbraided by his 

“husband" and beaten, so that he had black eyes. His affection for this "husband'' was no light inclination, but an 

ardent and firmly fixed passion, so much so that he not only did not become vexed at any such harsh treatment, 

but on the contrary loved him the more for it and wished to make him Caesar in very fact". 



135 

 

resultava em espancamentos por parte de Hiérocles, que encaixavam o imperador em um 

papel submisso, próprio das feminae, frente ao seu “esposo”. 

O segundo caso sexual específico apresentado por Dião Cássio foi Aurélio Zótico, um 

atleta natural de Esmirna182, que atraiu o imperador por relatos que chegaram a este sobre o 

tamanho avantajado de suas partes íntimas. Levado para os aposentos do imperador em uma 

narrativa carregada de dramaticidade, teria sido acompanhado por uma imensa escolta, 

recebido o título de cubicularius183 e o nome de Avitus, adornado com guirlandas e 

recepcionado por um imperador dançante. Ao ver Heliogábalo, Aurélio teria feito uma 

saudação habitual, dirigindo-se como “Senhor Imperador” ao jovem Antonino; contudo, o 

imperador teria assumido "uma pose feminina encantadora, e virando os olhos para ele com 

um olhar enternecedor e respondido sem qualquer hesitação: 'Não me chame de Senhor, pois 

sou uma Dama."”184 (LXXX 16, 1-5, p. 469).  

Aurélio Zótico, natural de Esmirna, a quem também chamavam de "Cozinheiro", em 

homenagem à profissão de seu pai, incorreu no profundo amor e ódio do imperador, 

e por esta última razão sua vida foi salva. Este Aurélio não só tinha um corpo belo 

por toda parte, visto que era um atleta, mas, em particular, superava em muito todos 

os outros no tamanho de suas partes íntimas. Este fato foi relatado ao imperador por 

aqueles que estavam atentos a tais coisas, e o homem foi subitamente retirado dos 

jogos e levado a Comé, acompanhado por uma imensa escolta, maior do que Abgaro 

tivera no reinado de Severo ou Tirídates no de Nero. Ele foi nomeado cubicularius 

antes mesmo de ser visto pelo imperador, foi homenageado com o nome do avô 

deste, Avitus, foi adornado com guirlandas como em um festival e entrou no palácio 

iluminado pelo brilho de muitas tochas. Sardanapalo, ao vê-lo, levantou-se com 

movimentos rítmicos e, então, quando Aurélio se dirigiu a ele com a saudação 

habitual: "Meu Senhor Imperador, Salve!", inclinou o pescoço para assumir uma 

pose feminina encantadora e, virando os olhos para ele com um olhar enternecedor, 

respondeu sem hesitar: "Não me chame de Senhor, pois sou uma Dama"185. 

 Dião Cássio possui uma preocupação em apresentar um Heliogábalo muito ligado a 

femina, o que poderia novamente nos levar a refletir sobre o encaixe contemporâneo do 

imperador enquanto uma mulher trans, contudo, devemos analisar com cuidado essas 

 
182 Cidade portuária da Jônia, localizada na costa ocidental da Ásia Menor, atual Turquia. 
183 Título que remetia ao camareiro do palácio imperial, o qual tinha acesso direto aos aposentos do imperador. 
184 "a ravishing feminine pose, and turning his eyes upon him with a melting gaze, answered without any 

hesitation: "Call me not Lord, for I am a Lady." " 
185 "Aurelius Zoticus, a native of Smyrna, whom they also called "Cook,” after his father's trade, incurred the 

emperor's thorough love and thorough hatred, and for the latter reason his life was saved. This Aurelius not only 

had a body that was beautiful all over, seeing that he was an athlete, but in particular he greatly surpassed all 

others in the size of his private parts. This fact was reported to the emperor by those who were on the look-out 

for such things, and the man was suddenly whisked away from the games and brought to Kome, accompanied by 

an immense escort, larger than Abgarus had had in the reign of Severus or Tiridates in that of Nero. He was 

appointed cubicularius before he had even been seen by the emperor, was honoured by the name of the latter' s 

grandfather, Avitus, was adorned with garlands as at a festival, and entered the palace lighted by the glare of 

many torches. Sardanapalus, on seeing him, sprang up with rhythmic movements, and then, when Aurelius 

addressed him with the usual salutation, "My Lord Emperor, Hail!" he bent his neck so as to assume a ravishing 

feminine pose, and turning his eyes upon him with a melting gaze, answered without any hesitation: "Call me not 

Lord, for I am a Lady."". 



136 

 

representações. Se levarmos em consideração seu aparente comportamento feminino em 

relações sexuais apresentadas por Dião, estamos diante de um governante que é um exemplo 

de desviante das normas de sua sociedade. A forma como conduzia seus relacionamentos 

sexuais entrava em confronto com a própria ordem romana e exemplifica um indivíduo da 

Antiguidade que manifestava não apenas relações homoeróticas discordantes das normas, mas 

também comportamentos e práticas que o conectavam ao universo feminino. 

 Embora seja importante manter esse olhar crítico sobre as fontes e não nos 

esquecermos dos contextos em que são produzidas, também é essencial não termos um olhar 

heteronormativo sobre o passado estudado, e aqui nos posicionamos de acordo com Ribeiro 

Junior (2016, p. 22-23), que propõe a rejeição à heteronormatividade, “regime que regula 

corpos, gêneros e desejos, naturalizando o sujeito heterossexual e taxando como anormal 

qualquer indivíduo que escape a esse regime”, para dar espaço a um olhar que vislumbre as 

diversidades e multiplicidades de corpos e vivências na sociedade romana. 

Essa proposta de combate ao olhar heteronormativo sobre o passado entende que as 

concepções dos estudiosos em relação ao corpo e sexo dos antigos tendem a supor uma 

heteronormatividade que exclui as demais possibilidades, colocando como óbvios os 

envolvimentos entre homens e mulheres e olhando com desconfiança o que difere disso. É 

necessário “extinguir da análise histórica o olhar naturalizante sobre heterossexualidade” 

(Ribeiro Junior, 2016, p. 23) e problematizar concepções heteronormativas em relação ao 

passado. 

Assim, não devemos naturalizar, por exemplo, os discursos que atribuem a 

Heliogábalo os casamentos com outras mulheres e tornar como infundados seus 

envolvimentos homoeróticos. É necessário que nosso olhar crítico sobre a história não seja 

influenciado por posicionamentos que desconsiderem as multiplicidades e heterogeneidades 

possíveis de serem percebidas no passado. Devemos ter em mente que, por mais que esses 

envolvimentos homoeróticos não estejam tão bem fundamentados quanto seus casamentos 

com mulheres, através de outros tipos de fonte, as relações homoeróticas ainda eram um 

elemento da sociedade romana e devem ser levadas em consideração. 

Combater um olhar heteronormativo sobre o passado evita o próprio anacronismo, 

pois nos permite compreender que o mundo antigo não era povoado por entidades assexuadas, 

mas, antes, por indivíduos que manifestaram complexas redes de relações afetivas e sexuais 

que norteavam o próprio funcionamento de suas sociedades. Essas redes não eram compostas 

somente por um homem e uma mulher, mas também por outros indivíduos que representam a 



137 

 

heterogeneidade dos povos antigos em questões que hoje encaixamos enquanto gênero e 

sexualidade. 

 Um contribuinte para não se ter um olhar heteronormativo sobre o passado e 

compreender a dimensão desses diferentes corpos é a teoria queer. Apresentando uma 

possível definição para esta, Miskolci (2014, p. 8-9) a define enquanto “um rótulo que busca 

abarcar um conjunto amplo e relativamente disperso de reflexões sobre a heterossexualidade 

como um regime político-social que regula nossas vidas”. Tais regulações são impostas, 

abrangendo gênero e sexualidade, criando e mantendo desigualdades. 

Com surgimento no final da década de 1980, nos Estados Unidos, a teoria queer 

abarca o desenvolvimento de análises sobre a hegemonia política heterossexual, tomando-a 

não como natural ao ser humano, mas antes como norma regulatória envolvida em 

performances reiteradas e repetidas, impostas aos corpos relacionados aos seus gêneros. 

A importância das análises queer recai sobre a ideia de que a sexualidade é um 

dispositivo histórico de poder, ou seja, “conjunto heterogêneo de discursos e práticas sociais, 

uma verdadeira rede que se estabelece entre elementos tão diversos como a literatura, 

enunciados científicos, instituições e proposições morais” (Miskolci, 2009, p. 154-155), 

estabelecendo padrões de regulação e normatização sobre os corpos a partir de determinados 

critérios. 

Ao utilizarmos a teoria queer na análise desse eixo em relação a Heliogábalo, 

pretendemos tanto nos afastar de uma visão que heteronormatize a Antiguidade, não levando 

em consideração os diferentes afetos, corpos e relações que existiram, quanto compreender 

que as normas romanas em relação ao âmbito sexual perpassam pela constituição de um poder 

regulatório sobre os corpos e seus envolvimentos sexuais, com a formação de uma ordem a 

ser seguida dentro do mos maiorum, da qual as fontes escritas afirmam que Heliogábalo se 

desviou. 

Ressaltamos novamente o anacronismo em considerar Heliogábalo enquanto uma 

mulher trans ou mesmo enquanto homossexual ou bissexual. Contudo, é importante levar em 

consideração que a representação em torno de sua efeminação, como exemplificado no tópico 

anterior, e de seu homoerotismo estão presentes em fontes escritas antigas e em estudos de 

pesquisadores, o que ressalta um contexto que ultrapassa uma visão heteronormativa sobre o 

mundo antigo e torna necessário um olhar queer para uma análise cuidadosa. 

Ao abordar os imperadores romanos do século I, Suetônio apresenta narrativas que 

abordam os envolvimentos homoeróticos desses governantes, destacando suas falhas em 



138 

 

obedecer às normas que os abrangiam, fazendo assim papéis de receptores, se envolvendo em 

cenas luxuriosas que iam contra o ideal de moderação e mesmo se relacionando com outros 

viri. 

 Iniciando seu escrito com um indivíduo ainda da República Romana, Suetônio afirma 

que Júlio César (49 a.C. – 44 a.C.186) foi chamado de “o marido de todas as mulheres e a 

mulher de todos os maridos” (p. 35); Augusto (27 a.C. – 14 d.C.) teria feito o papel de 

receptor com o rei da Bitínia, Nicomedes IV (p. 33); Tibério Nero (14 – 37 d.C.) teria 

mandado construir um espaço dedicado a encenar orgias e espetáculos sexuais privados dos 

quais participava (p. 126); Galba (68 – 69 d.C.) tinha uma preferência por homens, ignorando 

os pueri e escolhendo viri maduros. Este mesmo imperador teria, inclusive, demonstrado 

afeições em público com um de seus concubinos (p. 144); entre outros imperadores. 

É importante ressaltar que essas narrativas do homoerotismo em diferentes 

imperadores vão para além do século I, alcançando outras épocas e outras fontes escritas 

antigas, demonstrando preocupações e problematizações desse elemento na forma como são 

representados, pois iam contra os valores apontados anteriormente por Williams (2010). 

Silva (2024, p. 199) chama atenção para a presença, na imaginação popular e nas 

representações artísticas, de “personagens da Antiguidade que desestabilizam padrões 

culturais e históricos de gênero e corpo, como andróginos, hermafroditas e os sujeitos 

classificados de forma genérica como eunucos”. 

O acesso e o estudo dessas figuras mostram-se desafiadores, pois recaem em 

problemáticas como a rara noção das práticas possíveis de serem observadas nas fontes, o que 

obriga as pesquisas a se centrarem nas representações; generalizações com categorias 

definidoras ligadas a fenômenos atuais; e os discursos elitizados que chegaram à nossa 

contemporaneidade, excluindo sujeitos subalternizados (Silva, 2024, p. 200). Contudo, esses 

personagens ainda estão presentes nas fontes antigas e nas mais diferentes sociedades, 

demonstrando a heterogeneidade de indivíduos e suas ambiguidades, que desafiam o olhar 

histórico sobre a forma como se estudam os personagens históricos. 

Um olhar queer possibilita levar em consideração que esses diferentes corpos estão 

inseridos no contexto romano, em fontes que revelam uma sociedade heterogênea. Além 

disso, a perspectiva queer permite analisar os discursos envolvidos nas regulações desses 

corpos, visando discipliná-los mediante o mos maiorum e encaixando aqueles que se 

 
186 Período que Júlio César esteve no poder enquanto ditador da República Romana, com o título de “dictator 

perpetuo”. 



139 

 

desviassem dessa ordem enquanto indivíduos abjetos. Aqui temos os termos que os próprios 

romanos adotavam negativamente para esses sujeitos, como é o caso de effeminatus, 

impudicus ou cinaedus, que explicaremos mais adiante. 

 A Vita Heliogabali também traz narrativas sobre os envolvimentos homoeróticos de 

Heliogábalo. Contudo, aqui Aurélio Zótico ganha maior destaque, o mesmo mencionado por 

Dião Cássio, o qual, segundo a História Augusta, teria sido o “esposo” do imperador. O 

imperador teria se juntado a ele em uma noite de núpcias, acompanhado de uma pronuba, e 

sua influência sobre o governante era tão significativa que era considerado marido de 

Heliogábalo (X 5, p. 200-201). 

Sobre Hiérocles, a Vita Heliogabali é breve, afirmando que o imperador possuía um 

amor tão grande por ele, a ponto de lhe beijar os órgãos genitais (VI 5, p. 194). Além disso, ao 

falar sobre as núpcias de Heliogábalo, afirma que esta aconteceu quando Aurélio estava 

doente (X 5, p. 201), o que remeteria ao trecho de apresentação de Aurélio por Dião Cássio, 

no qual o escritor antigo afirma que, com medo de perder sua posição, Hiérocles teria 

mandado dar uma poção a seu rival, a qual o privou de ter uma ereção durante sua estadia nos 

aposentos imperiais. 

[...] Então Sardanapalo imediatamente se juntou a ele no banho e, encontrando-o 

despido à altura de sua reputação, ardendo em uma luxúria ainda maior, reclinou-se 

sobre seu peito e jantou, como uma amante amada, em seu seio. Mas Hierocles, 

temendo que Zótico cativasse o imperador mais completamente do que ele próprio, e 

que, portanto, pudesse sofrer algum destino terrível em suas mãos, como 

frequentemente acontece no caso de amantes rivais, fez com que os copeiros, que 

estavam bem dispostos a ele, administrassem uma bebida que atenuasse a proeza 

masculina do outro. E assim Zótico, após uma noite inteira de constrangimento, por 

não conseguir obter uma ereção, foi privado de todas as honras que recebera e 

expulso do palácio, de Roma e, mais tarde, do resto da Itália; e isso lhe salvou a 

vida187 (Dião Cássio, LXXX 16, 6, p. 469). 

  Hiérocles e Aurélio Zótico são representados nas documentações enquanto exemplos 

de alianças negativas realizadas pelo imperador Heliogábalo. O que é condenado nas duas 

fontes não é necessariamente o envolvimento entre dois viri, mas o descumprimento do mos 

maiorum e a suposta maldade de ambos.  

 
187 "[...] Then Sardanapalus immediately joined him in the bath, and finding him when stripped to be equal to his 

reputation, burned with even greater lust, reclined on his breast, and took dinner, like some loved mistress, in his 

bosom. But Hierocles fearing that Zoticus would captivate the emperor more completely than he himself could, 

and that he might therefore suffer some terrible fate at his hands, as often happens in the case of rival lovers, 

caused the cup-bearers, who were well disposed toward him, to administer a drucr that abated, the other's manly 

prowess. And so Zoticus, after a whole night of embarrassment, being unable to secure an erection, was deprived 

of all the honours he had received, and was driven out of the palace, out of Rome, and later out of the rest of 

Italy; and this saved his life". 



140 

 

Sobre o primeiro, a Vita Heliogabali afirma que, próximo ao período de seu 

assassinato, os soldados, desgostosos com a forma como Heliogábalo vivia, exigiram que este 

afastasse de si os homens ruins e “regressasse aos bons valores, apartando de si sobretudo 

aqueles que, para sofrimento de todos, tinham muito poder sobre ele e aqueles que vendiam 

tudo o que vinha dele, fosse realidade ou ilusão” (XV 1, p. 205-206). Dentre esses estaria 

Hiérocles, que mais adiante é caracterizado como impudicus (XV 4, p. 206). 

Já Dião Cássio chama atenção para uma influência que ultrapassava a do próprio 

imperador, que desejava até mesmo torná-lo César. Essa paixão era tamanha que chegou a 

ameaçar sua avó e a entrar em desacordo com os soldados por sua afeição a Hiérocles (LXXX 

15, 4; 16, 1, p. 467). Além disso, Dião o apresenta como um personagem ambicioso ao narrar 

o uso da poção contra Aurélio, motivado pelo medo de que este cativasse demasiadamente o 

imperador (LXXX 16, 6, p. 468; 470). 

Aurélio Zótico é representado de forma mais neutra em Dião Cássio, sendo 

mencionado somente no episódio já citado. Contudo, na História Augusta, ganha um maior 

aprofundamento: sua considerável influência sobre Heliogábalo garantia-lhe uma posição 

destacada na sociedade. Com isso, ele vendia informações e planos falsos do imperador para 

os mais diferentes indivíduos, como se sua posição lhe garantisse saber de todas as palavras e 

gestos deste (X 2-4, p. 200). Essa ação de Aurélio representaria sua desonestidade e ambição 

pelo dinheiro. 

Sob ele, Zótico teve tanta influência que todos os responsáveis de cargos o 

consideravam o marido do senhor. Além disso, era este mesmo Zótico que, 

abusando desse tipo de intimidade, vendia todas as palavras e gestos de Heliogábalo 

— ainda que tudo aquilo não passasse de ilusão —, ameaçava uns, fazia promessas a 

outros, enganava a todos, assim reunindo uma enorme riqueza. Quando ficava só, 

abordava cada um deles, dizendo: “isto é o que disse sobre ti”, “isto é o que ouvi 

acerca de ti”, “isto é o teu futuro”. Assim são os homens deste jaez: quando 

admitidos numa excessiva familiaridade com um príncipe, vendem a fama dos maus 

e dos bons príncipes e, aproveitando-se da estultícia ou da ingenuidade dos 

imperadores que disso não se apercebem, alimentam-se de boataria infame (X 2-4, p. 

200). 

 É interessante notar que as representações em torno de Heliogábalo buscam tratá-lo e 

tratar aqueles ao seu redor como desviantes da ordem romana ou mesmo, a partir de uma 

perspectiva queer, como corpos abjetos. Segundo Miskolci (2017, p. 24), a abjeção “se refere 

ao espaço a que a coletividade costuma relegar aqueles e aquelas que considera uma ameaça 

ao seu bom funcionamento, à ordem social e política”. O abjeto representa, com sua própria 

existência, uma ameaça ao homogêneo e ao estável, pois interfere na ordem e no sistema por 

meio de seus atos, com atos performativos dissidentes. 



141 

 

 Ao encaixar Heliogábalo e seu círculo imperial enquanto abjetos, partimos do 

entendimento do conceito acima, como corpos que interferiam no mos maiorum e que, no 

âmbito sexual e afetivo, se desviavam das normas estabelecidas, tornando-se assim 

indesejados e alvo de críticas sobre seus comportamentos. 

Acreditamos que Heliogábalo era representado como um corpo abjeto, com suas 

conexões e identidade cultural interferindo na ordem romana e relegando-o a uma posição de 

anormal. Os trechos que narram os soldados exigindo o afastamento do imperador de 

determinados sujeitos (Vita Heliogabali, XV 1, p. 205-206) ou mesmo quando sua avó 

sugeriu que mudasse suas vestes orientais para as romanas (Herodiano, V 5, 5, p. 255) 

compõem representações de tentativas de terceiros de reencaixá-lo no padrão romano. 

No primeiro capítulo, ao tratar da corte imperial, destacamos como Heliogábalo se 

cercou de pessoas consideradas de baixa estirpe social, o que resultou em críticas por parte 

dos escritores antigos sobre os indivíduos que o imperador escolhia manter próximos a si. 

Nesse tópico, gostaríamos de ressaltar a presença recorrente de prostitutos e meretrizes como 

figuras que conectavam o feminino, o homoerotismo e a lascívia ao imperador. 

Na Vita Heliogabali, é afirmado que, em banquetes, ele priorizava, ao seu lado, 

prostitutos, com os quais trocava carícias e toques (XII 4, p. 203), e que, em determinada 

ocasião, reuniu, em edifícios públicos, as meretrizes de todos os lugares de Roma e discursou 

perante elas de forma semelhante a uma parada militar, bem como debateu sobre os tipos de 

posições e prazeres. A essa reunião teriam se unido posteriormente proxenetas, prostitutos e 

rapazes dissolutos, enquanto o próprio imperador, vestido de mulher e com o seio à mostra, 

prometeu-lhes donativos como se fossem soldados (XXVI 3-5, p. 220). 

Reuniu em edifícios públicos todas as meretrizes do circo, do teatro, do estádio e de 

todos os lugares, incluindo os banhos, discursou perante elas como se fosse numa 

parada militar, chamando-lhes camaradas, e debateu com elas todos os tipos de 

posições e de prazeres. Depois convocou para essa parada proxenetas, prostitutos 

vindos de toda a parte, assim como os miúdos e os rapazes mais dissolutos. E 

apresentando-se perante as meretrizes vestido de mulher, de seio descoberto, e 

perante os prostitutos com o aspecto dos miúdos que se prostituem, depois de 

arengar prometeu-lhes um donativo de três moedas de ouro, como se fossem 

soldados, e pediu-lhes que pedissem aos deuses para que ele encontrasse outros que 

merecessem ser-lhe por estes mesmos recomendados (Vita Heliogabali, XXVI 3-5, 

p. 220). 

 No trecho acima, temos a conexão entre a efeminação e a luxúria do imperador. Sua 

caracterização vestido como mulher denota um aspecto luxurioso a tal ato; não se tratava de 

um simples gosto pelo aspecto de femina, mas, antes, de uma espécie de associação com 



142 

 

aspectos femininos que o colocavam em um papel de luxúria e de ligação com o âmbito 

sexual. 

Na passagem que citamos anteriormente, em que Dião Cássio afirma que Heliogábalo 

pede a Aurélio Zótico que o chame não de senhor, mas de senhora (LXXX 16, 5, p. 469), 

percebemos outro momento de associação às feminae. Contudo, entendemos que aqui, muito 

mais do que uma afirmação de “identidade transgênero”, está explícito um papel de 

submissão sexual por parte do imperador diante do atleta famoso que recebeu em seus 

aposentos. 

A associação de Heliogábalo à femina perpassa principalmente o âmbito sexual, mas, 

em determinados trechos, ressaltam-se também performances transgênero do imperador, 

como em seu casamento com Hiérocles, no qual é dito por Dião Cássio que ele era chamado 

por nomeações femininas, como rainha, amante e esposa (LXXX 14, 4, p. 465). Tecer 

reflexões que substituam uma visão anacrônica de Heliogábalo enquanto mulher trans, para 

pensar as performances transgênero que são representadas nas fontes escritas, nos parece 

contribuir para uma visão não heteronormativa sobre o passado e possibilita uma análise 

queer sobre sua figura, comprometida em estudar os diferentes corpos antigos. 

Mais adiante, a Vita Heliogabali afirma que o imperador ordenou que fossem 

entregues “às meretrizes, aos proxenetas e aos prostitutos que residiam dentro da cidade o 

equivalente a um ano do tributo pago ao povo romano” (XXVII 7, p. 221), sendo que teria 

prometido o mesmo valor àqueles e àquelas que residiam fora da cidade. Segundo o rodapé 

116, na página 222, esse tributo consistia em cereal, ouro, prata ou roupas. 

Posteriormente, outro trecho chama atenção para mais uma benesse do imperador para 

com as prostitutas, ao entregar moedas de ouro às meretrizes presentes em todos os lugares de 

Roma, como o circo, o teatro e o anfiteatro (Vita Heliogabali, XXXII 9, p. 228). 

Essas passagens da História Augusta ressaltam uma conexão considerável de 

Heliogábalo com figuras ligadas ao sexo, o que torna a representação do imperador associada 

à impudicitia. A abjeção de seu corpo estava presente até mesmo naqueles que o cercavam, 

com um círculo imperial que estimulava rompimentos na ordem romana e desestruturava o 

mos maiorum. 

Considerar o corpo do imperador enquanto abjeto nas representações das fontes 

escritas antigas perpassa pelo entendimento de que sua presença e, mais especificamente, seu 

governo o tornavam indesejável para aqueles que o representavam e, de acordo com estes, 

também para os grupos de poder de sua época, como os soldados. 



143 

 

Dião Cássio afirma que Heliogábalo usava seu corpo para atos promíscuos, destacando 

de forma moralizante suas idas noturnas a tabernas, nas quais, usando perucas, exercia a 

função de “vendedora mercantil”, uma espécie de atendente ou vendedora, mas que também 

estava associada à prostituição; sua frequência em bordéis, nos quais expulsava as meretrizes 

e ele mesmo se prostituía; e a reserva de um quarto no palácio para seus encontros sexuais, no 

qual ele, tal qual as prostitutas, ficava nu à porta do quarto, balançando a cortina, oferecendo-

se com uma voz suave e comovente e cobrando dinheiro de seus parceiros. 

[...] Ele ia às tavernas à noite, usando uma peruca, e lá exercia o ofício de vendedor 

ambulante. Frequentava os bordéis notórios, expulsava as prostitutas e se prostituía 

ele mesmo. Finalmente, reservou um quarto no palácio e lá cometeu suas 

indecências, sempre nu à porta do quarto, como fazem as prostitutas, sacudindo a 

cortina pendurada em argolas de ouro, enquanto, com uma voz suave e comovente, 

solicitava aos passantes. Havia, é claro, homens especialmente instruídos para 

desempenhar seu papel. Pois, como em outros assuntos, também neste negócio, ele 

tinha numerosos agentes que procuravam aqueles que melhor o agradavam com suas 

torpezas. Ele cobrava dinheiro de seus clientes e se vangloriava de seus ganhos; 

também disputava com seus associados nessa ocupação vergonhosa, alegando que 

tinha mais amantes do que eles e que ganhava mais dinheiro. Era assim, agora, que 

ele se comportava com todos que mantinham tais relações com ele...188 (Dião 

Cássio, LXXX 13, 2-4, p. 463). 

O trecho acima representa o imperador de uma forma extremamente lasciva. Aqui, sua 

associação à uma femina é complementada por uma devassidão que rompia com os valores 

romanos. Ele não é somente um effeminatus que, segundo Williams (2010, p. 137), poderia 

ser uma acusação direcionada também àquele que desempenhasse o papel insertivo nas 

relações sexuais e/ou fosse um mulherengo, adúltero ou mesmo um jovem buscando 

conquistar a atenção feminina. Heliogábalo é atacado em relação à sua imoralidade; ele era 

um cinaedus. 

Explicando o termo cinaedus, Williams (2010, p. 193-194) afirma que seu uso mais 

frequente era direcionado para descrever um homem penetrado analmente, contudo possuía 

um contexto mais amplo em sua conceituação. Trata-se de um termo advindo do grego 

kinaidos, que referenciava um dançarino oriental efeminado, utilizador de tímpano ou 

pandeiro, que balançava de forma sugestiva suas nádegas como incentivo ao sexo anal. 

 
188 "[...] He would go to the taverns by night, wearing a wig, and there ply the trade of a female huckster. He 

frequented the notorious brothels, drove out the prostitutes, and played the prostitute himself. Finally, he set 

aside a room in the palace and there committed his indecencies, always standing nude at the door of the room, as 

the harlots do, and shaking the curtain which hung from gold rings, while in a soft and melting voice he solicited 

the passers-by. There were, of course, men who had been specially instructed to play their part. For, as in other 

matters, so in this business, too, he had numerous agentes who sought out those who could best please him by 

their foulness. He would collect money from his patrons and give himself airs over his gains; he would also 

dispute with his associates in this shameful occupation, claiming that he had more lovers tan they and took in 

more money. This is the way, now, that he behaved toward all alike who had such relations with him...". 



144 

 

Williams considera que tal homem falha na reprodução dos padrões tradicionais de 

comportamento masculino. 

O cinaedus ostentava sua violação das normas de masculinidade, sendo considerado 

um “desviante de gênero, um ‘não-homem’ que quebrou as regras do comportamento 

masculino e cujo transtorno efeminado pode muito bem ser incorporado no sintoma particular 

de buscar ser penetrado”189 (Williams, 2010, p. 197). Contudo, Williams ressalta na mesma 

página a possibilidade de que esse homem acusado de cinaedus ainda pudesse se envolver em 

práticas sexuais com mulheres, bem como o fato de que um homem penetrado sexualmente 

não se caracterizava automaticamente como um. 

Complementando sua fala, Williams (2010, p. 196) afirma que o insulto de cinaedus a 

outro homem romano o associava à dança, ao papel sexual de ser penetrado e ao próprio 

Oriente em si, em um "contraste de gênero entre orientais decadentes e efeminados e romanos 

virtuosos e másculos"190. 

Refletindo sobre esse aspecto de efeminação associado aos orientais, o historiador 

Martin Icks (2017, p. 66) afirma que, enquanto o papel sexual insertivo, a destreza militar e a 

coragem no campo de batalha eram marcas de masculinidade, a mollitia era caracterizada pela 

preocupação com a aparência, depilação do corpo, apetites exagerados por sexo, comida e 

bebida, uso de cosméticos e, claro, o papel de receptor no sexo. Esses elementos eram 

associados a um excesso de luxo advindo de um mundo oriental decadente. 

Aos olhos dos gregos e romanos, povos "orientais", como os persas e os sírios, 

caracterizavam-se pela extravagância, pelo luxo e pela servilidade, sendo, portanto, 

mais adequados para serem escravos do que guerreiros. Dificilmente considerados 

homens, eram geralmente considerados pervertidos sexuais imorais que se 

encharcavam de perfume e se cercavam de eunucos – criaturas com as quais, de 

qualquer forma, tinham muito em comum. Portanto, não é surpreendente que a 

figura do rei oriental efeminado ocupasse um lugar de destaque no imaginário greco-

romano191 (Icks, 2017, p. 67). 

As representações de Heliogábalo nas fontes escritas perpassam elementos que, em 

nosso entendimento, visam construir sua imagem enquanto um cinaedus. Sua associação à 

dança, ao papel receptor, suas vestimentas, luxúria, cercamento de pessoas relacionadas ao 

 
189 "gender-deviant, a “nonman” who has broken the rules of masculine comportment and whose effeminate 

disorder might well be embodied in the particular symptom of seeking to be penetrated" 
190 "gendered contrast between decadent, effeminate Easterners and virtuous, masculine Romans". 
191 “In the eyes of the Greeks and Romans, ‘Oriental’ peoples like the Persians and the Syrians were 

characterized by extravagance, luxury and servility, and hence were more fitted to be slaves than warriors. 

Hardly considered men, they were generally regarded as immoral sexual perverts who drenched themselves in 

perfume and surrounded themselves with eunuchs – creatures with whom in any case they had a lot in common. 

Therefore, it is not surprising that the figure of the effeminate eastern king loomed large in the Graeco-Roman 

imagination”. 



145 

 

sexo, efeminação e sua própria identidade cultural e social constroem a imagem de um corpo 

aquém dos valores romanos, que desrespeitava, em seu cotidiano e em sua própria existência, 

o próprio entendimento do que era ser um homem romano. O imperador é representado 

enquanto ultrapassando os limites do aceitável, das normas impostas. 

Retomando o conceito de abjeção, Miskolci (2017, p. 40) afirma que o corpo abjeto é 

“algo pelo que alguém sente horror ou repulsa como se fosse poluidor ou impuro, a ponto de 

ser o contato com isso temido como contaminador e nauseante”. Logo, possui uma carga de 

rejeição à sua existência e aos possíveis contatos com outros corpos, correndo o risco de 

contaminá-los com sua impureza. Miskolci (2017, p. 40) exemplifica ainda que, ao se xingar 

alguém, não apenas se nomeia esse corpo a partir daquele xingamento, mas também se 

classifica como objeto de repulsa, nojo, “como alguém de quem você quer distância por temer 

ser contaminado”. 

Acreditamos que a representação realizada pelas fontes escritas em relação a 

Heliogábalo parte desse princípio de repulsa e rejeição. Os escritores antigos buscam 

representá-lo enquanto um tirânico cruel, um oriental exótico e um efeminado luxurioso, que 

contaminava a sociedade romana através de suas práticas e de sua própria vivência. As 

ofensas dirigidas a Heliogábalo constroem uma representação preocupada em mostrar que 

seus vícios e excessos o tornavam uma persona indesejada, uma falha de vir, e assim os 

escritores antigos promovem uma espécie de abjeção de seu corpo e de sua memória, 

inclusive localizando rejeições dentro de outras esferas de poder. 

A teoria queer, contextualizada com o cenário romano imperial, nos permite analisar 

as figuras desses sujeitos representados enquanto desviantes da ordem ou diferentes do 

padrão. Segundo Louro (2004, p. 89-90), os indivíduos que realizam transgressões das 

fronteiras de gênero ou de sexualidade “que as atravessam ou que, de algum modo, 

embaralham e confundem os sinais considerados ‘próprios’ de cada um desses territórios são 

marcados como sujeitos diferentes e desviantes”, sendo acompanhados de correções e 

punições por falharem na obediência às regulações. Acreditamos que, nesse contexto de 

demarcação, temos também a produção de corpos abjetos que serão classificados enquanto 

objetos de repulsa. 

Enquanto os corpos considerados “normais” ou dentro da ordem são “produzidos 

através de uma série de artefatos, acessórios, gestos e atitudes que uma sociedade 

arbitrariamente estabeleceu como adequados e legítimos” (Louro, 2004, p. 89), ou seja, por 

performances que os antecedem, os corpos desviantes serão rotulados e isolados como forma 



146 

 

de prevenir contaminações naqueles que seguem as normas. Essa rotulação tanto os afasta 

quanto serve de exemplo para os demais. 

O imperador Heliogábalo, enquanto effeminatus e cinaedus, carrega uma 

representação que conecta sua memória a atos performativos desviantes. A quebra da ordem 

romana que seu “desvio” propaga entra em conflito com as performances realizadas e 

exaltadas há séculos. Logo, o poder imbuído nas escritas de seus representantes demarca o 

perigo do seu governo e de sua existência, pois entrava em conflito com valores que definiam 

o próprio mos maiorum. 

Ao demarcarmos Heliogábalo enquanto desviante, atentamo-nos para essas 

representações nas fontes escritas antigas, evidenciando as interferências do imperador na 

ordem romana em relação a aspectos sexuais e comportamentais. Sua efeminação e seu 

homoerotismo receptor, por mais que sirvam como parte da construção representativa 

negativa objetivada por seus escritores antigos, ainda revelam as possibilidades de desvio 

presentes na sociedade romana. 

3.3. A dinastia das Júlias 

 Como último tópico deste capítulo, dedicamo-nos a um outro elemento recorrente na 

representação de Heliogábalo: as figuras femininas de sua família, mais especificamente sua 

avó Júlia Mesa, sua mãe Júlia Soémia e sua tia Júlia Mameia. Essas mulheres desempenharam 

um papel considerável durante o governo de Heliogábalo. Juntamente com Júlia Domna, elas 

formaram a chamada “dinastia das Júlias”, compondo também uma coalizão de poder 

sírio/oriental no Império Romano. 

A inclusão deste tópico no terceiro capítulo se justifica pelo entendimento de que essas 

personagens representam, de certa forma, um “desvio” em relação à esfera de influência do 

imperador, pois constituem contatos e influências femininas que não eram sempre bem vistas 

na sociedade romana. Por isso, optamos por aprofundar a análise sobre suas representações 

em um capítulo que já discute questões de gênero, permitindo compreender melhor o papel 

das mulheres em Roma e a forma como essas Júlias foram representadas. 

A importância de se analisar essas figuras também se dá pelo papel direto que 

desempenharam na trajetória e ascensão de Heliogábalo. Assim como o imperador, elas 

revelam aspectos de um Império Romano heterogêneo, onde indivíduos se utilizavam de 

estratégias e manobras para se estabelecerem em determinados espaços de poder. As Júlias 

exemplificam feminae que conseguiram manipular o poder imperial em uma sociedade 



147 

 

dominada por viri, alcançando influência através de sua inserção no círculo imperial, estando 

diretamente relacionadas com a vida e o governo de Heliogábalo. 

A discussão em torno da dinastia das Júlias se insere, portanto, na perspectiva da 

história das mulheres, isto é, da inclusão das mulheres como sujeitos de estudo, capazes de 

produzir efeitos históricos e não apenas objetos de análise. Joan Scott (1992, p. 77-78) 

argumenta que destacar a história das mulheres demarca a importância de suas trajetórias, 

influências e participações históricas, questionando a priorização de uma “história do homem” 

em oposição a uma “história da mulher” e problematizando a noção de uma história universal 

centrada apenas nas ações masculinas. 

Para além da história das mulheres, a abertura para discussões sobre gênero e 

sexualidade se beneficia das abordagens feministas das últimas décadas, que questionaram “o 

papel das mulheres na História, procurando compreender as diferenças instituídas entre os 

sexos e as relações de poder estabelecidas entre eles” (Feitosa, 2003, p. 104). Esses debates 

ampliaram o conceito de documento histórico, valorizaram perspectivas femininas e 

possibilitaram análises que investigam as relações de poder entre homens e mulheres nas 

diferentes sociedades. 

O uso da categoria de gênero como ferramenta analítica também permite questionar as 

noções de “essência masculina” e “essência feminina”, bem como o próprio uso dos termos 

“homem” e “mulher” como categorias fixas e homogêneas em diferentes contextos históricos 

(Feitosa, 2003, p. 104-105). 

A partir dessa compreensão, buscamos analisar as representações das Júlias nas fontes 

antigas relacionadas a Heliogábalo, não como uma “análise à parte”, mas como parte da 

investigação sobre seu reinado, demonstrando que o governo do imperador envolve também 

questões de poder e representação feminina na Roma imperial. 

 Como primeira personagem da composição da dinastia das Júlias, e que não apresenta 

interações diretas com Heliogábalo, temos Júlia Domna, esposa do imperador Septímio 

Severo (193–211 d.C.) e mãe dos coimperadores Caracala (211–217 d.C.) e Geta (209–211 

d.C.). 

  

 

 

 



148 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nascida em Emesa, na Síria, por volta de 170 d.C., Júlia Domna era filha de Júlio 

Bassiano, sacerdote do deus-sol sírio Elagabal, e irmã mais nova de Júlia Mesa. Ao pai é 

atribuída uma suposta ligação com uma linhagem de reis-sacerdotes que governou Emesa e 

obteve a cidadania romana no século I a.C. Embora essa conexão não possa ser confirmada 

com certeza, supõe-se que Domna tenha sido educada em um ambiente religioso e de 

destaque, dada a função sacerdotal de seu pai (Puerta, 2014, p. 9). 

Sua união com Septímio Severo também é permeada por elementos míticos e 

premonitórios. Segundo a Vita Severi da História Augusta, quando ainda não era imperador, 

Severo, então legado192 e viúvo, consultou horóscopos para encontrar uma nova esposa. Teria 

ouvido sobre a previsão de que uma jovem síria, Júlia Domna, se casaria com um futuro 

imperador. Instigado por esse prenúncio, Severo teria decidido se casar com Domna, 

tornando-se pai em curto período de tempo (III 8-9, p. 76). 

Em 193 d.C., com a ascensão de Severo ao trono, Domna tornou-se imperatriz 

romana, trazendo consigo sua família: a irmã mais velha, Júlia Mesa, seu esposo Júlio Avito e 

suas duas sobrinhas, Júlia Soémia e Júlia Mameia. Segundo Puerta (2014, p. 10), 

 
192 Representante oficialmente delegado por uma autoridade senatorial ou pelo imperador que poderia ter 

diferentes funções, no caso de Severo, ele era um governador de província imperial. 

Figura 10 – Busto de Júlia Domna. Fonte: Museu de 

Belas Artes de Lyon, França. Final do séc. II - início 

do sec. III. Disponível em: 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Julia_Dom

na_MBA_Lyon_X482-115.jpg, 2010. Acesso em: 

26/10/2025. 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Julia_Domna_MBA_Lyon_X482-115.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Julia_Domna_MBA_Lyon_X482-115.jpg


149 

 

representavam “uma lembrança viva do dia a dia de sua terra natal, de seus costumes, 

tradições e religião, contribuindo para orientalizar a casa de Severo e a corte, sem jamais 

abandonar completamente as tradições romanas”193. 

Embora não tenha tido contato direto com Heliogábalo, Domna mantém vínculos com 

ele, tanto no plano parental — sendo sua tia-avó — quanto no plano cultural e simbólico, já 

que desempenhou papel fundamental na consolidação de uma dinastia síria no Império 

Romano. Seu casamento com Severo representou a união de duas regiões com proximidade 

histórica e cultural, agora conectadas pelo poder imperial, e indicou a influência da auctoritas 

do imperador sobre o sistema romano, mediada por sua relação com uma oriental. 

No segundo capítulo deste estudo, destacamos mudanças históricas promovidas na 

Síria durante a dinastia severiana, incluindo a divisão administrativa entre “Celesíria” e “Síria 

Fenícia” e a nomeação de legados militares, consolidando a reorganização da província 

(Butcher, 2003, p. 49). Além disso, ocorreram a fortificação das fronteiras orientais, 

concessão de direitos coloniais com isenção de impostos territoriais e garantias específicas 

para cidades sírias como Antioquia e Emesa no governo de Caracala, e Sídon durante 

Heliogábalo (Bouchier, 1916, p. 94-95). 

Também houve mudanças jurídicas significativas, como a retirada da distinção entre 

províncias imperiais e senatoriais, a curadoria das cidades provinciais por magistrados 

imperiais e a extensão do direito civil romano a todas as comunidades organizadas, 

culminando na concessão da cidadania a todo o Império Romano no governo de Caracala 

(Bouchier, 1916, p. 96). Juristas sírios tiveram destaque, e membros das províncias orientais 

ingressaram no Senado (Bouchier, 1916, p. 95-96). 

Essas transformações indicam que a união de Domna com Severo contribuiu para a 

elevação da Síria como província estratégica no Império, preparando um terreno próspero 

para a ascensão de Heliogábalo. A presença e influência de Domna na corte imperial foram 

decisivas na consolidação da dinastia síria.  

Segundo a historiadora espanhola Rebeca Fernández Puerta (2014, p. 11), Domna 

acumulou diversos títulos que a colocaram entre as imperatrizes mais poderosas da história 

romana: Augusta194, Mãe dos Augustos (Mater Caesaris, Mater Augustorum, Mater 

 
193 “fueron el vivo recuerdo de su patria día a día, de sus costumbres, tradiciones y religión, que contribuyó 

positivamente a orientalizar la casa de Severo y la corte, aunque sin abandonar nunca las tradiciones romanas”. 
194 Legitimava a mulher enquanto parte do poder imperial, possuindo um teor mais simbólico. 



150 

 

Augusti195), Mãe da Pátria e do Senado (Mater Patriae et Senatus196) e Mãe do Exército 

(Mater castrorum197). 

Durante o governo de Severo, destacou-se politicamente, associando-se à Maternidade 

e à Fortuna Militar. O título de Mater Castrorum indica sua participação nas relações com o 

exército e a manutenção da auctoritas imperial, ainda que sem um poder político formal 

visível, sendo comparável, segundo Puerta (2014, p. 13-14), à associação de Faustina, esposa 

de Marco Aurélio (161-180 d.C.), com o mesmo título. 

 Voltando-nos para as fontes escritas, Domna ficaria conhecida principalmente através 

de Dião Cássio. Segundo o autor, em determinado ponto, a imperatriz teria começado a se 

dedicar ao estudo de filosofia e se aproximado dos sofistas, incluindo suas figuras no círculo 

imperial (LXXVI 15, 6, p. 233), narrativa que aludimos no segundo capítulo e aqui 

complementamos que sua influência contribuiu também para a dedicação de uma obra de 

autoria do escritor grego Diógenes Laércio a si, e não devemos nos esquecer de sua 

participação para o início da produção da biografia de Apolônio de Tiana pelo escritor e 

sofista grego Filóstrato, já destacada no segundo capítulo (Bouchier, 1916, p. 96). 

Após o falecimento de Severo, Domna esteve diante de uma difícil missão: lidar com 

seus dois filhos, na época já coimperadores, que, segundo as fontes escritas, se odiavam. 

Enquanto Dião Cássio atribui a Geta uma semelhança com seu pai que garantia o apreço dos 

soldados pela sua figura, Caracala é representado enquanto alguém ambicioso e sem 

escrúpulos que já teria tentado matar o próprio pai (LXXVIII 14, 3-7, p. 269; 271). A 

rivalidade entre os dois culminou em uma tragédia. Através de uma emboscada planejada por 

Caracala no próprio palácio, Geta foi atacado por centuriões e morreu nos braços de sua mãe 

em meio a súplicas de socorro (LXXVIII 2, 2-3, p. 281; 283). 

A partir da morte de Geta, temos a representação de Júlia Domna enquanto uma 

mulher forte e influente. Dião Cássio afirma que esta foi proibida de lamentar ou chorar pelo 

seu filho, sendo compelida a se alegrar e rir, passando a ter sua atitude vigiada (LXXVIII 2, 5-

6, p. 283). A imperatriz teve que controlar suas emoções como forma de lidar com seu filho 

problemático e não ter o mesmo fim que Geta, o que aparentemente produziu frutos, pois, 

 
195 Os três títulos possuem significados próximos, se referindo no caso do Caesaris a uma mãe de César, ou seja, 

de um herdeiro do trono, Augusti fazia referência a mãe de um imperador, um Augusto, enquanto Augustorum 

seria o seu plural, mãe de dois imperadores, no caso de Domna fazia referência ao período que Geta e Caracala 

governaram em conjunto. 
196 Combinação de Mater patriae e Mater Senatus, associavam respectivamente a figura feminina à moralidade e 

religiosidade da Res República e à autoridade senatorial. 
197 Mãe dos acampamentos, associação da figura feminina ao poder militar, simbolizando a proteção dessa esfera 

tão importante para o Império. 



151 

 

mais adiante, o escritor antigo chama atenção para o fato de que Domna foi instituída pelo 

próprio Caracala para receber petições e cuidar de sua correspondência, incluindo o nome 

dela em grandes elogios a si e às legiões (LXXVIII 18, 2, p. 327). 

Além disso, Dião afirma que, durante esse período, ela se aprofundou em seus estudos 

sobre filosofia, continuou sua prática de recepções públicas com intelectuais da época e 

também foi responsável por aconselhar continuamente Caracala nos assuntos imperiais 

(LXXVIII 10, 4, p. 299-301; 18, 2-3, p. 327). 

Tais trechos denotam a figura de uma femina que teve uma posição de destaque na 

sociedade romana e conseguiu exercer sua influência e alcançar prestígio durante sua época 

enquanto imperatriz. Logo, ao afirmarmos que ela preparou um terreno próspero para a 

sobrevivência da dinastia síria a partir de sua figura, nos baseamos principalmente nas 

exposições acima, que demonstram seu envolvimento na sociedade romana, sua importância e 

destaque que, com toda certeza, influíram no adentramento oriental não somente na 

sociedade, mas também no Imperium. 

Seguindo com a análise da dinastia, temos a figura de Júlia Mesa, avó de Heliogábalo, 

personagem de grande destaque e envolvimento no reinado de Heliogábalo, e que está 

presente nas três fontes que abordam o imperador. De acordo com a História Augusta e com 

Herodiano, Mesa teria sido a principal responsável pela ascensão do neto ao cargo de 

imperador, sendo responsável por espalhar o boato do parentesco deste com Caracala e por 

prometer sua fortuna aos soldados que apoiassem o golpe. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



152 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nas três fontes, é evidenciado que Mesa esteve presente na corte imperial de Severo e 

Caracala, sendo afastada de volta para sua terra natal, Emesa, por ocasião do golpe executado 

a mando de Macrino, que o consagrou como novo imperador. Como evidenciado 

anteriormente, Júlia Domna a trouxe juntamente com suas duas filhas e seu esposo, Júlio 

Avito, para o convívio da corte. 

Destacamos aqui o afluxo de quatro personagens orientais para uma proximidade 

imperial. Por mais que Júlia Domna tenha sido motivada por um sentimento familiar, a 

inclusão desses indivíduos no círculo imperial é exemplo da inserção oriental em Roma em 

âmbitos cada vez mais significativos. Além disso, a manobra realizada por Mesa demonstra 

que tanto ela quanto a Síria eram forças a serem reconhecidas em tal contexto. Através da 

coalizão de forças realizada por esta, um imperador que havia conseguido a morte do seu 

antecessor foi derrubado. 

Nesse trabalho já foram expostos os motivos que contribuíram para a queda de 

Macrino, mas, para além disso, a representação oferecida pelas fontes escritas demonstra que 

a coalizão de forças desempenhada por Júlia Mesa, Eutiquiano, Ganys e as legiões que os 

apoiaram desempenhou um papel primordial para que a tentativa de golpe não se tornasse 

Figura 11 – Moeda com busto de Júlia Mesa. 

218-222 d.C. Na legenda têm-se IVLIA MAESA 

AVG. Disponível em: 

https://www.historyhoard.com/products/rome-

julia-maesa-denarius-pietas-respect-devotion-

218-to-222-ce-roman-empire-

ac25y?_pos=1&_sid=3cea97091&_ss=r, s/d. 

Acesso em 26/10/2025. 

https://www.historyhoard.com/products/rome-julia-maesa-denarius-pietas-respect-devotion-218-to-222-ce-roman-empire-ac25y?_pos=1&_sid=3cea97091&_ss=r
https://www.historyhoard.com/products/rome-julia-maesa-denarius-pietas-respect-devotion-218-to-222-ce-roman-empire-ac25y?_pos=1&_sid=3cea97091&_ss=r
https://www.historyhoard.com/products/rome-julia-maesa-denarius-pietas-respect-devotion-218-to-222-ce-roman-empire-ac25y?_pos=1&_sid=3cea97091&_ss=r
https://www.historyhoard.com/products/rome-julia-maesa-denarius-pietas-respect-devotion-218-to-222-ce-roman-empire-ac25y?_pos=1&_sid=3cea97091&_ss=r


153 

 

apenas mais uma tentativa frustrada de usurpação de poder na história romana, tal como 

ocorreu em outros momentos. 

Se em Júlia Domna temos a preparação do terreno para a ascensão de uma dinastia 

síria no poder, através de Júlia Mesa temos a concretização dessa dinastia. Sua ação e 

intervenção são representadas como primordiais para que seu neto chegasse ao poder. Mesmo 

em Dião Cássio, que diminui sua participação em comparação às outras duas fontes, ainda é 

ressaltada sua atuação na Batalha de Antioquia, quando, ao pular da sua carruagem 

juntamente com a filha Soémia, estimulou a luta dos soldados (LXXIX 38, 4, p. 427). 

Em relação à participação de Júlia Mesa durante o andamento do governo de 

Heliogábalo, temos representações dúbias sobre ela nas fontes. Sua figura parece ser uma 

representação, nas três fontes, do suposto vício dos sírios, apontado por Dião Cássio como 

“malícia”; essa característica é associada negativamente por duas vezes ao imperador 

Caracala (LXXVIII 6, 1, p. 291; 10, 2, p. 299) e parece representar a forma como Mesa agiu 

em relação ao seu neto. 

Dião Cássio destaca a figura de Mesa como participante dos movimentos de 

Heliogábalo pelo império, afirmando que ela participava dos cânticos “bárbaros” que o 

imperador entoava junto com a mãe para Elagabal (LXXX 11, 12, p. 461); assistia, 

juntamente com Soémia, libertos imperiais, prefeitos, entre outros, Heliogábalo simulando a 

atividade de um cocheiro em um coliseu (LXXX 14, 2, p. 465); e também esteve presente, 

junto de Soémia, lado a lado de Heliogábalo, quando este adotou seu primo, Alexandre 

Severo, como filho (LXXX 17, 2, p. 473). 

Além dessas participações, Dião Cássio aponta dois momentos de contenda entre avó 

e neto. Primeiramente, afirma que Heliogábalo ameaçou Mesa quando esta se opôs à sua 

relação com Hiérocles (LXXX 15, 4, p. 467). Aqui temos a representação de que esta não 

apenas acompanhou o imperador em seu cotidiano, mas também se posicionou em relação às 

suas decisões. Embora não seja informado o motivo pelo qual Mesa se mostrou contrária à 

união “matrimonial” entre seu neto e o liberto, podemos supor que sua preocupação partia da 

forma como tal relação ressoaria entre a sociedade romana. 

O outro momento narrado por Dião Cássio se refere ao arrependimento na adoção de 

Alexandre Severo por Heliogábalo. Segundo o escritor antigo, Heliogábalo teria percebido 

com desconfiança que os soldados estavam se afeiçoando e se mostrando favoráveis ao seu 

primo (LXXX 19, 1, p. 475), o que se provou uma verdade, pois este seria protegido das 

tentativas de assassinato do imperador por sua mãe, Júlia Mameia, sua avó, pelos soldados e 



154 

 

até mesmo pelos pretorianos. Dião afirma que sua avó passou a odiá-lo por suas atitudes, que 

“pareciam mostrar que ele não era filho de Antonino e que estava começando a favorecer 

Alexandre, como se realmente tivesse nascido dele”198 (LXXX 19, 2; 19, 4). 

Esse último trecho apresenta um destaque interessante por parte de Dião Cássio, pois o 

escritor antigo escolhe ressaltar que o ódio nutrido por Mesa era direcionado às suas atitudes 

que iam contra sua associação com Antonino, aspecto que discutimos no primeiro capítulo 

enquanto uma tentativa de legitimação por parte do imperador visando a nomeação da 

memória antonina e de Caracala (211-217 d.C.) com sua figura. Essa representação de Mesa 

evidencia uma preocupação, por parte da avó do imperador, com sua reputação frente a 

terceiros, o que nos leva a pensar que, tal como no caso de Hiérocles, a principal preocupação 

de Mesa estava inserida em sua imagem pública. 

Esses trechos de Dião Cássio representam Júlia Mesa como alguém que não desejava 

perder sua posição no círculo imperial. Não à toa, esteve envolvida diretamente na 

conspiração contra Macrino e na própria Batalha de Antioquia. Sendo assim, é sugerido que 

esta abandonou o apoio e a relação direta com Heliogábalo e passou para uma aliança com 

Alexandre Severo, tal reflexão parte da proteção oferecida por esta das tentativas de 

assassinato do imperador em relação ao seu primo e também porque, posteriormente, em meio 

às tentativas de emboscadas contra Alexandre Severo, Heliogábalo teria sido assassinado 

pelos soldados juntamente com sua mãe, Júlia Soémia, enquanto Júlia Mesa permaneceu viva. 

 Essa preocupação e o lado ambicioso de Júlia Mesa são ainda destacados em 

Herodiano. O escritor antigo afirma que Mesa preferia passar por situações perigosas a viver 

como uma exilada e pessoa privada (V 3, 11, p. 211); que a partida de Heliogábalo para Roma 

não demorou, pois estava impaciente para chegar ao luxo a que estava acostumada, o palácio 

imperial (V 5, 1, p. 254); e, como destaque, tem-se a afirmativa de que a elevação de 

Alexandre a filho de Heliogábalo e a concessão do título de César foram influência sua, pois 

desconfiava que os soldados desaprovavam o modo de vida de Heliogábalo (V 7, 2, p. 261). 

Representada enquanto alguém capaz de mudar seu apoio ao próprio neto pelo desejo 

de se manter ao luxo, Júlia Mesa é mostrada novamente como uma protagonista nessa dinastia 

síria, capaz de utilizar artimanhas para se manter no poder. 

Esse protagonismo pode ser notado ainda quando Herodiano afirma que Mesa foi 

responsável por cuidar dos assuntos urgentes no Oriente para Heliogábalo antes de sua 

 
198 “which seemed to show that he was not the son of Antoninus at all, and was coming to favour Alexander, as 

being really sprung from him”. 



155 

 

mudança para Roma (V 5, 1, p. 254); quando Mesa frustrou todas as tentativas de assassinato 

do imperador contra Alexandre e sua mãe (V 8, 3, p. 263); e quando, após o assassinato de 

Heliogábalo, passou a tutelar, junto com sua filha Júlia Mameia, seu neto Alexandre Severo, 

agora imperador. 

Essas representações em torno de Júlia Mesa a destacam como alguém ambiciosa e 

maliciosa, capaz de entrar em conflito com Heliogábalo, como é observado no trecho de 

desaprovação de Mesa em relação à forma como Heliogábalo se vestia (V 5, 5, p. 255) ou em 

sua relação com Hiérocles, ou ainda capaz de retirar o apoio de um familiar próximo caso isso 

afetasse sua posição no círculo imperial. 

Segundo Butler (2003, p. 117), “o corpo só ganha significado no discurso no contexto 

das relações de poder”. Analisando as representações acima, devemos ter em mente que 

partem de discursos sobre feminae na sociedade romana. Assim, Júlia Domna e Júlia Mesa 

são componentes de uma sociedade que definia o valor dos corpos a partir de suas 

observâncias ou não do mos maiorum; a atribuição dos papéis e expectativas estava 

diretamente relacionada às relações de poder que moviam o Império Romano, sendo 

produzidos discursos performáticos que evocavam representações positivas ou negativas 

sobre diferentes indivíduos. 

 

Puerta (2014, p. 36) afirma que, no período anterior à dinastia das Júlias, o gênero 

feminino não tinha lugar na política. Contudo, essas convenções foram ignoradas a partir das 

figuras das quatro mulheres que, em meio ao estabelecimento de suas relações com os 

imperadores, conquistaram o poder. Júlia Domna teria conseguido alcançar títulos 

importantes e se tornado a mulher mais poderosa e influente de sua época, enquanto Júlia 

Mesa conseguiu, através de sua astúcia, manter os interesses dinásticos que haviam se 

iniciado com a irmã. 

Já a historiadora espanhola María Hidalgo de la Vega (2012, p. 152) destaca duas 

noções atribuídas pela tradição historiográfica às mulheres imperiais que se destacaram na 

sociedade romana por meio de seus papéis culturais ativos, sendo elas “virtuosas” e 

“infames”. Enquanto as primeiras são apreciadas pelos valores apresentados e pelas formas 

como se portaram, as segundas sofreriam com uma memória que destacava suas ambições por 

um poder que tradicionalmente era masculino. 

Ao mesmo tempo em que Domna e Mesa podem ser consideradas virtuosas por terem 

conseguido se inserir na sociedade romana a partir de um contato cultural que não excedia os 



156 

 

limites do mos maiorum, algo que Heliogábalo aparentemente falha em fazer ou simplesmente 

não tem interesse em seguir, podem ser consideradas também exemplos de mulheres infames 

que mobilizaram um poder tipicamente masculino em torno de si e o usaram para assegurar 

suas posições. O que teria acontecido com Domna se esta tivesse se mostrado raivosa em 

relação ao assassino de seu filho? O que teria acontecido com Mesa se esta não tivesse 

passado a apoiar o novo afeto dos soldados? Ambas são exemplos de feminae que souberam 

contornar os discursos de poder inseridos em seus corpos e moldaram a sociedade romana de 

acordo com suas ambições. 

 As duas últimas membras da dinastia das Júlias são Júlia Soémia e Júlia Mameia, 

ambas filhas de Mesa, e que trazem um interessante contraste em relação à forma como são 

representadas nas fontes escritas. Enquanto a primeira é mostrada a partir de uma ótica 

negativa, que a encaixa na categoria de “infame”, a segunda apresenta características positivas 

destacadas em sua conduta, sendo encaixada na categoria de mulher virtuosa. 

Júlia Soémia é retratada principalmente na companhia de seu filho, Heliogábalo, sendo 

mostrada, tal qual Mesa, junto a ele quando entoava os cantos “bárbaros” em honra a Elagabal 

(LXXX 11, 12, p. 461), quando este simulava a atividade de cocheiro (LXXX 14, 2, p. 465) e 

no momento de adoção de Alexandre Severo, sentando, igual a sua mãe, ao lado de 

Heliogábalo (LXXX 17, 2, p. 473). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



157 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Até no próprio assassinato do imperador, ambos são representados juntos nas três 

fontes. Dião Cássio afirma que Soémia se agarrou ao corpo do filho enquanto este estava 

sendo assassinado pelos soldados e morreu com ele. Ambos tiveram as cabeças cortadas, seus 

corpos despidos e arrastados por toda a cidade, tendo o corpo de Soémia sido jogado em 

algum local não especificado pelo escritor antigo (LXXX 20, 2, p. 477; 479). Herodiano 

afirma que ambos foram assassinados, seus corpos entregues para serem arrastados, insultados 

e mutilados e então jogados nos esgotos (V 8, 8, p. 264-265). A Vita Heliogabali é mais breve 

ao afirmar somente que Soémia foi assassinada junto com seu filho (XVIII 2, p. 209). 

Além dessa representação conjunta, é destacada uma preocupação maternal em relação 

ao imperador nos seus momentos finais de reinado. A Vita Heliogabali afirma que 

Heliogábalo teria se isolado em um jardim, ordenado que assassinos fossem ao encontro de 

Alexandre Severo, enviado carta aos soldados retirando o título de César e ordenado que 

homens cobrissem de lama as inscrições de suas estátuas, o que irritou os soldados. 

Irritados e preocupados com Alexandre, abrigaram este, sua mãe e sua avó em seu 

acampamento e partiram em direção ao local onde se encontrava o imperador. Soémia teria os 

Figura 12 – Busto de Júlia Soémia. 218-222 d.C. 

Fonte: Rheinisches Landesmuseum Trier, Trier, 

Alemanha. Disponível em: 

https://www.alamy.com/stock-photo-julia-

soaemias-bassiana-circa-180-113222-bc-roman-

empress-218-222-

10876285.html?imageid=47BE3627-AA82-4156-

878A-

8D7AD7953A0B&pn=1&searchId=0198f0eaa728

5fff29482ff0e3a13cf2&searchtype=0, 2006. Acesso 

em: 26/10/2025. 

https://www.alamy.com/stock-photo-julia-soaemias-bassiana-circa-180-113222-bc-roman-empress-218-222-10876285.html?imageid=47BE3627-AA82-4156-878A-8D7AD7953A0B&pn=1&searchId=0198f0eaa7285fff29482ff0e3a13cf2&searchtype=0
https://www.alamy.com/stock-photo-julia-soaemias-bassiana-circa-180-113222-bc-roman-empress-218-222-10876285.html?imageid=47BE3627-AA82-4156-878A-8D7AD7953A0B&pn=1&searchId=0198f0eaa7285fff29482ff0e3a13cf2&searchtype=0
https://www.alamy.com/stock-photo-julia-soaemias-bassiana-circa-180-113222-bc-roman-empress-218-222-10876285.html?imageid=47BE3627-AA82-4156-878A-8D7AD7953A0B&pn=1&searchId=0198f0eaa7285fff29482ff0e3a13cf2&searchtype=0
https://www.alamy.com/stock-photo-julia-soaemias-bassiana-circa-180-113222-bc-roman-empress-218-222-10876285.html?imageid=47BE3627-AA82-4156-878A-8D7AD7953A0B&pn=1&searchId=0198f0eaa7285fff29482ff0e3a13cf2&searchtype=0
https://www.alamy.com/stock-photo-julia-soaemias-bassiana-circa-180-113222-bc-roman-empress-218-222-10876285.html?imageid=47BE3627-AA82-4156-878A-8D7AD7953A0B&pn=1&searchId=0198f0eaa7285fff29482ff0e3a13cf2&searchtype=0
https://www.alamy.com/stock-photo-julia-soaemias-bassiana-circa-180-113222-bc-roman-empress-218-222-10876285.html?imageid=47BE3627-AA82-4156-878A-8D7AD7953A0B&pn=1&searchId=0198f0eaa7285fff29482ff0e3a13cf2&searchtype=0
https://www.alamy.com/stock-photo-julia-soaemias-bassiana-circa-180-113222-bc-roman-empress-218-222-10876285.html?imageid=47BE3627-AA82-4156-878A-8D7AD7953A0B&pn=1&searchId=0198f0eaa7285fff29482ff0e3a13cf2&searchtype=0


158 

 

seguido, preocupada com seu filho, que conseguiu se salvar por intermédio de um de seus 

prefeitos de pretório, que intercedeu por sua vida (Vita Heliogabali, XIII 4-7, p. 204; XIV 3-

8). 

Em outro momento, Mesa e Soémia teriam alertado Heliogábalo do perigo relativo aos 

soldados, já desagradados com sua conduta para com o primo, caso ele não entrasse em 

consenso com este (Vita Heliogabali, XV 6, p. 206). 

As representações mais individuais de Soémia estão presentes principalmente na Vita 

Heliogabali, que a compara a uma meretriz que praticava diferentes tipos de torpeza. 

Inclusive, diferente do que demonstramos no primeiro capítulo, aqui a biografia do imperador 

parece corroborar a ideia de que Heliogábalo era filho de Caracala, o que nos parece ser 

simplesmente para ressaltar a promiscuidade de Soémia, pois logo em seguida, no próprio 

trecho, a biografia usa a expressão “alegado pai” em relação ao laço sanguíneo de Caracala e 

Heliogábalo. 

A relação ilícita que manteve com Antonino Caracala era tão conhecida que este 

Vário, ou Heliogábalo, era geralmente considerado como fruto dessa relação. 

Alguns também afirmam que o nome “Vário” lhe foi posto pelos seus colegas de 

escola, porque eles pensavam que ele era fruto de “várias” sementes, como filho que 

era de uma meretriz (Vita Heliogabali, II 1-2, p. 189). 

A Vita Heliogabali busca representar Soémia como uma mulher que, tal como o filho, 

estava inserida na impudicitia, corroborando assim com a ideia de que o imperador estava 

cercado de pessoas ruins e depravadas. No trecho em que narra a morte de Heliogábalo, a Vita 

Heliogabali novamente destaca esse aspecto em Soémia, afirmando que era “uma mulher 

absolutamente infame e digna do seu filho” (XVIII 2, p. 209). 

Já Júlia Mameia é representada a partir de uma perspectiva mais positiva, sendo 

associada às tentativas de proteção de seu filho, Alexandre Severo, contra as emboscadas de 

Heliogábalo. Herodiano afirma que Mameia não permitia que seu filho experimentasse 

nenhuma comida ou bebida enviada pelo imperador, cuidando até mesmo para que os 

cozinheiros e copeiros fossem diferentes daqueles do palácio imperial (V 8, 2, p. 263). Dião 

Cássio afirma que Mameia e Mesa, juntamente com os soldados, cuidavam e guardavam 

Alexandre (LXXX 19, 2, p. 477). 

 

 

 

 



159 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Esse cuidado com o filho ainda é evidenciado em outros trechos, os quais acreditamos 

revelar parte do gênio de Mameia. Herodiano afirma que Mameia se recusou a aceitar que o 

filho tivesse os mesmo costumes que Heliogábalo, mais especificamente as funções 

sacerdotais que incluíam suas roupas e práticas, bem como hábito de dançar e pular (V 7, 4, p. 

261-262), Mameia, 

[...] sua mãe, o manteve longe dessas atividades vergonhosas e impróprias de um 

imperador; ela secretamente enviou professores de todas as disciplinas e o treinou 

em práticas de moderação, enquanto o acostumava à palestra e aos exercícios 

masculinos, dando-lhe uma educação grega e romana ao mesmo tempo199 

(Herodiano, V 7, 5, p. 262). 

Um trecho com semelhante ideia pode ser encontrado em Dião Cássio, quando o 

mesmo afirma que, após Alexandre Severo assumir o poder, Mameia tomou a direção dos 

negócios e aproximou do filho homens sábios, com o objetivo de que estes influenciassem sua 

 
199 “ […] su madre, lo apartó de aquellas actividades vergonzosas e impropias de un emperador; envió a buscar 

en secreto maestros de todas las disciplinas, y lo ejercitaba en prácticas de moderación al mismo tiempo que lo 

habituaba a las palestras y a los ejerciciós viriles, dándole una educación griega y romana a la vez”. 

Figura 13 - – Busto de Júlia Mameia. 

222-235 d.C. Fonte: Römisch-

Germanisches Museum, Colônia, 

Alemanha. Disponível em: 

https://pt.wikipedia.org/wiki/J%C3%

BAlia_%C3%81vita_Mameia#/media/

Ficheiro:Julia_Mamaea_-

_R%C3%B6misch-

Germanisches_Museum_-_Cologne_-

_Germany_2017.jpg. Acesso em: 

26/10/2025. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/J%C3%BAlia_%C3%81vita_Mameia%23/media/Ficheiro:Julia_Mamaea_-_R%C3%B6misch-Germanisches_Museum_-_Cologne_-_Germany_2017.jpg
https://pt.wikipedia.org/wiki/J%C3%BAlia_%C3%81vita_Mameia%23/media/Ficheiro:Julia_Mamaea_-_R%C3%B6misch-Germanisches_Museum_-_Cologne_-_Germany_2017.jpg
https://pt.wikipedia.org/wiki/J%C3%BAlia_%C3%81vita_Mameia%23/media/Ficheiro:Julia_Mamaea_-_R%C3%B6misch-Germanisches_Museum_-_Cologne_-_Germany_2017.jpg
https://pt.wikipedia.org/wiki/J%C3%BAlia_%C3%81vita_Mameia%23/media/Ficheiro:Julia_Mamaea_-_R%C3%B6misch-Germanisches_Museum_-_Cologne_-_Germany_2017.jpg
https://pt.wikipedia.org/wiki/J%C3%BAlia_%C3%81vita_Mameia%23/media/Ficheiro:Julia_Mamaea_-_R%C3%B6misch-Germanisches_Museum_-_Cologne_-_Germany_2017.jpg
https://pt.wikipedia.org/wiki/J%C3%BAlia_%C3%81vita_Mameia%23/media/Ficheiro:Julia_Mamaea_-_R%C3%B6misch-Germanisches_Museum_-_Cologne_-_Germany_2017.jpg


160 

 

formação, além de ter inserido conselheiros escolhidos dentre homens do Senado (LXXX 

FRAGMENT, p. 489). 

Desses trechos, podemos compreender que os escritores antigos representam Mameia 

como alguém que entendia e valorizava os valores romanos. Sua representação é a de uma 

mulher sábia, que estendia seu entendimento sobre a sociedade romana ao filho, buscando 

prepará-lo conforme os costumes romanos e, com isso, ganhava a afeição dos soldados. 

Enquanto Mesa e Soémia são associadas aos costumes e à religião síria, Mameia é 

ressaltada como alguém que abraçou os valores romanos, compreendendo a importância de 

segui-los e até mesmo de rejeitar os costumes religiosos que envolviam o deus-sol de sua terra 

natal e de seu convívio familiar. Herodiano destaca, no trecho acima, sua visão de que o 

imperador executava atividades vergonhosas e incompatíveis com seu status imperial, 

enquanto Mameia preparava Alexandre para portar-se segundo os valores romanos. 

Um outro ponto interessante diz respeito à questão do poder feminino, e aqui é 

importante ressaltar um último aspecto em relação a Soémia: seu envolvimento com a política 

romana. Segundo a Vita Heliogabali, Heliogábalo teria convocado, ainda no início do seu 

reinado, sua mãe para o Senado; esta teria se sentado junto aos cônsules e participado dos 

trabalhos de redação. A fonte chama atenção para o fato de ela ter sido a única mulher a 

ingressar no Senado como se fosse um homem; contudo, a narrativa não se encerra aqui. 

Também instalou na colina do Quirinal um pequeno senado, ou seja, um senado de 

mulheres, no mesmo sítio onde antes se reunia uma assembleia de matronas, ainda 

que somente em dias solenes ou quando alguma matrona era obsequiada com as 

insígnias decorrentes do seu casamento com um cônsul (IV 1-4, p. 192). 

 A Vita Heliogabali afirma que não apenas Júlia Soémia participou do Senado, como 

também teria sido criado um senado feminino. Segundo o historiador espanhol Pedro David 

Navarro (2019, p. 196), a inclusão de Soémia no Senado pode ter acontecido, mas em um 

caráter representativo, não possuindo as mesmas prerrogativas que os senadores. 

Já em relação ao senado feminino, Navarro (2019, p. 197-198) defende que, caso 

realmente tivesse acontecido, estaria presente em outras fontes escritas e teria sido rechaçado. 

A afirmativa da existência de tal instituição teria partido muito mais de uma alegoria à 

participação feminina na política romana. Concordamos com Navarro (2019) que essas 

afirmativas da Vita Heliogabali partem muito mais de um caráter representativo da 

participação feminina na política, enquanto um fato negativo que ocorria em Roma. 

Por mais que se tenha outros exemplos de mulheres romanas que mobilizaram os 

imperadores em prol de seus interesses, aparentemente a dinastia das Júlias se diferenciou por 



161 

 

possuir um protagonismo destacado frente a três imperadores jovens, imaturos e que, no caso 

de Heliogábalo ou mesmo de Caracala, estavam muito mais preocupados com seu cotidiano 

do que em comandar o Império. 

Destacamos que a representação de Júlia Mameia por Dião Cássio perpassa por uma 

exaltação de suas escolhas frente ao seu filho, aproximando-o de pessoas que estavam 

relacionadas aos valores romanos. Mas, para além disso, ao afirmar que ela assumiu a direção 

dos negócios, não se tem uma conotação negativa. A representação textual destaca Mameia 

como uma mulher sábia, que soube proteger seu filho não apenas do inimigo, mas da própria 

impudicitia e barbaridade que atravessava Heliogábalo. 

A importância e o destaque que a dinastia das Júlias possuíram também podem ser 

afirmados a partir dos títulos que estas conquistaram, começando pelo título de Augusta, 

recebido pelas quatro mulheres (Navarro, 2019, p. 187-188); Mater castrorum, que também 

teria sido exercido pelas quatro Júlias (Corrêa, 2019, p. 78; Cascio, 2008, p. 140; Varner, 

2004, p. 194-195); Mater patriae, que teria sido recebido por Domna e por Mameia (Corrêa, 

2019, p. 79-80; Cascio, 2008, p. 140); Mater senatus, por Domna, Mesa e Mameia (Puerta, 

2014, p. 11; Navarro, 2019, p. 195; Cascio, 2008, p. 140); Mater Augusti, por Domna e 

Soémia (Puerta, 2014, p. 11; Varner, 2004, p. 194-195); e o título de mater universi generis 

humani200, por Mameia (Cascio, 2008, p. 140). 

As narrativas acima analisadas demonstram que a dinastia das Júlias se constituiu 

como um exemplo de poder feminino na sociedade romana. Sua existência evocou 

representações que perpassavam por questões que envolviam o entendimento imperial sobre o 

corpo feminino e também sobre identidade cultural oriental. 

Concordando com Butler (2003, p. 199), que o gênero “é uma performance com 

consequências claramente punitivas. Os gêneros distintos são parte do que ‘humaniza’ os 

indivíduos na cultura contemporânea” e que estes são normalmente punidos por suas 

diferenças, compreendemos que, contextualizando discussões de gênero para a época, as 

representações negativas das Júlias perpassam de forma punitiva os limites ultrapassados por 

estas nas barreiras impostas aos seus corpos na sociedade romana. 

Segundo a pós-graduada brasileira em Direito Civil, Leda Pinho (2002, p. 288), a 

condição da mulher na Roma Antiga era marcada por dependência, subordinação e 

incapacidade de agir por conta própria. Sendo considerada inferior ao homem, estava sujeita à 

 
200 Mãe de todo o gênero humano, uma mãe universal, reforçando o caráter universal de ordem e estabilidade 

provinda daquela que recebia tal título. 



162 

 

tutela do pai ou do irmão, e, quando se casava, essa tutela era transferida para o esposo. O 

espaço da Res Publica lhe era negado, devendo ficar restrita ao espaço privado. Contudo, esse 

tratamento apresenta mudanças na época imperial, em que as transformações sociais 

culminaram no enfraquecimento da tutela feminina (2002, p. 279). 

No período imperial, a mulher passa a participar da vida social e política, 

conquistando uma autonomia que a levou a uma posição favorável na sociedade (Pinho, 2002, 

p. 279). Contudo, a relação entre mulher e poder era vista com desconfiança pelas elites, 

contribuindo, assim, para representações nas fontes escritas a partir de um ideal de falha em 

aceitar os papéis associados aos seus corpos. Logo, eram consideradas problemáticas e 

causadoras de tensões. Analisar essa perspectiva perpassa pelos conflitos entre essas 

“punições” que representam as mulheres enquanto ameaçadoras (Bélo; Funari, 2017, p. 87). 

Trazendo novamente para a discussão a ideia de performance, Butler (2003, p. 200-

201) afirma que o gênero é uma identidade constituída no tempo e instituída em um espaço 

externo, a partir de uma repetição refinada de atos que agem nos corpos, garantindo que os 

gestos, movimentos e estilos corporais ressaltem a ilusão da demarcação performática imposta 

a determinado gênero. É “uma identidade construída, uma realização performativa em que a 

plateia social mundana, incluindo os próprios atores, passa a acreditar, exercendo-a sob a 

forma de uma crença”. 

Partindo da ideia de Butler, podemos compreender que, no contexto romano imperial, 

a situação da mulher estava inserida em atos performáticos que visavam encaixá-la em seu 

papel de inferioridade e submissão. Assim, mesmo quando esta ganha notoriedade e 

autonomia no Império, ainda tem seus atos vigiados e é vista com desconfiança, 

especialmente no contexto de poder que a proximidade com o círculo imperial garantia. 

A representação negativa em torno das feminae nas fontes escritas está inserida em um 

contexto de preocupação com a transposição de barreiras impostas aos seus corpos femininos. 

A dinastia das Júlias é exemplo de mulheres que vivenciaram essa autonomia feminina no 

período imperial, mas os limites que perpassavam suas relações de poder contribuíram para 

representações dúbias, enquanto mulheres ambiciosas e dispostas a diferentes sacrifícios para 

se manterem no poder. 

Até mesmo Júlia Mameia, que aqui destacamos como uma representação positiva 

antagônica à sua irmã, ainda é colocada como alguém capaz de subornar os soldados com 

quantias de dinheiro, ainda no período do reinado do seu sobrinho, objetivando ganhar o afeto 

destes por Alexandre (Herodiano, V 8, 3, p. 263). Júlia Domna, após a morte de Caracala, 



163 

 

teria ficado desolada, mas não pelo filho, e sim porque perderia sua posição de poder, 

passando a se recusar a comer (Dião Cássio, LXXIX 23, 1, p. 391). 

Essas representações das Júlias demonstram um desejo, por parte dos escritores 

antigos, de encaixá-las como feminae acostumadas ao luxo, ambiciosas por poder e 

possuidoras de uma “malícia”. Não devemos nos esquecer de que, para além do seu gênero, 

todas estão inseridas em um contexto oriental que já era alvo do etnocentrismo romano. Logo, 

elas não eram somente feminae que se relacionaram diretamente com o poder, abusando de 

sua posição imperial e da autonomia da época, mas também orientais que se destacaram no 

âmbito romano, passando a dominar o Império que dominava suas províncias de nascimento. 

A dinastia das Júlias é outro exemplo da heterogeneidade romana. Os envolvimentos 

de suas trajetórias com Heliogábalo mostram que o imperador evocou diferentes elementos 

em suas representações escritas, que alcançavam até mesmo os papéis femininos da época. As 

narrativas em torno de suas memórias e relações com a história do imperador são marcadas 

por demonstrações da influência oriental e feminina no século III, contribuindo, assim, para 

um olhar que contrasta com a ideia de um poder centralizado nas mãos masculinas e 

etnicamente romanas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



164 

 

Considerações Finais 

 Ao longo deste trabalho, analisamos as fontes textuais que abordam o imperador 

romano Heliogábalo a partir de três eixos, sendo respectivamente “Imperador”, “Oriental” e 

“Desviante”, com o objetivo de compreender a sua figura e o próprio Império Romano que 

são possíveis de perceber nas leituras dos documentos. 

Mantendo uma visão crítica em relação à percepção de um Império subjugador e 

extremamente viril, discutimos como existem pluralidades culturais e “identitárias” no 

contexto romano, as quais, ao se estudar Heliogábalo, acabam sendo destacadas e 

proporcionam uma mudança na forma como se estuda e compreende o Império Romano, 

percebendo os diferentes indivíduos, influências e contextos que estão envolvidos na história 

romana. 

Partindo da tese central de que o estudo das representações de Heliogábalo revela 

aspectos cruciais em torno do Império Romano, estivemos preocupados em analisar os 

elementos que estão incluídos em suas representações, não nos fechando em uma abordagem 

puramente biográfica, mas a utilizando para inseri-lo em um contexto maior da sociedade 

romana, como aspectos estruturais do sistema político imperial, a influência oriental, as 

performances transgênero, a presença do homoerotismo, a participação feminina em posições 

de poder, entre outros elementos. 

Através da análise de sua representação enquanto um tirano cruel, oriental fanático e 

efeminado receptor, buscamos compreender elementos que percorrem a Res Romana, 

contrastando com visões homogeneizadoras, para perceber uma sociedade extremamente 

heterogênea, composta por diferentes normas e diferentes indivíduos que contribuíam para a 

construção de uma complexidade política, social e cultural. 

A influência que as províncias romanas exerceram no Império Romano é crucial para 

entendermos o contexto que propiciou a ascensão do imperador e a demonstração de sua 

identidade cultural oriental em uma sociedade que não só dominava regiões ao oriente, como 

também demonstrava uma visão etnocentrista em relação a esse mundo oriental. 

Estudar Heliogábalo a partir da história cultural e, mais especificamente, a partir da 

noção de representação, nos permitiu uma visão crítica em relação às fontes escritas, as 

tomando não como narrativas factuais sobre o imperador, mas antes como discursos 

construídos pelos escritores antigos como forma de atenderem a determinados objetivos e que, 

no caso específico de Heliogábalo, envolviam críticas que evocavam diferentes 



165 

 

acontecimentos e características que construíam a imagem de alguém que desrespeitou os 

valores romanos. 

Essa noção acima também contribuiu para se levar em consideração o contexto e a 

época que envolviam os produtores dessas fontes, entendendo que a História Augusta, 

História de Roma e História de Roma depois de Marco Aurélio não são produções neutras, 

mas sim carregam marcas dos seus criadores. As posições sociais, origens, seus públicos-alvo 

e objetivos influem na produção dessas fontes escritas, evocando discursos que estão 

alinhados a um contexto específico. Esses elementos foram levados em consideração nas 

análises aqui realizadas e, assim, pudemos realizar um trabalho preocupado tanto com o 

conteúdo das fontes escritas quanto também com os contextos que envolvem os escritores 

antigos e suas possíveis intenções. 

A análise das fontes antigas a partir da noção de representação demonstrou que 

Heliogábalo teve sua imagem atrelada a uma construção negativa por parte dos escritores 

antigos que o abordaram. Havia um intuito claro em reproduzir sua memória enquanto um 

exemplo ruim de moralidade e que não obedeceu aos valores romanos, ou, mais 

especificamente, ao mos maiorum. 

As narrativas em torno da trajetória do imperador até chegar ao trono e, 

posteriormente, do seu governo perpassam uma mescla de informações e historicidade unida a 

críticas e denúncias sobre seu comportamento, contribuindo para a construção de um 

personagem que é envolvido em fatos e invenções, as quais muitas vezes tornam difícil até 

mesmo o seu estudo e a reconstituição dos impactos, influências e imagem de Heliogábalo no 

contexto em que esteve envolvido. 

Realizando o estudo a partir da noção de representação, foi possível analisar as 

narrativas textuais em torno de Heliogábalo com um tom crítico às arbitrariedades, acusações 

e moldagens na forma como o imperador foi representado, justamente para entender que essas 

fontes ainda apresentam o personagem e, mais do que isso, valores da própria sociedade 

romana. Para além das dificuldades de análise, as fontes textuais oferecem uma riqueza de 

detalhes na forma como essa aristocracia romana via personagens como Heliogábalo, 

permitindo assim compreender que a construção de sua imagem esteve atrelada a diferentes 

elementos que compunham essa elite romana que escrevia sobre ele e a própria sociedade da 

época em que ele ascende ao poder. 

O século III foi destacado enquanto um contexto propício para a ascensão de 

Heliogábalo, com uma presença considerável de orientais em posições de poder ou de ofício 



166 

 

no contexto romano. Esse cenário foi tratado e trabalhado a partir da ótica da história global, 

demonstrando os contatos existentes entre o Oriente antigo e o Império Romano, os quais 

perpassavam contradições e visões etnocentristas, bem como o estabelecimento de trocas e 

entrelaçamentos que marcaram o próprio cenário da Antiguidade. Com o afastamento de uma 

visão “romanizadora”, foi destacado e argumentado a forma como o Oriente esteve envolvido 

na história romana, com conexões significativas. 

Com o uso da história global, entre outros contribuintes, foi possível compreender que 

a Antiguidade é permeada por trocas culturais e entrelaçamentos profundos que não se 

limitaram a relações ocidentais. Grécia e Roma não resumem a História Antiga e nem mesmo 

são a chave para se entender todo o contexto antigo de construção de importantes bases para 

outros povos e culturas que existiram ao longo da história, com alguns resistindo até a nossa 

contemporaneidade. O contexto da Antiguidade foi bem mais amplo, envolvendo povos de 

diferentes regiões, como os do Oriente Próximo, que não somente participaram e 

influenciaram a história ocidental, como também foram personagens centrais e protagonistas 

de suas próprias historicidades na construção do global. 

Mesmo quando se fala a partir do Ocidente antigo, ainda é possível analisar e perceber 

as relações estabelecidas com os não ocidentais, o que foi realizado ao longo deste trabalho. O 

Império Romano foi contextualizado enquanto uma região de influências e contatos orientais 

que estiveram presentes ao longo de sua história, destacando-se uma perspectiva não 

eurocentrada e isolada, mas sim em consonância com as conexões que existiram no mundo 

antigo. 

A trajetória de Heliogábalo e a própria forma como foi representado nas fontes 

textuais destacaram a presença de elementos culturais orientais no contexto romano, como a 

questão das vestes e religiosidade. Por mais que os escritores antigos destaquem a partir de 

uma ótica etnocentrista, suas narrativas, aliadas à bibliografia aqui trabalhada, demonstram 

que Roma foi influenciada pelo Oriente e estabeleceu importantes conexões que propiciaram 

a ascensão e continuidade do poder de Heliogábalo por determinado tempo. Mesmo após seu 

assassinato, o poder continuaria em mãos sírias, na figura de seu primo, Alexandre Severo. A 

coalizão de forças orientais, a corte imperial de Heliogábalo, a ação das Júlias e o próprio 

imperador demonstraram as relações e trocas estabelecidas nesse contexto. 

Outro elemento discutido e destacado foi a representação de Heliogábalo a partir da 

ótica da efeminação e do homoerotismo receptor, os quais, por si só, refutam a visão de um 

Império Romano dotado de extrema virilidade. Existiram diferentes sujeitos que revelaram 



167 

 

uma sociedade permeada por uma multiplicidade de indivíduos, com identidades que não 

necessariamente se encaixavam nos padrões de virilidade erroneamente atribuídos em nossa 

contemporaneidade ou mesmo nos conceitos de virilidade de sua época. Ignorar esse cenário 

múltiplo se revela um erro de anacronismo que contribui para a manutenção e construção de 

visões reducionistas e simplistas em relação aos povos antigos. 

As representações de Heliogábalo em relação à sua falta de virilidade foram criticadas 

e discutidas não apenas a partir de uma visão atenta aos objetivos de difamação que as fontes 

textuais possuíam, mas também a partir de uma visão não heteronormativa. A preocupação 

não recaiu na simplicidade de buscar a porcentagem de verdades nesse elemento que provoca 

terror nos historiadores, mas antes em considerar essa representação e discuti-la com base na 

presença de multiplicidades nos envolvimentos e relações afetivas/sexuais e nas identidades 

que não necessariamente se encaixavam em padrões de heteronormatividade. 

Unida a essa questão, a discussão em torno da dinastia das Júlias também contribuiu 

para o questionamento de uma visão homogeneizadora do poder viril masculino no contexto 

romano. A representação da ação, destaque e relações com o governo de Heliogábalo e outros 

imperadores demonstrou que as mulheres também manobravam o poder em Roma, sendo tão 

importantes, embora com outras linhas de ação, quanto as figuras masculinas viris que são 

comumente associadas ao Império. Essa dinastia ainda destaca a própria ação oriental em 

Roma, através de uma verdadeira coalizão de poderes que contribuiu para que conquistassem 

posições de poder e mantivessem essas mesmas posições durante suas vidas. A ação feminina 

e oriental proporcionada pelas Júlias conversa diretamente com o próprio reinado de 

Heliogábalo, demonstrando um cenário heterogêneo tal qual a própria figura do imperador. 

A partir de uma análise focada nos eixos “Imperador”, “Oriental” e “Desviante”, as 

fontes textuais foram contextualizadas com diferentes elementos da sociedade romana. A 

representação de Heliogábalo demonstra a importância do mos maiorum para a aristocracia 

tradicional romana e a forma como agia em Roma, com uma abrangência sobre diversos 

aspectos do cotidiano dos habitantes do Império. O mos maiorum atingia uma dimensão que 

era utilizada como forma de controle dos corpos e de disciplinamento, sendo que aqueles que 

se desviavam da obediência desse conjunto de valores e costumes se tornavam personagens 

abjetos. 

Outros termos aqui apresentados demonstraram como a dinâmica imperial era 

complexa e heterogênea, com um mesmo termo possuindo diferentes aplicações e sentidos, 

sendo importante considerar o contexto em que está sendo utilizado. Os conceitos aqui 



168 

 

destacados moldaram a narrativa de Heliogábalo e foram centrais para a discussão em torno 

de sua representação, mas também revelaram os conflitos, as negociações, o funcionamento e 

a discordância que definiam o que significava pertencer ou mesmo não pertencer à cultura 

greco-romana que o Império valorizava. A cultura tinha um valor considerável para os 

romanos e, juntamente com os âmbitos sociais e políticos, influenciava a forma como os 

povos eram percebidos e entendidos. 

As discussões realizadas nesta dissertação contribuíram para uma já em progresso 

renovação na forma como o imperador Heliogábalo vem sendo analisado, apresentando uma 

visão crítica em relação às suas fontes textuais, que não tomam as narrativas enquanto fatos, 

mas sim enquanto inseridas em determinados objetivos, que neste trabalho foram analisadas a 

partir da noção de representação. Além desse acréscimo, também parte de uma nova 

abordagem que trabalhe o governante a partir da ótica da história global, destacando a 

possibilidade de se trabalhar a Antiguidade a partir de uma perspectiva globalizada, bem 

como insere o seu contexto oriental em uma perspectiva não somente de alteridade e conflito, 

mas também de interação e troca cultural. 

Essa dissertação também se preocupou em trabalhar com uma abordagem que não 

restringisse os elementos de virilidade e homoerotismo como meras acusações políticas, mas 

antes em trabalhá-los e discuti-los enquanto presentes no contexto antigo e possibilidades na 

trajetória de Heliogábalo, afastando-se assim de um termômetro de veracidade, para uma 

discussão em consonância com a multiplicidade de identidades na Antiguidade. 

Heliogábalo foi inserido no contexto maior do próprio estudo do Império Romano, 

contribuindo para um debate sobre a produção escrita, elementos políticos, identidade, 

relações com o Oriente, estudos de gênero e sexualidade, entre outros elementos que não 

somente promovem avanços no conhecimento, mas também desafiam noções de senso 

comum sobre Roma e seu período imperial e de estudiosos que ignoram as multiplicidades na 

Antiguidade, contribuindo para anacronismos e desconhecimentos sobre a história antiga. 

A relevância de abordar o Império Romano continua se fazendo necessária, dada sua 

grande importância e impacto na Antiguidade, que permanecem em discussões da nossa 

contemporaneidade, mas essas abordagens devem vir acompanhadas de afastamentos de 

visões homogeneizadoras e falhas em perceber as conexões com outros povos de diferentes 

culturas, que não se resumem aos gregos e não são restritas a uma ótica subjugadora, mas 

também revelam interações e entrelaçamentos. 



169 

 

Heliogábalo se mostra enquanto um personagem que contribui em muito para o 

alcance dessa abordagem acima destacada. Essa dissertação, ao se inserir em um contexto de 

pouca produção brasileira em relação à sua figura e desconhecimento por grande parte das 

pessoas sobre sua existência e impacto, busca divulgar o conhecimento em relação ao 

imperador e trazer uma discussão centralizada em contextos da pesquisa histórica do exterior 

para as discussões de Antiguidade no Brasil, complementando com a abordagem acima 

destacada para a análise de Heliogábalo. 

Nesta dissertação foram trabalhadas as três principais fontes textuais que tratam sobre 

o imperador de forma mais destacada, com eixos que buscaram nortear os principais 

elementos abordados pelos escritores antigos sobre a trajetória de Heliogábalo. Contudo, 

outras possibilidades de abordagem em relação a esse interessante personagem ainda são 

possíveis, com elementos aqui não tratados. Alguns exemplos seriam um estudo sobre os 

impactos causados pelo reinado de Heliogábalo, os simbolismos na construção das narrativas 

em torno dele, o dualismo antagônico na representação de Heliogábalo e seu primo, 

Alexandre Severo, bem como a delimitação de novos eixos, metodologias e teorias que o 

tratem a partir de uma nova ótica e problematização. 

Futuras investigações podem ainda deslocar a análise para outros tipos de fontes além 

de Dião Cássio, Herodiano e a História Augusta, com uma análise de sua representação 

textual em escritores da Antiguidade Tardia ou Idade Média, um estudo da numismática ou 

epigrafia, as quais apresentam uma riqueza de novos detalhes e argumentações em relação às 

fontes textuais, ou ainda um estudo das representações contemporâneas em relação a 

Heliogábalo, pois sua figura esteve presente em diferentes tipos de mídia, indo do cinema ao 

teatro, músicas, pinturas, documentários e até mesmo jogos. A riqueza de possibilidades aqui 

é significativa. 

Existe também a possibilidade de inserir Heliogábalo em discussões com uma ótica 

maior, como estudos sobre a construção das representações de imperadores romanos tirânicos, 

orientais ou homoeróticos, o surgimento de personagens orientais na Roma do século III, a 

influência feminina na política imperial, deuses orientais no panteão romano e a influência 

oriental na Antiguidade. 

São diferentes caminhos que permeiam novas possibilidades de abordagens e estudos 

sobre o imperador, seja com novas análises, novas fontes ou mesmo novos encaixes de sua 

figura e importância. Esta dissertação pode servir como uma referência ou mesmo 

incentivadora para novos estudos em relação a Heliogábalo, Império Romano, história global, 



170 

 

estudos de gênero e sexualidade no contexto da Antiguidade ou mesmo para outras temáticas 

relacionadas às discussões aqui realizadas. A discussão em torno da história antiga foi 

mostrada aqui enquanto um âmbito de ricas possibilidades e estudos que contribuem para o 

conhecimento da formação de diferentes sociedades e seus impactos até nossa 

contemporaneidade. 

O estudo da Antiguidade possui uma dimensão considerável de possibilidades. As 

novas abordagens, metodologias e teorias vêm contribuindo cada vez mais para que se renove 

a forma como esse período longínquo vem sendo estudado, contribuindo para análises cada 

vez mais comprometidas em não isolá-lo, mas sim em contextualizá-lo com problemas e 

hipóteses que partem de preocupações do presente, mas que podem ser compreendidos no 

mundo antigo. Assim, é construída a desmistificação da Antiguidade como um período sem 

relações com o presente e construídas novas noções de diálogo entre o passado e o presente. 

Heliogábalo é um dentre outros diversos personagens e culturas que atravessam a 

história do mundo antigo, que se apresenta como muito maior do que o mundo greco-romano, 

revelando novos indivíduos, povos e culturas que tiveram importâncias e estabeleceram 

relações entre si. É urgente e necessário que os estudos históricos continuem se 

comprometendo com perspectivas que combatam o eurocentrismo, o etnocentrismo, o 

orientalismo e outras noções problemáticas, e se comprometam em divulgar e pesquisar para a 

sociedade estudos que apresentem as multiplicidades históricas, desmistificando noções 

anacrônicas, errôneas, colonizadas, preconceituosas, racistas, LGBTfóbicas e misóginas e 

apresentando uma História que é feita por diferentes culturas, povos e indivíduos.    

Para finalizar esta parte das considerações finais, gostaríamos de apresentar a 

conclusão do reinado de Heliogábalo, destacando como ocorreu o fim de seu poder. As 

narrativas nas três fontes escritas se complementam: o imperador teria se arrependido da 

adoção de seu primo, Alexandre Severo, e então passado a tentar assassiná-lo, contudo sem 

sucesso, chegando ao ponto em que suas tentativas provocaram o ódio dos soldados, que 

acabaram por assassiná-lo. 

A Vita Heliogabali afirma que Heliogábalo teria ordenado que o Senado retirasse o 

título de César de seu primo, notícia recebida de mau grado, pois os senadores se agradavam 

de Alexandre (XIII 1-2, p. 203-204). O imperador teria se isolado em um jardim, mandado 

assassinos contra seu primo, enviado uma carta aos soldados na qual informava a retirada do 

título de César, ordenado que cobrissem de lama as inscrições de suas estátuas, prometido 



171 

 

honrarias para aqueles que o matassem (XII 5-8, p. 204) e até mesmo expulsado os senadores 

da cidade de Roma para que não testemunhassem o assassinato (XVI 1, p. 206). 

Os soldados, já cientes de seus planos, organizaram entre si uma conspiração e então 

mataram primeiramente os aliados de Heliogábalo, chegando ao ponto de castrar ou empalar 

alguns (Vita Heliogabali, XVI 5, p. 207-208) e, em seguida, assassinaram o imperador em 

uma latrina, arrastaram seu corpo pelas vias públicas, atiraram-no em um esgoto, mas, como 

não coube, lançaram-no ao rio Tibre com um peso amarrado a si. Daí teria vindo seu apelido 

de “Tiberino” ou “Arrastado”. Seu nome teria sido apagado201 (Vita Heliogabali, XVII 1-7, p. 

208) e sua mãe teria sido assassinada junto com ele (Vita Heliogabali, XVIII 2, p. 209). 

Herodiano afirma que Heliogábalo teria tirado o título de César de Alexandre, deixado 

de aparecer em público com ele e então espalhado o boato de que este estava morrendo. Os 

soldados, revoltados e tristes com a notícia e por não o terem mais visto, exigiram que 

pudessem encontrar Alexandre, o que foi atendido por um imperador aterrorizado com a 

exigência. No entanto, o terror teria dado lugar à irritação, pois os soldados saudavam seu 

primo e ignoravam Heliogábalo, que ordenou que os aclamadores fossem punidos, o que 

revoltou a todos e ocasionou a organização de um ataque e a morte do imperador juntamente 

com sua mãe (V 8, 4-8, p. 263-264). 

Heliogábalo, Júlia Soêmia e toda a comitiva do imperador, acusados de cumplicidade 

por seus crimes, teriam sido assassinados, sendo que o corpo do governante e de sua mãe 

teriam sido arrastados e mutilados pela cidade de Roma. Após isso, teriam sido jogados nos 

esgotos que descem ao rio Tibre (Herodiano, V 8, 8-9, p. 264-265). 

Apesar de não especificar anteriormente em sua narrativa tal acontecimento, Dião 

Cássio afirma que, quando os soldados ficaram cientes de uma tentativa de assassinato de 

Alexandre pelo imperador, fizeram um grande tumulto, só cessado quando o próprio 

Heliogábalo chegou ao acampamento com seu primo e pediu clemência, inclusive entregando, 

por exigência dos soldados, alguns de seus companheiros. 

Contudo, como o imperador conspirou novamente contra Alexandre e, dessa vez, não 

conseguiu apaziguar os soldados, que novamente se mostraram contrariados, Heliogábalo 

tentou fugir, mas foi descoberto e morto aos dezoito anos, em 222 d.C. (Dião Cássio, LXXX 

 
201 Esse ato se refere a prática romana chamada pela historiografia moderna de damnatio memoriae que se 

traduziria por “condenação de memória”, sofrida pelo imperador Heliogábalo e por outros imperadores romanos 

que consistia no apagamento de registros públicos relacionados àquela figura, como inscrições, estátuas, retratos 

e menções em registros oficiais, estes eram rasurados, modificados ou mesmo destruídos. 



172 

 

19, 2-4; 20, 1-2, p. 477). Sua mãe teria morrido abraçada junto com ele. As cabeças do 

imperador e de sua mãe teriam sido cortadas e seus corpos despidos e arrastados por toda a 

cidade. O corpo do falecido governante teria sido jogado em um rio e o de sua mãe em outro 

lugar não especificado (Dião Cássio, LXXX 20, 2, p. 477; 479). 

Dião Cássio também narra a queda dos aliados de Heliogábalo, sendo mais específico 

que os outros dois escritores antigos, destacando a figura de Hiérocles e outros nomes que 

somente aparecem nesse momento, como Aurélio Êbulo, um emeseno responsável pelo fisco, 

e Fúlvio, um dos prefeitos da época. Dião, tal qual a Vita Heliogabali, ressalta que o nome do 

imperador foi banido de Roma (LXXX 21, 1-2, p. 479). 

E assim teria sido concluído o reinado do jovem imperador, marcado por críticas, 

descrições dramáticas e fantasiosas e por uma trajetória interessante tanto literariamente 

quanto historicamente. Os personagens que acompanham e movimentam as narrativas de sua 

vida e seu governo, e a própria forma como este teria escolhido governar, são agrupados em 

representações que nos permitem conhecer mais sobre o Império Romano e perceber 

diferentes aspectos que foram abordados ao longo deste trabalho.  

Encerra-se aqui o reinado de Heliogábalo e a análise deste trabalho. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



173 

 

Referências 

Fontes Primárias 

DIÃO CÁSSIO. Dio’s Roman History. Traduzido por Earnest Cary. London/Harvard: 

William Heinemann, Harvard University Press (The Loeb Classical Library). Nine Volume, 

books LXXI-LXXX, 1957. 

HERODIANO. Historia del Imperio Romano después de Marco Aurelio. Tradução de 

Juan J. Torres Esbarranch. Madrid: Editorial Gredos, 1985. 

HISTÓRIA AUGUSTA. Vidas de Adriano, Élio, Antonino Pio, Marco Aurélio, Lúcio Vero, 

Avídio Cássio e Cómodo. Tradução do latim, introdução, notas e índice de Cláudia A. 

Teixeira, José Luís Brandão e Nuno S. Rodrigues. Coimbra: Imprensa da Universidade de 

Coimbra, volume I, 2021. 

HISTÓRIA AUGUSTA. Vidas de Hélvio Pertinaz, Dídio Juliano, Severo, Pescénio Nigro, 

Clódio Albino, Antonino Caracala, Antonino Geta, Opílio Macrino, Diadúmeno 

Antonino, Antonino Heliogábalo. Tradução do latim, introdução, notas e índice de Cláudia 

A. Teixeira, José Luís Brandão e Nuno S. Rodrigues. Coimbra: Universidade de Coimbra, 

CECH, volume II, 2021. 

SUETÔNIO. A vida dos doze césares. Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2012. 

Sites  

ALIPRANDINI, Michael. Syria. EBSCO Research Starters: Geography and Cartography 

(Research Starters). 2024. Disponível em: https://www.ebsco.com/research-

starters/geography-and-cartography/syria.  Acesso em: 12 ago. 2025. 

RUFO, Yasmin. ‘Sou uma senhora’: museu britânico passa a se referir a imperador romano 

como mulher trans. BBC News Brasil, [S.l.], 21 nov. 2023. Disponível em: 

https://www.bbc.com/portuguese/articles/c97rdr4mzypo. Acesso em: 12 ago. 2025. 

Bibliografia 

ALFÖLDY, Géza. História Social de Roma. Tradução por Maria do Carmo Cary. Lisboa: 

Editorial Presença, 1989. 

ARRIZABALAGA Y PRADO, Leonardo de. Pseudo-eunuchs in the court of Elagabalus: The 

riddle of Gannys, Eutychianus, and Comazon. Full corrected version of a paper delivered at a 

conference held under the auspices of the University of Wales Institute of Classics and 

Ancient History entitled: “Neither Man nor Woman”: Eunuchs in Antiquity and Beyond, 

Aberdare Hall, Cardiff University, 26-28, July 1999. Cambridge: Cambridge University (s.d.). 

Disponível em: 

https://www.cantab.net/users/leonardo/Downloads/LAP%20Academic%20Texts/Pseudo-

Eunuchs.pdf. Acesso em: 12/08/2025. 

ARRIZABALAGA Y PRADO, Leonardo de. The emperor Elagabalus: fact or fiction? 

Cambridge: Cambridge University Press, 2010. 

BARNES, Timothy D. The composition of Cassius Dio’s “Roman History”. Phoenix, 

Toronto, v. 38, n. 3, 1984, p. 240-255. 

https://www.ebsco.com/research-starters/geography-and-cartography/syria
https://www.ebsco.com/research-starters/geography-and-cartography/syria
https://www.bbc.com/portuguese/articles/c97rdr4mzypo
https://www.cantab.net/users/leonardo/Downloads/LAP%20Academic%20Texts/Pseudo-Eunuchs.pdf
https://www.cantab.net/users/leonardo/Downloads/LAP%20Academic%20Texts/Pseudo-Eunuchs.pdf


174 

 

Barros, José D’Assunção. História Cultural: um panorama teórico e historiográfico. Textos de 

História, v. 11, n. 1/2, p. 145-171, 2003. 

BARROS, José D’Assunção. Histórias interconectadas, histórias cruzadas, abordagens 

transnacionais e outras histórias. Secuencia, México, n. 103, e1528, abr., 2019, p. 1-30. 

BEARD, Mary. SPQR: Uma História da Roma Antiga. Tradução de Luis Reyes Gil. São 

Paulo: Planeta, 2017. 

BEARD, Mary; NORTH, John; PRICE, Simon. Religions of Rome: Volume 1: A History. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1998. 

BÉLO, Taís Pagoto; FUNARI, Pedro Paulo. As romanas e o poder nos anais de Tácito. 

Revista Classica, v. 30, n. 2, 2017, p. 75-90. 

BENTES, Natália Mascarenhas Simões; NEVES, Rafaela Teixeira Sena; LOBATO, Luísa 

Cruz (Orgs.). Síria: da história à crise humanitária. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2018. 

BERNAND, Carmen. El reto de las historias conectadas. Historia Crítica, nº 70, 2018, p. 3-

22. 

BOUCHIER, Edmund Spenser. Syria as a Roman Province. Oxford: B.H. Blackwell, 1916. 

BURKE, Peter. A Escola dos Annales (1929-1989): A Revolução Francesa da Historiografia. 

São Paulo: Editora Unesp, 1997. 

BURKE, Peter. O que é história cultural? Tradução de Sérgio Góes de Paula – 3ª ed. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar, 2021. 

BUTCHER, Kevin. Roman Syria and the Near East. London: The British Museum Press, 

2003. 

BUTLER, Judith. Cuerpos que importan: sobre los límites materiales y discursivos del 

“sexo”. Barcelona: Ediciones Paidós, 2002. 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 

CARLA-UHINK, Filippo. “Between the human and the divine”: cross-dressing and 

transgender dynaics in the Graeco-Roman world In. CAMPANILE, Domitilla; CARLA-

UHINK, Filippo; FACELLA, Margherita (org.). TransAntiquity: Cross-Dressing and 

Transgender Dynamics in the Ancient World. New York; London: Routledge, 2017. 

CASCIO, Elio Lo. The Emperor and His Administration In. BOWMAN, Alan K.; 

CAMERON, Averil; GARNSEY, Peter (Ed.). The Cambridge Ancient History. Volume XII, 

The Crisis of Empire, A.D. 193-337. 2nd ed. Cambridge: Cambridge University Press, 2008. 

CASTELLS, Manuel. O Poder da Identidade: A Era da Informação. Tradução de Klauss 

Brandini Gerhardt, vol. 2., 9ª ed. São Paulo/ Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2018. 

CERRI, Mariane. A biografia do imperador Cômodo na História Augusta como uma 

crítica ao Dominato (século IV d.C.). Dissertação (mestrado) Universidade Estadual 

Paulista (Unesp), Faculdade de Ciências Humanas e Sociais, Franca, 2020. 

CHARTIER, Roger. A história cultural: entre práticas e representações. Tradução de Maria 

Manuela Galhardo. 2. ed. Rio de Janeiro: Difel, 2002. 



175 

 

CHARTIER, Roger. O mundo como representação. Estudos Avançados, São Paulo, v. 5, n. 

11, 1991, p. 173-191. 

CONLEY, Emily. Women in Roman Republican Literature: the use of mulier in Sallust 

and Plautus. History & Classics Undergraduate Theses. Department of Classics, Providence 

College, 2019. 

CONRAD, Sebastian. O que é história global? Tradução de Teresa Furtado e Bernardo 

Cruz. Lisboa: Edições 70, 2019. 

CORASSIN, Maria Luiza. A composição da biografia de Severo Alexandre na História 

Augusta. Revista de História, São Paulo, n. 119, 1988, p. 153-178. 

CORASSIN, Maria Luiza. Biografia e História na "Vita Aureliani". Revista Brasileira de 

História, São Paulo, v. 17, n.33, 1997, p. 98-111. 

CORASSIN, Maria Luiza. Sociedade e política na Roma antiga. 1. ed. São Paulo: Atual, v. 

1, 2011. 

CORRÊA, Ariel Garcia. As perspectivas elaboradas por Dião Cássio e Herodiano sobre 

as práticas político-culturais do imperador Heliogábalo (séc. III d.C.). 2019. Dissertação 

(Mestrado em História) — Faculdade de Ciências e Letras de Franca (FCHS), Universidade 

Estadual Paulista "Júlio de Mesquita Filho" (UNESP), Franca, 2019. 

CRAIG, Williams A., Roman Homosexuality. Second Edition. Oxford: Oxford University 

Press, 2010. 

DE BLOIS, Lukas. The perception of Roman imperial authority in Herodian’s work. In: DE 

BLOIS, Lukas; RICH, John (ed.). The representation and perception of Roman imperial 

power. Amsterdam: J.C. Gieben, 2003, p. 241-251. 

DEL PRIORE, Mary. Biografia: quando o indivíduo encontra a história. Topoi, Rio de 

Janeiro, v. 10, n. 19, jul./dez. 2009, p. 7-16. 

EDWARDS, Catharine. The politics of immorality in ancient Rome. Cambridge, UK: 

Cambridge University Press, 2002. 

ESTEVES. Anderson Martins. Díon Cássio: um Historiador no Reino de Ferro (Cassius Dio: 

a Historian under a reign of iron) In. SEBASTIANI, Breno Battistin; RODRIGUES JR., 

Fernando; SILVA, Bárbara da Costa e (coords.). Problemas de Historiografia Helenística 

(Problems of Hellenistic Historiography). Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 

2019, p. 193-207. 

FALCÃO, Rodrigo. Oriente e Ocidente: a terra dos vivos, a terra dos mortos. Hegemonia, [S. 

l.], n. 1, 2006, p. 1-11. 

FEITOSA, Lourdes. História, gênero, amor e sexualidade: olhares metodológicos. Revista do 

Museu de Arqueologia e Etnologia, São Paulo, Brasil, n. 13, 2003, p. 101-115. 

FERNÁNDEZ UBIÑA, J. La Crisis del siglo III. Realidad histórica y distorsiones 

historiográficas. Tiempo y Espacio, [S. l.], n. 7-8, 2015, p. 263–287. 

FUNARI, Pedro Paulo. História de Roma. 1. ed. São Paulo: Contexto, 2001. 

FUNARI, Pedro Paulo; GRILLO, José Geraldo Costa. Os conceitos de “Helenização” e de 

“Romanização” e a construção de uma antiguidade clássica In. NEMI, Ana; ALMEIDA, Néri 

de Barros; PINHEIRO, Rossana Alves Baptista Pinheiro (Orgs.). A construção da narrativa 



176 

 

histórica séculos XIX e XX. – Campinas, SP: Editora da UNICAMP, São Paulo, SP: Fap-

Unifesp, 2014, p. 205-214. 

GAIA, Deivid Valério. Os Antoninos: o Apogeu e o Fim da Pax Romana In. BRANDÃO, José 

Luís; OLIVEIRA, Francisco de (coords.). História de Roma Antiga: Volume II: Império 

Romano do Ocidente e Romanidade Hispânica. Coimbra: Imprensa da Universidade de 

Coimbra, 2020, p. 175-216. 

GASCÓ LA CALLE, Fernando. La patria de Herodiano. Habis, Sevilla, n. 13, p. 165–170, 

1982. 

GIBBON, Edward. Declínio e Queda do Império Romano. Tradução de José Paulo Paes. – 

Ed. Abreviada – São Paulo: Companhia das Letras, 2005. 

GÓMEZ, Miguel Pablo Sancho. La religion del autor de la Historia Augusta. CEPOAT, 

Murcia, 2018. 

GONÇALVES, Ana Teresa Marques. Rupturas e Continuidades: os Antoninos e os Severos. 

Fênix: Revista de História e Estudos Culturais, jan/fev/mar/2007, p. 1-15. 

GRIMAL, Pierre. A civilização romana. Tradução de Jorge Bastos. 10ª ed. Lisboa: Edições 

70, 2011. 

GRIMAL, Pierre. História de Roma. Tradução de Maria Leonor Loureiro. São Paulo: 

Editora Unesp, 2011. 

GUARINELLO, Norberto Luiz. Ensaios sobre história antiga. 2014. Tese (Livre Docência) 

– Universidade de São Paulo, São Paulo, 2014. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 2006. 

HALL, Stuart. O ocidente e o resto: discurso e poder. Tradução de Carla d’Elia. Projeto 

História, São Paulo, n. 56, Mai.-Ago. 2016, p. 314-361. 

HALL, Stuart. Quem precisa da identidade? In. SILVA, Tomas Tadeu da (org.). Identidade e 

diferença: a perspectiva dos estudos culturais. 15. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014, p. 103-

133. 

HALSBERGHE, Gaston H. The Cult of Sol Invictus. Leiden: Brill, 1972. 

HIDALGO DE LA VEGA, María José. Las emperatrices romanas: sueños de púrpura y 

poder oculto. Ediciones Universidad de Salamanca, Salamanca, 2012. 

HOSE, Martin. Cassius Dio: a senator and historian in the age of anxiety. In: KREBS, 

Christopher B.; WIENER, Christa; WIENER, Elke (org.). Seeing Caesar anew: studies in 

Cassius Dio. Leiden; Boston: Brill, 2010. p. 69-84. 

IANNI, Octavio. Enigmas da modernidade-mundo. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

2003. 

ICKS, Martin. Cross-dressers in control In. CAMPANILE, Domitilla; CARLA-UHINK, 

Filippo; FACELLA, Margherita (org.). TransAntiquity: Cross-Dressing and Transgender 

Dynamics in the Ancient World. New York; London: Routledge, 2017. 

KEMEZIS, Adam M. Greek narratives of the Roman Empire under the Severans: Cassius 

Dio, Philostratus and Herodian. Cambridge: Cambridge University Press, 2014. 



177 

 

KEMEZIS, Adam M. The fall of Elagabalus as literary narrative and political reality: a 

reconsideration. História: Revista da Faculdade de Letras, Universidade de Lisboa, v. 65, 

fasc. 3, 2016, p. 348–390. 

LEMOS, Márcia Santos. O ‘mos maiorum’ e a fortuna do Império Romano no século IV d.C. 

Dimensões, vol. 25, 2010, p. 46-62. 

LEVINAS, Emmanuel. Entre nós: ensaios sobre a alteridade. Tradução de Pergentino S. 

Pivatto (coords.). Petrópolis: Vozes, 1997. 

LISSNER, Ivar. Os Césares: apogeu e loucura. Tradução de Oscar Mender. 1. ed. São Paulo: 

Itatiaia, 1985. 

Louro, Guacira Lopes, Um Corpo Estranho – Ensaios sobre sexualidade e teoria queer. Belo 

Horizonte: Autêntica Editora, 2004. 

MENESES, Paulo. Etnocentrismo e Relativismo Cultural: algumas reflexões. Revista Gestão 

& Políticas Públicas, São Paulo, Brasil, v. 10, n. 1, 2020, p. 1–10. 

MILLAR, Fergus. The Roman Near East, 31 B.C.–A.D. 337. Cambridge, MA: Harvard 

University Press, 1993. 

MISKOLCI, Richard. A Teoria Queer e a Sociologia: o desafio de uma analítica da 

normalização. Sociologias (UFRGS. Impresso), v. 21, 2009, p. 150-182. 

MISKOLCI, Richard. Estranhando as Ciências Sociais: notas introdutórias sobre Teoria 

Queer. Florestan, v. 2, 2014, p. 8-25. 

MISKOLCI, Richard. Teoria Queer: um aprendizado pelas diferenças. 3. ed. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2017. 

MORALES, Fábio Augusto e SILVA, Uiran Gebara da. História Antiga e História Global: 

afluentes e confluências. Revista Brasileira de História. São Paulo, v. 40, nº 83, 2020, p. 

125-150. 

MOURA, Caio. Para além do etnocentrismo e da exclusão: repensando o estatuto da barbárie 

no mundo antigo. Hypnos, São Paulo, número 23, 2º semestre, 2009, p. 210-225. 

NAVARRO, Pedro David Conesa. Julia Maesa y Julia Soemias en la corte de Heliogábalo: el 

poder feminino de la domus severiana. Stud. hist., H.ª antig., 37, 2019, p. 185-223. 

OLIVEIRA, Cícero Josinaldo da Silva. Chartier e Foucault: poder, cultura e representação. 

Poliética, São Paulo, v. 6, n. 2, 2018, p. 68-87. 

OSOWSKI, Marybeth. Fashioning Identity: clothing and the image of the syrian in the 

Roman empire. Disssertacion in Arts (Master). Dallhousie University, Halifax – Nova Scotia, 

2016. 

PINHO, Leda de. A mulher no direito romano: noções históricas acerca de seu papel na 

constituição da entidade familiar. Revista Jurídica Cesumar – v.2, n. 1 – 2002, p. 269-291. 

POLO, Francisco Pina. Mos Maiorum como instrumento de controle social da nobilitas 

romana. Revista digital de la Escuela de Historia – unr/ año 3 – nº 4/ Rosario, 2011, p. 53-

77. 



178 

 

PUERTA, Rebeca Fernández. La dinastía siria de las Julias. Estudio del poder público de 

las emperatrices en época de los Severos (193-235). Grado de Historia. Facultad Filosofía y 

Letras, Universidad de Zaragoza, Zaragoza, 2014. 

REIS, José Carlos. Escola dos Annales: a inovação em história. 2. ed. São Paulo: Paz & 

Terra, 2000. 

RIBEIRO JUNIOR, Benedito Inácio. Para além da heteronormatividade: uma análise dos 

eunucos re-presentados por Estácio, Marcial e Suetônio (Roma, 80-121 d. C.). Dissertação de 

Mestrado – Faculdade de Ciências e Letras – Assis: UNESP, 2016. 

SAID, Edward W. Orientalismo: O Oriente como Invenção do Ocidente. Tradução de Tomás 

Rosa Bueno. São Paulo: Companhia das Letras, 1990. 

SAUTER, Juliano. As vestais virgens de Roma: novidades na historiografia a partir de Mary 

Beard. Anais do EP HIS [on-line]. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2017. 

SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Tradução de Guacira Lopes 

Louro. Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 20, n. 2, jul./dez. 1995, p. 71-99. 

SCOTT, Joan. História das mulheres In. BURKE, Peter. A Escrita da História: Novas 

Perspectivas. Tradução de Magda Lopes. - São Paulo: Editora UNESP, 1992. 

SILVA, Filipe Noé da. Gênero e poder no Império Romano: considerações sobre o 

imperador Adriano. Dissertação (mestrado) – Universidade Estadual de Campinas, Instituto 

de Filosofia e Ciências Humanas, Campinas - SP, 2016. 

SILVA, Gilvan Ventura; SOARES, Caroline da Silva. O "fim" do mundo antigo em debate: da 

"crise" do século III à Antiguidade Tardia e além. NEARCO – Revista Eletrônica de 

Antiguidade, Rio de Janeiro, n. 11, 2013, p. 11-25. 

SILVA, Helenice Rodrigues da. A história como “a representação do passado”: a nova 

abordagem da historiografia francesa. In: CARDOSO, Ciro Flamarion; MALERBA, Jurandir 

(org.). Representações: contribuição a um debate transdisciplinar. – Campinas -SP: Papirus, 

2000, p. 81-100. 

SILVA, Janaice Bertoldo da. Escrever a História em Tempos de Crise: Herodiano e o 

Reinado do Imperador Heliogábalo. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em 

História). Universidade Estadual do Oeste do Paraná, Centro de Ciências Humanas, Educação 

e Letras, Marechal Cândido Rondon, 2019. 

SILVA, Semíramis Corsi. A corrupção e os crimes de Heliogábalo: aspectos da 

governabilidade imperial romana e as práticas políticas do princeps sírio vistas por seus 

detratores (século III EC). In: Semíramis Corsi Silva; Carlos Eduardo da Costa Campos. 

(Org.). Corrupção, crimes e crises na Antiguidade. 1ed. Rio de Janeiro: Desalinho/CNPq, v. 

1, 2018, p. 193-216. 

SILVA, Semíramis Corsi. Barbaridade versus Humanitas no Principado Romano: a política e a 

construção da imagem do imperador Heliogábalo (século III EC). ALETHÉIA (GOIÂNIA), 

v. 2, 2017, p. 114-136. 

SILVA, Semíramis Corsi. Eunucos no Império Romano: tipos diferentes de práticas e 

regulações legais contra as castrações no Principado. In: BALIEIRO, Fernando de Figueiredo; 

SILVA, Semíramis Corsi. (Org.). Gênero e Regulações do sexo entre antigos e modernos. 

1ed.Cachoeirinha: Fi, 2024, p. 199-223. 



179 

 

SILVA, Semíramis Corsi. Heliogábalo vestido divinamente: a indumentária religiosa do 

imperador sacerdote de Elagabal. ARYS. Antigüedad: Religiones y Sociedades, v. 1, 2019, 

p. 251-276. 

SILVA, Semíramis Corsi. Identidade cultural e gênero no Principado Romano: uma proposta 

de análise interseccional das representações do imperador Heliogábalo (século iii e.c.). 

Phoînix, v. 24, 2018, p. 142-166. 

SILVA, Semíramis Corsi. Não me chame de senhor, pois eu sou uma senhora: a 

performatividade transgênero do imperador Heliogábalo (218-222). In: Semíramis Corsi 

Silva; Moisés Antiqueira. (Org.). O Império Romano no Século III. Crises, transformações e 

mutações. 1ed.São João de Meriti: Desalinho, v., 2021, p. 89-118.  

SILVA, Tomas Tadeu da. A produção social da identidade e da diferença. In. _____ (org.) 

Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos culturais. [15]. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 

2014, p. 73-102. 

VANHAUTE, Eric. Who is afraid of global history? Ambitions, pitfalls and limits of learning 

global history. Revista Austríaca de Ciências Históricas (Österreichische Zeitschrift für 

Geschichtswissenschaften), vol 2, 2009, pp 22-39. 

VARNER, Eric R. Mutilation and Transformation Dannatio Memoriae and Roman Imperial 

Portraiture. Leiden; Boston: Brill, 2004. 

VENTURINI, Renata Lopes Biazotto. Amizade e Política em Roma: o Patronato na Época 

Imperial. Acta Scientiarum, Maringá, 23(1), 2001, p. 215-222. 

VEYNE, Paul. O Império Greco-Romano. Traduzido por Marisa Rocha Motta. Rio de 

Janeiro: Elsevier, 2009. 

WALLACE-HADRILL, Andrew. The Imperial Court. In. BOWMAN, A. K.; CHAMPLIN, 

E.; LINTOTT, A. (Ed.). The Cambridge Ancient History. Volume X: The Augustan Empire, 

43 BC – AD 69. 2. ed. Cambridge: Cambridge University Press, 2008, p. 283-308. 

WOOLF, Greg. Becoming Roman: the origins of provincial civilization in Gaul. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1998. 

 

 


